
Von der Kraft des Symbols 
und dem Zeugnis des Wortes* 
Wenzel Graf von Stosch, Walberberg 

Vorausgeschickt sei eine Erinnerung an sehr alte Zeiten: Im alten Griechen- 
land verabschiedete sich ein Athener Geschäftsmann von seinem Freunde, der 
auf eine Insel bei der Peloponnes zurückreiste. Beide zerbrachen ein Tonstäb- 
chen, dessen eine Hälfte der Freund in seine Heimat mitnahm. Ein Jahr später 
reiste der Sohn des Atheners auf jene Insel. Dort angekommen, wies er sich 
durch die Hälfte des Tonstäbchens aus, die zur im Besitz des Freundes befind- 
lichen anderen gehörte. Ein solches Erkennungszeichen hieß •symbolon", 
Ausweis für die Identität der Person. Ein Symbol ist also das Zusammenge- 
fügte (symballein = zusammenfügen, im Gegensatz zu diaballein = durchein- 
anderwerfen, auseinanderreißen). 

Aus diesem Brauchtum entwickelte sich die religiöse Bedeutung des Wortes 
als bildhaftes Zeichen, als Klammer zwischen dem Sichtbar-Konkreten unse- 
rer endlichen Welt und dem Sinn, der dieses Sichtbare übersteigt, zwischen 
Sinnlichkeit und Sinnhaftigkeit1. 

Gute und böse Erfahrungen 

Es sei im folgenden auf persönliche Erfahrungen mit Symbolen in fünfzig Jah- 
ren hingewiesen. Als erstes sei das Hakenkreuz genannt, jene uralte, schon in 
Asien bekannte Sonnenrune, die als Heilszeichen ein ganzes Volk zusammen- 
fügen sollte, durch hybriden Mißbrauch jedoch sich ins Gegenteil verkehrte 
und in einem Weltbrand die ganze Welt •durcheinanderwarf". 

Als zweites, der rote Stern über dem Tor des Gefangenenlagers in Rußland, 
vermeintliches Heilszeichen der Völker für einen wahren Kommunismus, das 
uns im Hungerlager zum Todeszeichen wurde. Stern und Stacheldraht als Zei- 
chen für Sklaverei, Lüge, Ideologisierung, Menschenverachtung und Gleich- 
schaltung. Dagegen eine andere Erfahrung im gleichen Gefangenenlager: Ein 
Freund brachte mir von einem Außenkommando ein schlichtes Holzkreuz mit, 
das wohl von Dorfbewohnern bei Tutschkowo verloren worden war. Ein 
Kreuz, in ein längliches Holz geschnitten, darunter: Alleluja. Es begleitete 
mich durch die langen Jahre der Zwangsarbeit und hängt heute in meinem Ar- 
beitszimmer unter der Christusikone von Rublew. •In diesem Zeichen wird 

* Vortrag zum Thema Wort und Symbol im Haus der Stille in Bethel/Bielefeld am 31. Mai 1982. 
1 Vgl. E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Darmstadt 1975. 



Wenzel Graf von Stosch 420 

uns Heil widerfahren. In diesem Zeichen werden wir siegen. Es überwindet 
Hunger, Angst, Leid, Todesnächte, Haß und Lüge." So die Erfahrung mit die- 
sem Symbol, das Gott und Mensch zusammenfügt. 

Ein weiteres Zeichen aus jener Zeit: Ein befreundeter Pfarrer hatte im La- 
ger mit Kupferdrähten und einem Stück Holz ein Meditationsbild geschaffen: 
eine Schale, in die drei Gnadenstrahlen von oben einfallen; über die Ränder 
treten zwei Ströme als Zeichen der Fülle für andere. 

Diese Schale aus Kupferdraht, die Strahlen der 
_^     %     I     # Trinität und die Erfahrung der Fülle in der Wei- 
|0 \ \ / V| tergabe durch die Liebe, sie sind mein liebstes 
I   ^^^ ^S I     Meditationssymbol und sagen mehr aus, als 
I ^^^•^^^        I     Worte vermögen. Als ich nach über dreißig Jah- 

ren diesen Freund nach einem Vortrag wieder- 
traf, führte er mich in seinem Hause vor eben 

dieses Stück Holz mit dem Zeichen, das meinen Weg als Theologe und Medi- 
tationslehrer so entscheidend bestimmt hatte: Das war der Augenblick, in dem 
sich das Symbol von einst in seiner Wirkmächtigkeit für mein Leben bestätigte. 

Besinnung über Symbol und Wort 

So nachhaltig können Symbole unser Leben bestimmen. Ohne Symbole, Zei- 
chen und Hinweise kommen wir nicht aus. Es erhebt sich aber die Frage: Ste- 
hen die Symbole unseres Lebens heute noch für das, was sie früher einmal be- 
zeichneten? Hat sich unsere Welt nicht sehr verändert? Ist sie nicht eine ratio- 
nal abgedichtete Welt geworden, die undurchlässig ist für das, was aus ande- 
rem Bereich zu ihr durchdringen will? Haben die christlichen Symbole • das 
Kreuz, die Taube, Rublews Dreieinigkeitssymbol - noch integrative Kraft? 

Symbole sind mit Bedeutung geladene Chiffren, die, an den Grenzen der 
Sprache aufgerichtet, auf etwas deuten, das über das Wort hinausragt in tran- 
szendente Bereiche. Wird durch die Aufklärung die umgreifende, größere 
Wirklichkeit abgespalten, so verlieren die Symbole an den Grenzen der Wirk- 
lichkeit ihre verweisende Kraft. Die Welt wird ärmer. Neue Symbole kommen 
auf, die die Mythen des XX. Jahrhunderts bezeichnen. Statt des Kreuzes die 
Rakete, statt der Taube des Heiligen Geistes nun Picassos Friedenstaube. Die 
Mächtegruppierungen der Welt bemächtigen sich der Symbole, um ihre Ideo- 
logien gegeneinander auszuspielen. Das Symbol gerät in die weltanschauliche 
Kampfzone; es wird ver-wendet. Es ist durch das Wort nicht mehr gedeckt. 
Der Zusammenhang von Wort und Bild wird auseinandergerissen. Das Wort 
wird zur Parole, zum Schlag-Wort. Bilder und Symbole gewinnen ein Eigenle- 

2 Vgl. W. Kramp, Protest der Schlange, Stuttgart 1981. 



Von der Kraft des Symbols und dem Zeugnis des Wortes 421 

ben, das der Sprache entbehrt. Das Bild schaltet das Bewußtsein der Menschen 
gleich und macht es manipulierbar. 

Willy Kramp2 sieht in diesem Auseinandertreten von Wort und Symbol, 
dem Zerfall der Sprache und dem Mißbrauch der Symbole durch Mächte eines 
der Kennzeichen unseres Kulturzerfalls. Wenn Wort und Bild, Symbol und 
Deutung auseinanderfallen, so tritt Verwirrung der Begriffe ein. 

Von einem chinesischen Kaiser der Frühzeit Chinas wird berichtet, daß er, 
als er die Regierung antrat, erst sich selbst in Ordnung brachte, dann seine Fa- 
milie in Ordnung hielt und darauf die Begriffe für das Volk ordnete. Daraufhin 
war auch der Staat in Ordnung. So ideal wird es heute nicht gehen. Aber das 
Symbol braucht auch heute das deutende, hinweisende, erklärende Wort, den 
richtigen Begriff, wenn es nicht zerfallen und vergehen soll. So trifft es heute 
für das •Symbolon" des Glaubensbekenntnisses zu. Steht hinter diesen Wor- 
ten keine durch das Symbol und persönliche Weltansicht oder religiöse Erfah- 
rung gedeckte Wirklichkeit mehr, so übt das Symbol oder Bekenntnis seine 
bindende Kraft nicht mehr aus. Es fällt auseinander. Es gehört die innere 
Übereinstimmung, der Konsens einer Volks- oder Glaubensgemeinschaft 
dazu, damit ein Symbol seine zusammenfügende Kraft ausüben kann. So lebt 
das Symbol von den Voraussetzungen, die als gültige Werte, als Grundwerte 
gemeinhin anerkannt werden. Haben nun die Begriffe ihre Deutungskraft ver- 
loren und sind auch die Worte einem Sinnverlust ausgesetzt, so fallen sie aus- 
einander, werden •atomisiert", wie dies der Schweizer Philosoph Max Picard 
in Bezug auf die Kunst zum Ausdruck gebracht hat. Denken wir über diese Zu- 
sammenhänge nach, so sehen wir tiefer in eine Krise, einen Umbruch unserer 
Lebensvorstellungen hinein. Jugend im Zeitbruch? Krise unserer Kultur? 
Wandel der Werte? Sterben der Symbole und das Heraufziehen neuer Symbo- 
le, die einen materialistischen Messianismus signalisieren in Ost und West? 
Das Atomzeitalter und seine planetarischen Dimensionen? Die Angst vor der 
Zukunft oder auch die Hoffnung auf eine Wende durch die Vernunft, damit 
über eine neue Sprachgestalt etwas von der ganzheitlich heilenden Kraft eines 
neuen integralen Bewußtseins aufkomme und zum Umdenken anregen will? 
Geschieht das im Zeichen des Kreuzes oder als •sanfte Verschwörung des 
Wassermannzeitalters" als neuer Mythos vom Übermenschen? - Das Symbol- 
verständnis unserer Zeit ist betroffen: Worauf setzen wir unser Vertrauen? 

Ein Wissen um die neuen Symbole muß sich auch verbinden mit einer Fä- 
higkeit, dieselben zu unterscheiden nach ihren Bedeutungsinhalten. Symbole 
sind Bedeutungsträger. Steht uns eine Weltzivilisation von planetarischem 
Ausmaß ins Haus und haben wir die Symbole asiatischer, transzendentaler 
Missionen vor der Tür, so ist sehr wohl zu unterscheiden, welche Bedeutungs- 
träger diese Symbole sind, was für ein Menschenbild, was für eine Weltan- 
schauung dahintersteht. 



Wenzel Graf von Stosch 422 

Gibt es also integrale Symbole, die die alte Funktion des Symbols, das Zu- 
sammenfügen ermöglichen, um so dem •diaballein", dem Durcheinanderwer- 
fen der Zeichen, der Worte und der Sprache im Beliebigen zu wehren? Können 
uns dabei Meditation und Kontemplation helfen, diesen Zusammenhang von 
Mensch und Gottesoffenbarung, religiösem Erlebnis und neuzeitlicher Tran- 
szendenzerfahrung wieder neu erkennbar zu machen und in Symbolen zum 
Ausdruck zu bringen, die heilen und nicht verletzen? 

Wir werden uns auf die Suche machen müssen, auch den Weg in die Vergan- 
genheit antreten und uns die Schätze der Tradition neu ins Bewußtsein brin- 
gen, um diese traditionsgeladenen Symbole zu interpretieren, zu übersetzen, 
zu erneuern durch eine neu erfahrene Spiritualität. Für uns ist heute der Neu- 
aufbruch zu einer erfahrenen Spiritualität in den Kirchen und an ihren Rän- 
dern eine sehr hoffnungsvolle Erscheinung. Wenn •Religion" wieder gefragt 
ist, so ist der Inhalt der erfahrenen Religiosität doch immer auch an die Form 
gebunden. Hier hat das Symbol seinen bindenden und ordnenden Platz. (Es 
wurde von mir in Halle 6 während des Katholikentages in Düsseldorf sehr tief 
empfunden, wie Meditation als Übung formal und inhaltlich zusammenfindet, 
um Aufschluß zu geben.) 

Die Kunst der Interpretation der Symbole in Meditation und Verkündigung 
müßte die alte Symbolik in neue Erfahrung übersetzen, so daß daraus ein le- 
bendiges, tiefes Verstehen kommt, ein Ergriffen-werden von dem, •was uns 
unbedingt angeht" (P. Tillich), woraus ein inneres Wissen sich festigt: Hier bin 
ich betroffen. Ich bin gemeint! 

Betroffen von der Aussage des Symbols 

An drei Stellen möchte ich diese persönliche Betroffenheit zum Ausdruck 
bringen: 

Zuerst an zwei Stellen biblisch orientierter Symbolik, die mir im 1. Psalm 
und im 15. Kapitel des Johannesevangeliums, dem Symbol des Weinstocks, 
der Christus ist, begegnet. 

Beide Bildworte haben es mit Meditation zu tun und sind zugleich sehr alte 
Symbolbezeichnungen, die wie der Baum als Paradiesesbaum und der Wein- 
stock oder die Weinrebe bis in sehr alte Zeiten zurückreichen, auch in den Ka- 
takomben zu finden sind und die Fülle des Lebens zum Ausdruck bringen 
wollen. 

Es geht in beiden Texten um den Menschen, den Frommen, den Christus- 
nachfolger, den Jünger. 

Wohl dem Manne, der nicht wandelt im Rat der Gottlosen, 
noch tritt auf den Weg der Sünder, 



Von der Kraft des Symbols und dem Zeugnis des Wortes 423 

noch sitzt im Kreise der Spötter, 
sondern seine Lust hat am Gesetz des Herrn 
und über sein Gesetz sinnt Tag und Nacht. 
Der ist wie ein Baum, gepflanzt an Wasserbächen, 
der seine Frucht bringt zu seiner Zeit 
und dessen Blätter nicht verwelken, 
und alles, was er tut, gerät ihm wohl. 
Nicht so die Gottlosen; 
sondern sie sind wie Spreu, die der Wind verweht. 
Darum werden die Gottlosen nicht bestehen im Gericht, 
noch die Sünder in der Gemeinde der Gerechten. 
Denn der Herr kennt den Weg der Gerechten; 
aber der Gottlosen Weg führt ins Verderben. 

(Psalm 1; 
Züricher Bibel) 

In diesem Psalm sind zwei Bilder gegenübergestellt: der Fromme im Umgang 
mit der Thora, dem Gesetz Gottes, das er Tag und Nacht zur Besinnung vor 
Augen hat; er ist wie ein Baum, der an Wasserbächen Frucht bringt - und der 
Gottlose, der wie Spreu vom Wind verweht wird, wenn die Wurfschaufekden 
Weizen hochwirft und der Wind das Korn von Spelzen und Spreu trennt; er ist 
unfruchtbar. Der Baum ist ein altes Symbol für Frucht und Segen. Die Ausgra- 
bungen des Hirampalastes in Palästina zeigen mir einen solchen Paradieses- 
baum mit prächtigen Früchten und Tieren darunter. Der Baum, der Früchte 
bringt, ist auch Zeichen des Segens, der Fülle, so wie die Dattelpalmen in den 
Oasen Nahrung spenden. Dieser Segen, Frucht und Fülle kommen aus dem 
Bleiben an dem Wort Gottes, das sich in der Thora für den lernenden, meditie- 
renden und die Schriff\nhalte mit wiegendem Oberkörper wiederholenden Is- 
raeliten ergibt. •Der i;t wie..." leitet hier das Bildwort, die Metapher ein - die 
dann zum Symbol wird, zum Paradiesesbaum der Erkenntnis bis zum Symbol 
der Fruchtbarkeit und des Segens Gottes. Wer sich jedoch nicht an dieses gül- 
tige Wort Gottes hält, der wird zerstreut, der wird eine Beute des Bösen, der 
wird durcheinandergeworfen und unfruchtbar verweht wie die Spreu... Hier 
prägt sich das Bild des Geworfen- und Verworfen-seins ein. Wird dieser Text 
meditiert, so treten auch Erfahrungen vor Augen, wie ich sie in Köln in der 
Drogenszene gemacht habe. So bin ich der Überzeugung, daß gerade in der Ju- 
gendarbeit mit dem Wort Gottes in der Übersetzung desselben in unsere Ge- 
genwart viel Heil und Segen, Frucht und Bewahrung verbunden ist. 

Der zweite Text in diesem Zusammenhang steht als Meditationstext bei Jo- 
hannes 15,1-8. Das Bildwort vom Weinstock, Christus, und den Reben, den 
Jüngern und Nachfolgern Jesu, und dem Vater als Weingärtner hat hier eine 



Wenzel Graf von Stosch 424 

tiefreichende Bedeutung im Zusammenhang von Wort und Symbolbedeutung. 
Die Bildrede Jesu stellt für den fruchtbringenden Jünger Jesu eine lebendige 
Beziehung her zum Symbol der Weinrebe und Traube. Auch hier ist das Blei- 
ben an der Rebe, am Weinstock, die Voraussetzung für ein fruchtbringendes, 
erfülltes Leben. Die Rebe wird vom Weingärtner gereinigt. Christus als Wein- 
stock nährt sie und läßt die Frucht reifen. Wer sich aus diesem Strom der Got- 
teskraft abtrennt, der verdorrt und wird ausgesondert und weggeworfen. Das 
Bildwort gipfelt in dem Ich-bin-Wort Jesu: •Ich bin der Weinstock, ihr seid die 
Reben, wer in mir bleibt und ich in ihm, der bringt viel Frucht; denn ohne mich 
könnt ihr nichts tun." Dieses Angewiesen-sein auf die Kraft Christi, auf seinen 
Geist, seine Worte, seine Anleitungen zum Leben, ist die Voraussetzung für 
das Wachstum zur wirklichen Christenreife. So wird das Symbol des Wein- 
stocks lebensträchtig. Wer von der Quelle des Lebens abgetrennt ist, verdorrt 
- wer angeschlossen bleibt, wächst und bringt Frucht. Dies kann heute so er- 
fahren werden, wie es das alte Symbol vom Weinstock und den Reben - ein 
Symbol für die Eucharistie - uns aus alter Zeit zeigt. 

Das Bildwort wird zum Symbol, zeigt in mein Leben hinein, und ich erkenne 
mich in diesem Symbol als abgetrennter oder angeschlossener Mensch. Ist die 
Spaltung nicht in unserer Zeit der Grund der Krise? Brauchen wir nicht das 
Symbol, um dem spalterischen Ungeist zu wehren? 

So wurde uns während einer Meditationstagung im Bergischen Land ein al- 
tes koptisches Bild zum Symbol der Fruchtbarkeit des Glaubenden. Christus 
sitzt auf einem koptischen Divan unter dem Kreuz. Aus seiner geöffneten Seite 
wächst der Weinstock von rechts über das Kreuz, zu dessen Füßen er sitzt. Die 
Trauben an seiner linken Seite, aus der der Weinstock wächst, sind noch klein, 
aber dann ranken sich die Reben über das Kreuz hinweg, die Trauben sind 
herrlich strotzend vor Fülle, und Christus zerdrückt sie mit seinen Händen in 
einen Kelch hinein • tiefe Symbolik für unser eigenes Leben, für Christus 
Frucht zu bringen, unter seinen Händen gepreßt, für andere Menschen der 
Wein der Liebe, der Versöhnung und Erneuerung zu sein. 

Das dritte Symbol ist mir für Jugend im Auf- 
bruch wichtig geworden. Es zeigt die Taube von 
Taize, die Jugendliche als Zeichen um den Hals 
tragen. Sie sind auf dem Weg einer kontempla- 
tiven Pilgerschaft im Kampf für Gerechtigkeit 
und Frieden. Diese Taube ist das Zeichen des 
heiligen Geistes und zugleich das Zeichen für 
den Frieden. Taize in Burgund als Bruderschaft 
der Christen in der Nachfolge wird zum Symbol 
und Ort für junge Menschen, die Spontaneität 
im Glauben, eine Kirche ohne Macht erleben 



Von der Kraft des Symbols und dem Zeugnis des Wortes 425 

können und einen Weg der Versöhnung gemeinsam gehen wollen. In diesem 
Zeichen finden sich viele Gruppen junger Menschen in Köln zu Gebets- und 
Gesprächsabenden zusammen. Eine Hoffnung ist da, ein Aufbruch, und Er- 
fahrungen mit dem Glauben werden gemeinsam gemacht. Zukunft ist wieder 
möglich. Das Symbol der Taube ist die Erwartung eines neuen Pfingsten, wie 
wir das in beiden Konfessionen in der charismatischen Erneuerung der Ge- 
meinden erleben. Ein Symbol wird zur erfahrenen Wirklichkeit, wenn der 
Pfingstgeist Menschen neu belebt und die Geistesgaben, wie Segnung, Hei- 
lung, Glauben und Prophetie, überraschend lebendig erlebt werden. Das ist 
eine Hoffnung für die Kirchen heute: Symbole führen zum erneuerten Leben! 

Symbole sind Winke des Geistes von drüben, 
Hinweise, Wirkliches wirklich zu lieben, 
Signale an meine Adresse, 
daß ich von nun an vermesse 
mein Leben in diesem Licht, 
das sich seltsam in Symbolen bricht. 
Ohne sie zerfällt die in sich 
gespaltene Welt in Bildflut hie 
und Worte dort, die nie 
sich wirklich begegnen, so daß 
die Bilder die Worte erschlagen, 
die Worte die Bilder nicht tragen. 
So geht aller Sinn verloren, 
kein neues Symbol wird geistvoll geboren. 

Die Welt als Kerker wird dichter, 
es verlöschen die transzendenten Lichter, 
denn das Bild wird ohne das Wort 
zum unerbittlichen Richter 
unserer zerrissenen Welt; 
hart an den Abgrund ist sie gestellt, 
es sei denn, das Wort kann uns retten 
aus der magischen Bildflut Ketten, 
daß es sich neu zu Bild und Symbol geselle 
und uns die Gottesnacht erhelle. 
Worte, sonst innen leer und hohl, 
sind wie Schalen zum Himmel gestellt, 
daß sie des Geistes Kraft und Quelle 
von innen mit Sinn erfülle. 
So leben Symbole in seinem Licht, 
das, himmlischen Ursprungs, sich 
im Irdischen bricht. 




