Von der Kraft des Symbols
und dem Zeugnis des Wortes*

Wenzel Graf von Stosch, Walberberg

Vorausgeschickt sei eine Erinnerung an sehr alte Zeiten: Im alten Griechen-
land verabschiedete sich ein Athener Geschéiftsmann von seinem Freunde, der
auf eine Insel bei der Peloponnes zuriickreiste. Beide zerbrachen ein Tonstiib-
chen, dessen eine Hilfte der Freund in seine Heimat mitnahm. Ein Jahr spiter
reiste der Sohn des Atheners auf jene Insel. Dort angekommen, wies er sich
durch die Hilfte des Tonstidbchens aus, die zur im Besitz des Freundes befind-
lichen anderen gehorte. Ein solches Erkennungszeichen hieB ,,symbolon®,
Ausweis fiir die Identitét der Person. Ein Symbol ist also das Zusammenge-
fiigte (symballein = zusammenfiigen, im Gegensatz zu diaballein = durchein-
anderwerfen, auseinanderreilen).

Aus diesem Brauchtum entwickelte sich die religiose Bedeutung des Wortes
als bildhaftes Zeichen, als Klammer zwischen dem Sichtbar-Konkreten unse-
rer endlichen Welt und dem Sinn, der dieses Sichtbare iibersteigt, zwischen
Sinnlichkeit und Sinnhaftigkeit®.

Gute und bose Erfahrungen

Es sei im folgenden auf personliche Erfahrungen mit Symbolen in fiinfzig Jah-
ren hingewiesen. Als erstes sei das Hakenkreuz genannt, jene uralte, schon in
Asien bekannte Sonnenrune, die als Heilszeichen ein ganzes Volk zusammen-
fiigen sollte, durch hybriden MiBbrauch jedoch sich ins Gegenteil verkehrte
und in einem Weltbrand die ganze Welt ,,durcheinanderwarf*.

Als zweites, der rote Stern tiber dem Tor des Gefangenenlagers in RuBland,
vermeintliches Heilszeichen der Volker fiir einen wahren Kommunismus, das
uns im Hungerlager zum Todeszeichen wurde. Stern und Stacheldraht als Zei-
chen fiir Sklaverei, Liige, Ideologisierung, Menschenverachtung und Gleich-
schaltung. Dagegen eine andere Erfahrung im gleichen Gefangenenlager: Ein
Freund brachte mir von einem Aulenkommando ein schlichtes Holzkreuz mit,
das wohl von Dorfbewohnern bei Tutschkowo verloren worden war. Ein
Kreuz, in ein lingliches Holz geschnitten, darunter: Alleluja. Es begleitete
mich durch die langen Jahre der Zwangsarbeit und hiingt heute in meinem Ar-
beitszimmer unter der Christusikone von Rublew. ,,In diesem Zeichen wird

* Vortrag zum Thema Wort und Symbol im Haus der Stille in Belhel/Bielefeld am 31. Mai 1982.
1 Vgl. E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Darmstadt 1975.



Wenzel Graf von Stosch 420

uns Heil widerfahren. In diesem Zeichen werden wir siegen. Es iiberwindet
Hunger, Angst, Leid, Todesnichte, Ha3 und Liige.* So die Erfahrung mit die-
sem Symbol, das Gott und Mensch zusammenfiigt.

Ein weiteres Zeichen aus jener Zeit: Ein befreundeter Pfarrer hatte im La-
ger mit Kupferdrihten und einem Stiick Holz ein Meditationsbild geschaffen:
eine Schale, in die drei Gnadenstrahlen von oben einfallen; {iber die Rdnder
treten zwei Strome als Zeichen der Fiille fiir andere.

Diese Schale aus Kupferdraht, die Strahlen der
Trinitdt und die Erfahrung der Fiille in der Wei-

\ ' / tergabe durch die Liebe, sie sind mein liebstes
Meditationssymbol und sagen mehr aus, als
Worte vermégen. Als ich nach iiber dreiBBig Jah-

ren diesen Freund nach einem Vortrag wieder-
traf, filhrte er mich in seinem Hause vor eben
dieses Stiick Holz mit dem Zeichen, das meinen Weg als Theologe und Medi-
tationslehrer so entscheidend bestimmt hatte: Das war der Augenblick, in dem
sich das Symbol von einst in seiner Wirkméchtigkeit fiir mein Leben bestétigte.

Besinnung {iber Symbol und Wort

So nachhaltig kénnen Symbole unser Leben bestimmen. Ohne Symbole, Zei-
chen und Hinweise kommen wir nicht aus. Es erhebt sich aber die Frage: Ste-
hen die Symbole unseres Lebens heute noch fiir das, was sie frither einmal be-
zeichneten? Hat sich unsere Welt nicht sehr verindert? Ist sie nicht eine ratio-
nal abgedichtete Welt geworden, die undurchlissig ist fiir das, was aus ande-
rem Bereich zu ihr durchdringen will? Haben die christlichen Symbole — das
Kreuz, die Taube, Rublews Dreieinigkeitssymbol — noch integrative Kraft?
Symbole sind mit Bedeutung geladene Chiffren, die, an den Grenzen der
Sprache aufgerichtet, auf etwas deuten, das iiber das Wort hinausragt in tran-
szendente Bereiche. Wird durch die Aufklirung die umgreifende, groflere
Wirklichkeit abgespalten, so verlieren die Symbole an den Grenzen der Wirk-
lichkeit ihre verweisende Kraft. Die Welt wird drmer. Neue Symbole kommen
auf, die die Mythen des XX. Jahrhunderts bezeichnen. Statt des Kreuzes die
Rakete, statt der Taube des Heiligen Geistes nun Picassos Friedenstaube. Die
Michtegruppierungen der Welt beméchtigen sich der Symbole, um ihre Ideo-
logien gegeneinander auszuspielen. Das Symbol gerit in die weltanschauliche
Kampfzone; es wird ver-wendet. Es ist durch das Wort nicht mehr gedeckt.
Der Zusammenhang von Wort und Bild wird auseinandergerissen. Das Wort
wird zur Parole, zum Schlag-Wort. Bilder und Symbole gewinnen ein Eigenle-

2 Vgl. W. Kramp, Protest der Schlange, Slutigart 1981.



Von der Kraft des Symbols und dem Zeugnis des Wortes 421

ben, das der Sprache entbehrt. Das Bild schaltet das BewuBtsein der Menschen
gleich und macht es manipulierbar.

Willy Kramp? sieht in diesem Auseinandertreten von Wort und Symbol,
dem Zerfall der Sprache und dem MiBbrauch der Symbole durch Miichte eines
der Kennzeichen unseres Kulturzerfalls. Wenn Wort und Bild, Symbol und
Deutung auseinanderfallen, so tritt Verwirrung der Begriffe ein.

Von einem chinesischen Kaiser der Friihzeit Chinas wird berichtet, da} er,
als er die Regierung antrat, erst sich selbst in Ordnung brachte, dann seine Fa-
milie in Ordnung hielt und darauf die Begriffe fiir das Volk ordnete. Daraufhin
war auch der Staat in Ordnung. So ideal wird es heute nicht gehen. Aber das
Symbol braucht auch heute das deutende, hinweisende, erklarende Wort, den
richtigen Begriff, wenn es nicht zerfallen und vergehen soll. So trifft es heute
fiir das ,,Symbolon* des Glaubensbekenntnisses zu. Steht hinter diesen Wor-
ten keine durch das Symbol und personliche Weltansicht oder religidse Erfah-
rung gedeckte Wirklichkeit mehr, so iibt das Symbol oder Bekenntnis seine
bindende Kraft nicht mehr aus. Es fillt auseinander. Es gehort die innere
Ubereinstimmung, der Konsens einer Volks- oder Glaubensgemeinschaft
dazu, damit ein Symbol seine zusammenfiigende Kraft ausiiben kann. So lebt
das Symbol von den Voraussetzungen, die als giiltige Werte, als Grundwerte
gemeinhin anerkannt werden. Haben nun die Begriffe ihre Deutungskraft ver-
loren und sind auch die Worte einem Sinnverlust ausgesetzt, so fallen sie aus-
einander, werden ,,atomisiert”, wie dies der Schweizer Philosoph Max Picard
in Bezug auf die Kunst zum Ausdruck gebracht hat. Denken wir iiber diese Zu-
sammenhénge nach, so sehen wir tiefer in eine Krise, einen Umbruch unserer
Lebensvorstellungen hinein. Jugend im Zeitbruch? Krise unserer Kultur?
Wandel der Werte? Sterben der Symbole und das Heraufziehen neuer Symbo-
le, die einen materialistischen Messianismus signalisieren in Ost und West?
Das Atomzeitalter und seine planetarischen Dimensionen? Die Angst vor der
Zukunft oder auch die Hoffnung auf eine Wende durch die Vernunft, damit
iiber eine neue Sprachgestalt etwas von der ganzheitlich heilenden Kraft eines
neuen integralen Bewuftseins aufkomme und zum Umdenken anregen will?
Geschieht das im Zeichen des Kreuzes oder als ,,sanfte Verschworung des
Wassermannzeitalters* als neuer Mythos vom Ubermenschen? — Das Symbol-
verstidndnis unserer Zeit ist betroffen: Worauf setzen wir unser Vertrauen?

Ein Wissen um die neuen Symbole muB sich auch verbinden mit einer Fi-
higkeit, dieselben zu unterscheiden nach ihren Bedeutungsinhalten. Symbole
sind Bedeutungstriger. Steht uns eine Weltzivilisation von planetarischem
Ausmal ins Haus und haben wir die Symbole asiatischer, transzendentaler
Missionen vor der Tiir, so ist sehr wohl zu unterscheiden, welche Bedeutungs-
triger diese Symbole sind, was fiir ein Menschenbild, was fiir eine Weltan-
schauung dahintersteht.



Wenzel Graf von Stosch 422

Gibt es also integrale Symbole, die die alte Funktion des Symbols, das Zu-
sammenfiigen ermoglichen, um so dem ,,diaballein‘‘, dem Durcheinanderwer-
fen der Zeichen, der Worte und der Sprache im Beliebigen zu wehren? Konnen
uns dabei Meditation und Kontemplation helfen, diesen Zusammenhang von
Mensch und Gottesoffenbarung, religiosem Erlebnis und neuzeitlicher Tran-
szendenzerfahrung wieder neu erkennbar zu machen und in Symbolen zum
Ausdruck zu bringen, die heilen und nicht verletzen?

Wir werden uns auf die Suche machen miissen, auch den Weg in die Vergan-
genheit antreten und uns die Schitze der Tradition neu ins Bewul3tsein brin-
gen, um diese traditionsgeladenen Symbole zu interpretieren, zu iibersetzen,
zu erneuern durch eine neu erfahrene Spiritualitit. Fiir uns ist heute der Neu-
aufbruch zu einer erfahrenen Spiritualitit in den Kirchen und an ihren Rén-
dern eine sehr hoffnungsvolle Erscheinung. Wenn ,,Religion* wieder gefragt
ist, so ist der Inhalt der erfahrenen Religiositit doch immer auch an die Form
gebunden. Hier hat das Symbol seinen bindenden und ordnenden Platz. (Es
wurde von mir in Halle 6 wihrend des Katholikentages in Diisseldorf sehr tief
empfunden, wie Meditation als Ubung formal und inhaltlich zusammenfindet,
um Aufschlufl zu geben.)

Die Kunst der Interpretation der Symbole in Meditation und Verkiindigung
miite die alte Symbolik in neue Erfahrung iibersetzen, so daB3 daraus ein le-
bendiges, tiefes Verstehen kommt, ein Ergriffen-werden von dem, ,,was uns
unbedingt angeht* (P. Tillich), woraus ein inneres Wissen sich festigt: Hier bin
ich betroffen. Ich bin gemeint!

Betroffen von der Aussage des Symbols

An drei Stellen mochte ich diese personliche Betroffenheit zum Ausdruck
bringen:

Zuerst an zwei Stellen biblisch orientierter Symbolik, die mir im 1. Psalm
und im 15. Kapitel des Johannesevangeliums, dem Symbol des Weinstocks,
der Christus ist, begegnet.

Beide Bildworte haben es mit Meditation zu tun und sind zugleich sehr alte
Symbolbezeichnungen, die wie der Baum als Paradiesesbaum und der Wein-
stock oder die Weinrebe bis in sehr alte Zeiten zuriickreichen, auch in den Ka-
takomben zu finden sind und die Fiille des Lebens zum Ausdruck bringen
wollen.

Es geht in beiden Texten um den Menschen, den Frommen, den Christus-
nachfolger, den Jiinger.

Wohl dem Manne, der nicht wandelt im Rat der Gottlosen,
noch tritt auf den Weg der Siinder,



Von der Kraft des Symbols und dem Zeugnis des Wortes 423

noch sitzt im Kreise der Spétter,
sondern seine Lust hat am Gesetz des Herrn
und iiber sein Gesetz sinnt Tag und Nacht.
Der ist wie ein Baum, gepflanzt an Wasserbiichen,
der seine Frucht bringt zu seiner Zeit
und dessen Blitter nicht verwelken,
und alles, was er tut, geridt ihm wohl.
Nicht so die Gottlosen;
sondern sie sind wie Spreu, die der Wind verweht.
Darum werden die Gottlosen nicht bestehen im Gericht,
noch die Siinder in der Gemeinde der Gerechten.
Denn der Herr kennt den Weg der Gerechten;
aber der Gottlosen Weg fiihrt ins Verderben.
(Psalm 1;
Ziiricher Bibel)

In diesem Psalm sind zwei Bilder gegeniibergestellt: der Fromme im Umgang
mit der Thora, dem Gesetz Gottes, das er Tag und Nacht zur Besinnung vor
Augen hat; er ist wie ein Baum, der an Wasserbichen Frucht bringt — und der
Gottlose, der wie Spreu vom Wind verweht wird, wenn die Wurfschaufel.den
Weizen hochwirft und der Wind das Korn von Spelzen und Spreu trennt; er ist
unfruchtbar. Der Baum ist ein altes Symbol fiir Frucht und Segen. Die Ausgra-
bungen des Hirampalastes in Paldstina zeigen mir einen solchen Paradieses-
baum mit prachtigen Friichten und Tieren darunter. Der Baum, der Friichte
bringt, ist auch Zeichen des Segens, der Fiille, so wie die Dattelpalmen in den
Oasen Nahrung spenden. Dieser Segen, Frucht und Fiille kommen aus dem
Bleiben an dem Wort Gottes, das sich in der Thora fiir den lernenden, meditie-
renden und die Schriftinhalte mit wiegendem Oberkorper wiederholenden Is-
raeliten ergibt. ,,Der iit wie...* leitet hier das Bildwort, die Metapher ein — die
dann zum Symbol wird, zum Paradiesesbaum der Erkenntnis bis zum Symbol
der Fruchtbarkeit und des Segens Gottes. Wer sich jedoch nicht an dieses giil-
tige Wort Gottes hilt, der wird zerstreut, der wird eine Beute des Bosen, der
wird durcheinandergeworten und unfruchtbar verweht wie die Spreu... Hier
pragt sich das Bild des Geworfen- und Verworfen-seins ein. Wird dieser Text
meditiert, so treten auch Erfahrungen vor Augen, wie ich sie in Koln in der
Drogenszene gemacht habe. So bin ich der Uberzeugung, daB gerade in der Ju-
gendarbeit mit dem Wort Gottes in der Ubersetzung desselben in unsere Ge-
genwart viel Heil und Segen, Frucht und Bewahrung verbunden ist.

Der zweite Text in diesem Zusammenhang steht als Meditationstext bei Jo-
hannes 15,1-8. Das Bildwort vom Weinstock, Christus, und den Reben, den
Jingern und Nachfolgern Jesu, und dem Vater als Weingirtner hat hier eine



Wenzel Graf von Stosch 424

tiefreichende Bedeutung im Zusammenhang von Wort und Symbolbedeutung.
Die Bildrede Jesu stellt fiir den fruchtbringenden Jiinger Jesu eine lebendige
Beziehung her zum Symbol der Weinrebe und Traube. Auch hier ist das Blei-
ben an der Rebe, am Weinstock, die Voraussetzung fiir ein fruchtbringendes,
erfiilltes Leben. Die Rebe wird vom Weingirtner gereinigt. Christus als Wein-
stock nihrt sie und 146t die Frucht reifen. Wer sich aus diesem Strom der Got-
teskraft abtrennt, der verdorrt und wird ausgesondert und weggeworfen. Das
Bildwort gipfelt in dem Ich-bin-Wort Jesu: ,,Ich bin der Weinstock, ihr seid die
Reben, wer in mir bleibt und ich in ihm, der bringt viel Frucht; denn ohne mich
konnt ihr nichts tun.* Dieses Angewiesen-sein auf die Kraft Christi, auf seinen
Geist, seine Worte, seine Anleitungen zum Leben, ist die Voraussetzung fiir
das Wachstum zur wirklichen Christenreife. So wird das Symbol des Wein-
stocks lebenstréchtig. Wer von der Quelle des Lebens abgetrennt ist, verdorrt
— wer angeschlossen bleibt, wichst und bringt Frucht. Dies kann heute so er-
fahren werden, wie es das alte Symbol vom Weinstock und den Reben — ein
Symbol fiir die Eucharistie — uns aus alter Zeit zeigt.

Das Bildwort wird zum Symbol, zeigt in mein Leben hinein, und ich erkenne
mich in diesem Symbol als abgetrennter oder angeschlossener Mensch. Ist die
Spaltung nicht in unserer Zeit der Grund der Krise? Brauchen wir nicht das
Symbol, um dem spalterischen Ungeist zu wehren?

So wurde uns wihrend einer Meditationstagung im Bergischen Land ein al-
tes koptisches Bild zum Symbol der Fruchtbarkeit des Glaubenden. Christus
sitzt auf einem koptischen Divan unter dem Kreuz. Aus seiner gedffneten Seite
wichst der Weinstock von rechts liber das Kreuz, zu dessen Fiilen er sitzt. Die
Trauben an seiner linken Seite, aus der der Weinstock wachst, sind noch klein,
aber dann ranken sich die Reben liber das Kreuz hinweg, die Trauben sind
herrlich strotzend vor Fiille, und Christus zerdriickt sie mit seinen Hinden in
einen Kelch hinein — tiefe Symbolik fiir unser eigenes Leben, fiir Christus
Frucht zu bringen, unter seinen Hinden gepref3t, fiir andere Menschen der
Wein der Liebe, der Verséhnung und Erneuerung zu sein.

Das dritte Symbol ist mir fiir Jugend im Auf-
bruch wichtig geworden. Es zeigt die Taube von
Taizé, die Jugendliche als Zeichen um den Hals
tragen. Sie sind auf dem Weg einer kontempla-
tiven Pilgerschaft im Kampf fiir Gerechtigkeit
und Frieden. Diese Taube ist das Zeichen des
heiligen Geistes und zugleich das Zeichen fiir
den Frieden. Taizé in Burgund als Bruderschaft
der Christen in der Nachfolge wird zum Symbol
und Ort fiir junge Menschen, die Spontaneitat
im Glauben, eine Kirche ohne Macht erleben




Von der Kraft des Symbols und dem Zeugnis des Wortes 425

konnen und einen Weg der Verséhnung gemeinsam gehen wollen. In diesem
Zeichen finden sich viele Gruppen junger Menschen in Kéln zu Gebets- und
Gespriachsabenden zusammen. Eine Hoffnung ist da, ein Aufbruch, und Er-
fahrungen mit dem Glauben werden gemeinsam gemacht. Zukunft ist wieder
moglich. Das Symbol der Taube ist die Erwartung eines neuen Pfingsten, wie
wir das in beiden Konfessionen in der charismatischen Erneuerung der Ge-
meinden erleben. Ein Symbol wird zur erfahrenen Wirklichkeit, wenn der
Pfingstgeist Menschen neu belebt und die Geistesgaben, wie Segnung, Hei-
lung, Glauben und Prophetie, iiberraschend lebendig erlebt werden. Das ist
eine Hoffnung fiir die Kirchen heute: Symbole fithren zum erneuerten Leben!

Symbole sind Winke des Geistes von driiben,

Hinweise, Wirkliches wirklich zu lieben,

Signale an meine Adresse,

daf} ich von nun an vermesse

mein Leben in diesem Licht,

das sich seltsam in Symbolen bricht.

Ohne sie zerfillt die in sich

gespaltene Welt in Bildflut hie

und Worte dort, die nie

sich wirklich begegnen, so daf3

die Bilder die Worte erschlagen,

die Worte die Bilder nicht tragen.

So geht aller Sinn verloren,

kein neues Symbol wird geistvoll geboren.

Die Welt als Kerker wird dichter,

es verloschen die transzendenten Lichter,

denn das Bild wird ohne das Wort

zum unerbittlichen Richter

unserer zerrissenen Welt;

hart an den Abgrund ist sie gestelit,

es sei denn, das Wort kann uns retten

aus der magischen Bildflut Ketten,

daB es sich neu zu Bild und Symbol geselle

und uns die Gottesnacht erhelle.

Worte, sonst innen leer und hohl,

sind wie Schalen zum Himme] gestellt,

daB sie des Geistes Kraft und Quelle

von innen mit Sinn erfiille.

So leben Symbole in seinem Licht,

das, himmlischen Ursprungs, sich

im Irdischen bricht.





