
Haus Gottes - Haus erlöster Freiheit 
Eine theologische Besinnung zum Kirchenbau* 

Peter Hünermann, Tübingen 

Haus Gottes - Haus erlöster Freiheit. Die theologische Besinnung zum Kir- 
chenbau soll meinen Dank bezeugen gegenüber einer großen Zahl von Archi- 
tekten und Baumeistern, Steinmetzen, Maurern, Zimmerleuten, Malern, Or- 
gelbauern, Schmieden, die Kirchen gebaut haben, in denen mir der Glaube, 
der beseligende Glaube an den Vater, seinen Sohn Jesus Christus, der Glaube 
an den Heiligen Geist aufgegangen ist. Kirchbauten begleiten unseren Le- 
bensweg. In ihrer Sprache erschließen sie das Geheimnis Gottes und das Ge- 
heimnis der Kirche. In ihrer Sprache gewähren sie der Kirche jeweils eine 
Form zur Entfaltung ihrer Lebensvollzüge. Es stehen mir in diesem Moment 
vor Augen die Pfarrkirche Heilige Familie in Berlin, das Aachener Münster, 
die großen römischen Basiliken und Sankt Peter, das Freiburger Münster. Las- 
sen sie mich aus der Vielzahl dieser Kirchen zwei herausheben, an denen ich 
längere Zeit tätig war und die mich in einer gewissen Weise geformt haben: die 
Pfarrkirche Fronleichnam in Aachen von Rudolf Schwarz und die Dominika- 
nerkirche hier in Münster von Lambert von Corfey. 

Jedem von ihnen werden in diesem Moment die Kirchen seines Lebenswe- 
ges vor der Seele stehen. Angesichts der Fülle großer Bauten, angesichts der 
Bedeutung, die der Kirchbau für den Glauben und damit im weitesten Sinn für 
die Humanität des Menschen, für seine Daseinsorientierung besitzt, wird die 
Verantwortung lastend spürbar, die auf unseren Schultern ruht. Wie reihen wir 
uns ein in die Generation jener, die vor uns Kirchen gebaut haben? Woher ge- 
winnen wir Heutigen die Inspiration, um Bauten zu errichten, die über Jahr- 
zehnte, vielleicht Jahrhunderte hinweg bestehen können? Ich hoffe, daß die 
vorzulegenden Gedanken einen kleinen Beitrag zu dieser großen Sache lei- 
sten. Im stufenweisen Vorgehen unserer Gedankenführung soll sich zeigen, 
daß das Bauen von Kirchen wie jedes menschliche Tun unter dem Anspruch 
der Wahrheit und der Wahrhaftigkeit steht. Die Wahrheit aber ist die Aufdek- 
kung dessen, was von Gott, dem Ursprung aller Wahrheit, her ist und sein soll. 
Denn Wahrheit ist nicht einfach Feststellung der Faktizität. Dies ist gleichsam 
nur die äußerste Schale der Wahrheit. Wahrheit ist Aufdeckung der wesentli- 
chen Bezüge der Wirklichkeit. So nähern wir uns unserer Fragestellung durch 

* Vorgetragen in einem Kreis von Architekten und bildenden Künstlern im Franz-Hitze-Haus, 
Münster, 18. Juli 1982. 



Haus Gottes - Haus erlöster Freiheit All 

eine Besinnung auf das, was ein Haus (I) ist, wir erörtern, was Haus Gottes (II) 
meint - dabei stehen uns die vielen Tempel und Kultbauten vor Augen, die 
Menschen als Haus Gottes bezeichnet haben. In einem dritten Schritt besinnen 
wir uns auf das Charakteristische von Kirche (III) im Unterschied zu den vie- 
len Häusern der Götter. Es folgt dann eine Reflexion über Kirchen (IV), eine 
Besinnung auf die eine Kirche, die sich vielfältige Kirchen, viele Gestalten von 
Kirche im Verlauf der Geschichte geschaffen hat. Der letzte Abschnitt führt 
uns schließlich vor die Frage nach unserer Kirche, nach der Kirche in unserer 
Zeit (V). 

Haus des Menschen 

Der Bau eines Hauses ist ein schwieriges Unterfangen. Schwierig, denn da sind 
viele Menschen, die mit ihren Wünschen und Vorstellungen, mit ihren Absich- 
ten und Zwecksetzungen berücksichtigt werden wollen: Der Bauherr und 
seine Familie - wenn es um ein Einfamilienhaus geht -, die geborenen und die 
noch ungeborenen Kinder, die Großeltern, die eventuell darin ihren Platz fin- 
den sollen. Der Architekt, die vielen Handwerker, die Nachbarn und Anlieger. 
Nicht minder zahlreich sind die rechtlichen Bestimmungen, die Anzahl der In- 
stitutionen, die alle ihr Wort mitreden: die Banken, das Amtsgericht, die Bau- 
aufsichtsbehörden, der TÜV, die Stadtwerke, um nur einige zu nennen. Das 
Haus, eine große Synthese, nicht nur ein Zusammenbringen von Menschen 
und Gesellschaft in ihren mannigfachen Formen und Gestalten, eine Synthese 
auch von sachlichen Zwängen, von Materialien, Techniken, eine Synthese 
darüber hinaus des Geschmacks und der Bildung einer Zeit, einer gegebenen 
Kultur, der Wertprioritäten, einer Sicht der Welt und des menschlichen Le- 
bens, des Miteinanderseins der Menschen. Im Hinblick auf diese Komplexität 
sagte Alfons LeitI 1945 im zerbombten Rheydt: •Der Architekt muß ein guter 
Mensch sein, um seiner Aufgabe gerecht werden zu können." 

Hat man diese nur sehr bruchstückhaft aufgezeigten Faktoren vor Augen, 
dann leuchtet unmittelbar ein: der Bau eines Hauses, das ist eine Weise des 
Sprechens, eine Form von Sprache. Im Haus spricht sich der Mensch aus, 
spricht sich die Gesellschaft aus, mit ihren Werten und Zwängen. Im Haus 
spricht der Mensch seine Welt aus, bezeugt er, wie er mit Tag und Nacht um- 
geht, wie Jahreszeiten und Witterungen ihn angehen. Hier strukturiert er sein 
Leben in den öffentlichen und privaten Bereich, hier offenbart sich, wie er 
Krankheit und Leid in seinem Leben Raum gewährt, wie er Feude und Gelin- 
gen seines Lebens faßt. 

Das Haus, Gehäuse des Lebens, ist eine Form der Sprache. Wie jede gute 
Sprache aber, so hat auch das Bauen seine Grammatik, seinen vorgegebenen 
Wortschatz. Es hat seine Regeln, seinen Formenschatz, der im Verlauf der Zeit 



Peter Hünermann 428 

nur langsam verändert wird. Zugleich aber hat das Bauen ebenso wie die Spra- 
che auch einen generativen Charakter. Das Wunderbare der Sprache ist es ja, 
daß sie mit Hilfe von allgemeinen Regeln und Strukturen, mit Hilfe eines vor- 
gegebenen Vokabelschatzes Neues zu sagen vermag. Neues, das den alten Sinn 
anreichert, Neues, das die überlieferten Strukturen in neue Räume hinein öff- 
net. Und eignet dieser generative Charakter nicht auch dem Bauen? Eröffnen 
sich nicht auch hier neue Möglichkeiten des Menschseins, neue Formen des 
Miteinanderseins, authentischere Weisen, die Verflochtenheit in die Welt, die 
Geschichte, die Gesellschaft zu vollziehen? 

Halten wir fest: Das Haus - eine Sprache, und deswegen ein Ort, an dem 
dem Menschen sein eigenes Dasein, sein Miteinandersein, die Verwurzelung 
in die Welt und die Zeit, das Verflochtensein in die Geschichte, sein Bezug zur 
Gesellschaft erschlossen und gestaltet sind. 

Haus Gottes und der Götter 

Das Haus - eine Sprache. Eine Sprache, die ausspricht, wie sich der Mensch 
zur Wirklichkeit verhält, eine Sprache, die ins Offene bringt, wie der Mensch 
angegangen ist von der Wirklichkeit. Aber es gibt einen unterschiedlichen Ge- 
brauch von Sprache. Es gibt verschiedene Sprachen. Es gibt die sachliche Spra- 
che der Information, wie es die sachlichen Bauten der Produktion und der 
Administration gibt. Es gibt die Umgangssprache im Kreis der Familie mit ih- 
ren knappen Worten, die aus langjähriger Vertrautheit gefüllt sind, mit ihrem 
Schweigen, mit ihren Kosenamen, mit ihren Distanzierungen, die aus dem 
allzu guten Kennen der anderen herrühren. 

Beide Sprachen, die Sprache in der Familie wie die sachliche Sprache der In- 
formation, sprechen für den aufmerksamen Hörer von allem, von der Wirk- 
lichkeit im ganzen, aber unter anderen Akzentsetzungen und Perspektiven. 
Und diese Differenz gilt ebenso im Bereich des Bauens: Rathaus und Fabrik, 
das Haus der Familie, sie teilen alle die Grundcharakteristik des Hauses, aber 
das, was Haus im Wesen meint, das kommt hier unter ganz verschiedenen Prio- 
ritäten, in anderen Perspektiven zum Vorschein. 

Unter den vielen Sprachen gibt es die hohen Formen der Sprache, in der es in 
äußerster Sammlung und Verdichtung um das Ganze geht. Ich denke an Ge- 
dichte von Paul Celan, an einige der hermetischen Strophen von Ernst Meister. 
Hier geht es um Sprache selbst. Hier geht es deswegen in einem um die Welt, 
um den Menschen selbst. Hier geht es deswegen um das unsagbare Mysterium, 
in das Mensch und Welt einbehalten sind und das in der Sprache als Grenze 
von Sprache und Eröffnung von Sprache waltet. In diesen hohen Formen der 
Sprache bezeugt sich solchermaßen in der Zerklüftung der Sprache das Heili- 

ge. 



Haus Gottes • Haus erlöster Freiheit 429 

Diese äußerste und höchste Sprache, gesprochen mit der Grammatik und 
dem Wortschatz des Bauens, was ist dies anderes als das Haus Gottes? Was ist 
dies anderes als jener Bau, in dem es um Welt und Mensch geht und deswegen 
um das Höchste, um das Heilige, das • Welt, Mensch und Geschichte entlas- 
send - sie zugleich einbehält und durchwaltet? Hier geht es um jenen Bau, der 
in reinster Ausdrücklichkeit das Äußerste versammelt, ins Zusammenspiel 
bringt, nein besser, immer schon gegebenes Zusammenspiel offenbar macht: 
Das Zusammenspiel von Himmel und Erde, dem Göttlichen und dem Sterbli- 
chen, den fundamentalen Dimensionen des Lebens, Leid, Sünde, Tod - Hoff- 
nung, Aufbruch, Seligkeit. 

Wer je vor einem griechischen Tempel stand, sich vom offenen Gewölbe des 
Pantheons einfangen ließ, eine der großen Moscheen oder der Kirchen des 
Abendlandes anbetend betreten hat, der weiß, daß es in diesen Bauten nicht 
um kultische Funktions- und Zweckräume geht. Schon beim Bau einer Fabrik 
geht es um mehr als um Funktionen und Zwecke; denn es ist eine menschliche 
Produktionsstätte. Wieviel mehr hier. Denn Kult, Liturgie, Gottesdienst ist 
nicht Funktion, unmittelbar abgezwecktes Tun. Es geht im Kult, es geht im 
Gottesdienst um Gott selbst - und so um Welt und Mensch. 

Damit ergibt sich eine erste kritische Ausgrenzung. Haus Gottes, Kirche, 
kann im Grunde genommen kein sogenannter Mehrzweckraum sein, kein 
Saal, der mal zu diesem, mal zu jenem Zweck gebraucht wird. Damit wird die 
•Sprache" des Bauens vernutzt, verschandelt. Sie wird nichtssagend. Dies 
kann immer nur Notlösung sein. Und selbst in den großen Notzeiten bedarf es 
noch der Gedichte wie des Hauses Gottes. Sie müssen gerade in finsteren, ver- 
worrenen Zeiten das Ganze in Einem und in höchster Prägnanz sagen. 

Halten wir fest: Haus Gottes - das ist das Haus, das in reiner Wesentlichkeit 
das Äußerste ins Zusammenspiel bringt, das göttliche Geheimnis, Welt, 
Mensch und Geschichte. Haus Gottes - das ist so Bau und Gefüge, das die Un- 
verfügbarkeit des göttlichen Mysteriums und die Verfügtheit von Mensch, 
Welt und Geschichte in dieses heilige Mysterium hinstellt, zur Gestalt bringt. 

Kirche des Gottes der Christen 

Haus Gottes als Hochform des Baus, des Hauses schlechthin, als geistvolle 
Synthese menschlichen Bauens und Fügens hat in der Geschichte die mannig- 
faltigsten Ausprägungen gefunden. Die klassische Verbundenheit der Polis, 
der Stadt, mit den Göttern des Olymp durch die Göttin Athene, gestaltneh- 
mend im Athene-Tempel, ist eine andere als die imperiale Einheit des Panthe- 
ons, das heute noch als Ruine von der •Frömmigkeit" (Apg 17,22) der Grie- 
chen zeugt. Die Hagia Sophia in Konstantinopel und der Petersdom in Rom 
unterscheiden sich wesentlich vom alttestamentlichen Tempel in Jerusalem 



Peter Hünermann 430 

oder dem islamischen Heiligtum in Mekka. Hier spielen nicht nur kulturelle, 
äußere Einflüsse eine Rolle. Die leitende Sicht der Zusammengehörigkeit des 
göttlichen Geheimnisses und der Menschen ist eine andere. Die Differenzen 
des Glaubens treten zutage. 

Haus Gottes bekommt so im christlichen Glauben eine andere Form als der 
Tempel der griechischen und römischen Religiosität, es erhält eine andere 
Form als das alttestamentliche Heiligtum. Die Texte der Kirchweihe stellen 
uns eine Auswahl der schönsten neutestamentlichen Stellen zusammen, in de- 
nen der Sinn von Kirche verkündet wird. Paulus schreibt im ersten Korinther- 
brief (3,16•17): •Ihr seid Gottes Tempel, und der Geist Gottes wohnt in euch. 
Der Tempel Gottes ist heilig, und der seid ihr." So der Kommunionvers beim 
Kirchweihfest. Und in der Lesung aus dem 1. Petrusbrief (2,4-9) heißt es: 
•Kommt zu ihm, dem lebendigen Stein, der von den Menschen verworfen, 
aber von Gott auserwählt und geehrt worden ist. Laßt euch als lebendige 
Steine zu einem geistigen Haus aufbauen, zu einer heiligen Priesterschaft, um 
durch Jesus Christus geistige Opfer darzubringen, die Gott gefallen. Denn es 
heißt in der Schrift: ,Seht, ich lege in Zion einen auserwählten Stein, einen 
Eckstein, den ich in Ehren halte: Wer an ihn glaubt, geht nicht zugrunde. Euch, 
die ihr glaubt, gilt die Ehre'... Ihr seid ein auserwähltes Geschlecht, eine könig- 
liche Priesterschaft, ein heiliger Stamm, ein Volk, das sein Eigentum wurde, 
damit ihr die Taten dessen verkündet, der euch aus der Finsternis in sein wun- 
derbares Licht gerufen hat." •Ex vivis lapidibus" singt die Schola: •Aus le- 
bendigen Steinen" hat Gott sich seine Kirche erbaut. Die Menschen, die ganze 
Gemeinde sind der Tempel des Geistes. 

Der Gott hat nicht sein Haus, vor dem die Menschen stehen. Kirche ist nicht 
Tempel im griechischen Sinne, der die Menschen nicht aufnimmt, sie in der Di- 
stanz beläßt. Gott wohnt auch nicht im innersten Heiligtum, zu dem lediglich 
einmal im Jahr der Hohepriester Zugang hat, nachdem er den Vorhof der Hei- 
den und den inneren Hof der alttestamentlichen Gläubigen durchschritten hat. 
Durch die Erlösung in Jesus Christus ist die Gemeinde selbst, sind die Men- 
schen selbst Tempel des Geistes, werden Menschen auferbaut zum Hause Got- 
tes. Damit ist der Bau der Kirche Haus Gottes und Haus der Gemeinde. Ganz 
sinnenfällig zeigt sich dies darin, daß die Gemeinde als Ganze in dieses Haus 
hineingeht, in diesem Raum ihren Raum hat. Haus Gottes im christlichen Sinn 
ist Kirche, ekklesia, d. h. von Gott zum Volk berufene Menschheit. Der Bau ist 
Ausdruck, Gestalt, Form, Raum göttlich geheiligten Menschseins. Gerade so 
aber ist Kirche Haus Gottes. Kirche weiß sich wesentlich von Gott auferbaut, 
auferbaut auf dem Grundstein, der Jesus Christus ist, auferbaut auf den 
Aposteln. Zusammengehalten aber ist dieser ganze Bau aus lebendigen Stei- 
nen in der Kraft des Heiligen Geistes. Kirche ist menschliches Miteinandersein 
in der Intimität des dreifaltigen Gottes. Und so muß der Kirchenbau primär 



Haus Gottes • Haus erlöster Freiheit 431 

heiliger Ort sein, heiliger Raum, Haus Gottes, in welchem die Menschen auf- 
genommen werden. Kirche ist Raum, an dem Menschen in ein heiliges, von 
Gott selbst gewirktes Miteinandersein kommen. Kirche ist nicht Haus der 
Gemeinde, Haus der Menschen, wenn dieses nicht zuvor und grundlegend 
Haus Gottes ist. 

Ich verstehe sehr gut die instinktive Abwehrreaktion mancher evangelischer 
Christen gegenüber einem magisch oder objektivistisch verzeichneten Sakra- 
mentenverständnis und einem korrespondierenden Verständnis der Kirche. 
Sie wittern hier heidnische Religiosität. Daß dies eine mögliche Versuchung 
christlichen Glaubens ist, soll nicht bestritten werden. Wenn aber gesagt wird, 
Kirche ist zuallererst Haus Gottes und somit heiliger Ort und gerade als solche 
Haus der Gemeinde, dann wird in dieser katholischen Auslegung des Kirchen- 
verständnisses das ureigenste Anliegen der Reformation vom •Zuvor" der 
göttlichen Gnade zur Geltung gebracht. Es ist meiner Ansicht nach ein ermuti- 
gendes Zeichen der ökumenischen Konsensbildung, wenn man sieht, wie von 
den zwanziger Jahren unseres Jahrhunderts an der Sakralbau im Bereich des 
evangelischen Kirchenbaues wiederentdeckt wird. 

Halten wir auch hier das Ergebnis wiederum in einem Satz fest: Kirche ist 
Haus Gottes und der Menschen, Haus der Gemeinde, die in Vater, Sohn und 
Geist ihren ureigensten Lebensraum erhält. 

Kirchen in den Epochen der Geschichte 

Die aufgewiesenen Grundzüge der Kirche gelten für alle Generationen. Dem 
hier aufgewiesenen Wesen des christlichen Kirchenbaus sind Architekten und 
Gemeinden aller christlichen Generationen verpflichtet. Aber auch hier zeigt 
sich bei einem Blick in die Geschichte der Kirche eine unerhörte Formenviel- 
falt, die über alle zeitgeschichtlichen und kulturellen Momente, über modische 
Erscheinungen hinaus, auf eine tiefere Geschichte verweisen, auf die •Gei- 
stes"-geschichte der Kirche, auf jene Abfolge wesentlicher Schritte, durch die 
der Geist im Gang durch die Zeiten die Kirche neu und intensiver in ihr eigenes 
Wesen einführt. 

Haben wir uns bisher an die allgemeinen Schritte der Sakramententheologie 
(die mit der Ekklesiologie, der Lehre von der Kirche, aufs engste verbunden 
ist) gehalten, ohne dies ausdrücklich zu machen, so wird jetzt zur Charakteri- 
stik dieser Wesensgeschichte, dieser Etappen in der •Geistes"-geschichte der 
Kirche, ein ausdrücklicher Rückbezug auf die Sakramententheologie ange- 
zeigt sein. Gerade im Wandel der Sakramententheologie zeigt sich in prägnan- 
ter Weise, wie die Kirche in je tieferer Form, geführt durch den Geist, ihr eige- 
nes Wesen auslotet. Sie verstehen, daß ich Ihnen hier gleichsam nur Handskiz- 
zen vorlegen kann, die die wichtigsten Linien aufweisen. 



Peter Hünermann 432 

• Von der frühen Väterzeit ab• hier wäre Origenes im Osten zu nennen • bis 
hin zur vollentfalteten Sakramententheologie eines Augustinus stoßen wir auf 
eine fundamentale Differenzierung: die Unterscheidung zwischen symbolon 
bzw. signum oder sacramentum und res bzw. res sacramenti, dem sichtbaren 
Zeichen und der bezeichneten •Sache". Es gibt nach Augustinus eine Reihe 
großer von Gott selbst gesetzter Zeichen, die Sakramente, die es den Men- 
schen gestatten, die Welt, die insgesamt zeichenhafter Art ist, zu entziffern und 
jenen einen verborgenen Sinn zu entdecken: den gnädigen Gott, das Leben 
Gottes, auf das der Mensch im Tiefsten seiner Seele hin ausgespannt ist. Dem 
sündhaften Menschen, der, ausgegossen in die Äußerlichkeit, die Welt in ihrer 
Zeichenhaftigkeit für die letzte Wirklichkeit nahm, ist Gott in seiner Güte 
selbst entgegengekommen. Durch sein Wort, das Fleisch angenommen hat, hat 
er das Urzeichen gesetzt, das Exemplum (Beispiel) schlechthin, das dem Men- 
schen Orientierung, die Einweisung in das göttliche Geheimnis gibt. Jesus 
Christus (Exemplum) begegnet dem Menschen von außen, und zugleich ist er 
jener, der als innerlich lehrender Magister, als Verbum Dei, Wort Gottes, den 
Menschen in alle Wahrheit einweist. Er hat eine Reihe von Zeichen gesetzt, die 
die Kirche auf ihrem Weg begleiten und von sich aus in dieses göttliche Le- 
bensgeheimnis einweisen. Augustinus nennt die Feier der österlichen Ge- 
heimnisse, die im Jahreslauf wiederkehrt, er nennt Taufe und die sonntägliche 
Eucharistiefeier usw. Sie alle gehören als Sakramente zur äußeren, sichtbaren 
Realität. Durch sie vermittelt, entsteht Kirche als ecclesia sacramentorum, als 
die Kirche der Sakramente. Sie haben eine reine Zeichenfunktion. Durch sie 
wird die res sacramenti, das innere Wesen, das Leben Gottes selbst, das er den 
Menschen und der Geschichte mitteilt, repräsentiert, vergegenwärtigt. Die 
Präsenz, die Gegenwart Gottes aber ist wirksame Präsenz. Gott zieht den 
Menschen in sich hinein, er formt den Menschen innerlich so um, daß der 
Mensch sich in Gott wiederfindet. Der ecclesia sacramentorum, der Kirche der 
Sakramente, steht so die unsichtbare, innerliche Größe der ecclesia sanctorum, 
der Kirche der Heiligen, gegenüber. 

Da die Inkarnation des Wortes und das Kreuzes- und Erhöhungsgeschehen 
ihren wesentlichen Sinn darin haben, den Menschen über seine sündhafte, zeit- 
liche Verfassung hinauszuführen in die himmlische Herrlichkeit, so ergibt sich 
hier eine fundamentale Zweipoligkeit: Die irdische Wirklichkeit der Kirche ist 
in sich symbolon, signum, zeitlich gebrochene Repräsentation der himmli- 
schen Wirklichkeit. Diese himmlische Wirklichkeit umfaßt den Vater, den 
Sohn - vornehmlich gesehen als das Wort, als Lehrer - und den Heiligen Geist, 
ebenso wie die Heiligen, die Märtyrer, die Engel, schließlich die alttestament- 
lichen Vorbilder, die zur civitas Dei, zur Stadt Gottes, gehören. 

Diese Zweipoligkeit ist im Grunde für die östliche und westliche Tradition 
des Kirchenbaus in der Spätantike bis hin ins frühe Mittelalter bestimmend, 



Haus Gottes • Haus erlöster Freiheit 433 

wenngleich Baumeister in Ost und West selbstverständlich mit unterschiedli- 
chen Stilelementen arbeiten. Es gilt diese Grundcharakteristik sowohl für die 
alten römischen Basiliken wie für die Hagia Sophia oder die Aachener Pfalz- 
kapelle Karls des Großen als westliche Variante dieses Kirchenbaus. 

- Die hochmittelalterliche Theologie von Petrus Lombardus, Bonaventura, 
Thomas von Aquin ab differenziert die patristische Unterscheidung von Si- 
gnum (Zeichen) und res (Sache) nochmals in einer entscheidenden Weise. Der 
Vermittlungscharakter der Sakramente tritt in einer schärferen Weise ins 
Licht. Sakramente sind nicht nur signa, Zeichen, sie sind wirksame und bewir- 
kende Zeichen. Diese Wirksamkeit wird in einer doppelten Perspektive be- 
stimmt. Zum einen wird das Wirken Jesu Christi schärfer herausgestellt als in 
der Patristik. Inkarnation und Kreuz tragen nicht nur den Charakter eines 
göttlichen Exemplums, in dem die Wahrheit des Logos aufstrahlt. Hier wird 
vielmehr die Erlösung erwirkt, und der Erhöhte setzt dieses sein Wirken fort, 
indem er seine Kirche in der Geschichte aufbaut mit Hilfe der von ihm gesetz- 
ten wirkmächtigen Zeichen, der Sakramente. Jesus Christus, der Gottmensch, 
ist principalis agens (Erst- und Urwirkender) der Sakramente. Die Kirche, die 
Gemeinde ist dabei wesentlich gesehen als das immerfort von ihm hervorge- 
brachte Resultat seines Wirkens. Diese Gemeinde hat noch nicht den Charak- 
ter des eigenständigen, mündigen Subjektes. Der Akzent liegt vielmehr auf je- 
nen Ministri, den menschlichen •Instrumenten", dem Klerus, dessen sich der 
Herr bedient, um das Werk der Auferbauung seines Leibes zuwege zu bringen: 
Sie stehen als die Wirkenden, durch die der Herr als Erstursache wirkt, im Mit- 
telpunkt der sichtbaren Kirche. 

In diesem Wirken Jesu Christi, der durch die Sakramente und den Dienst 
seiner Ministri die Kirche erwirkt, aber vollendet sich das, was operatio über- 
haupt ist, Operatio: Handeln, Wirken, das in den unterschiedlichsten Weisen 
aus den jeweiligen Naturen aufbricht und aufstrebend über seine eigene natür- 
liche Wirkmöglichkeit hinaus in Gott selbst zusammengebunden werden muß. 

Sicherlich ist auch das gotische Münster Haus Gottes und Haus der Men- 
schen wie die Basiliken. Aber wie wird diese Vollendung gezeichnet? Durch 
das Spiel der Kraftlinien, der Dienste und Lasten, der aufstrebenden Pfeiler 
und Sehnen: Eine stein- und lichtgewordene Dynamik im Überstieg. 

- Wenden wir uns mit einem großen Schritt der Gegenwart zu. Die Sakra- 
mententheologie nimmt seit dem Beginn der Neuzeit nochmals eine neue 
Wendung. Ein erstes Indiz ist die Aussage des Trienter Konzils über das Meß- 
opfer. Der Kirche ist die Eucharistie als Opfer zur Fortsetzung anvertraut. Sie, 
die Kirche, bringt die Eucharistie dar durch die Hände der Priester. Die Väter 
des II. Vatikanischen Konzils formulieren generell im Hinblick auf die Litur- 
gie, alles gottesdienstliche Tun sei Tun der Kirche im Ganzen: •In der Tat ge- 
sellt sich Christus in diesem großen Werk, in dem Gott vollkommen verherr- 



Peter Hünermann 434 

licht und die Menschheit geheiligt werden, die Kirche, seine geliebte Braut, 
immerfort zu... Vom mystischen Leibe Jesu Christi, von seinem Haupt nämlich 
und von seinen Gliedern, wird der gesamte öffentliche Gottesdienst vollzo- 
gen." (Sacrosanctum Concilium 1,7) 

Das erlösende Wirken Jesu Christi, ein für allemal uns zugute vollbracht, 
wird von der Kirche bejaht, angenommen im Mitvollzug. Kirchliches Gesche- 
hen wird hier charakterisiert als Vollzug erlöster Freiheit. Kirche ist nicht ein- 
fachhin Resultat des Wirkens Jesu Christi und der von ihm in Dienst genom- 
menen Diener. Kirche ist sie selbst gerade im Mitvollzug der Sendung Jesu 
Christi nach all ihren Dimensionen. Einstimmend empfängt die Kirche die 
gnädige Zuwendung ihres Herrn. 

Die unerhört breite und reiche Hineinnahme der menschlichen Eigenstän- 
digkeit, der geschöpflichen Realität in all ihrem Glanz, wie sie sich im Kirchen- 
bau der Neuzeit manifestiert, gewinnt hier eine neue Radikalisierung, eine 
Wende in die Strenge und Wesentlichkeit des Glaubens. 

Unsere Kirche 

Kirche hat ihren Ort im Geheimnis des Dreifaltigen Gottes, indem sie die Sen- 
dung Jesu Christi in die Welt, seine Sendung zu den Sündern, seine Hingabe 
und seine Verherrlichung als jene Realität anerkennt, durch die die Erlösung 
gestiftet ist, als jene Realität, die sie aber infolgedessen auch als den Grund- 
vollzug ihres eigenen Daseins mitzuvollziehen hat. Kirche ist Nachfolgege- 
meinschaft Jesu Christi, Jüngerschaft Jesu Christi, und gerade so ist sie Volk 
Gottes, Gemeinschaft jener, die als Schwestern und Brüder in dem einen Sohn 
Jesus Christus die Annahme an Sohnesstatt vom Vater her empfangen. Ihre 
Beziehung zum Vater, das ist ihre Nachfolge Jesu Christi, das ist der Mitvollzug 
seiner Sendung. Indem sie so in Christus und durch ihn auf den Vater bezogen 
sind, leben sie in der Kraft des Heiligen Geistes, jenes einen Geistes, der der 
Geist des Vaters ist und der zugleich in dieser Geschichte aufgebrochen ist am 
Kreuz. Weil getragen von diesem Geist, ist ihr Weg in die Gebrochenheit der 
Zeit ein Weg unerschütterlicher Hoffnung, ein Weg zuversichtlichen Glaubens 
und tatkräftiger Liebe. 

- Ich frage mich, wie in unserem heutigen Kirchbau diese spannungsvolle 
Einheit zwischen Jesus Christus und seiner Gemeinde, seinem Wirken und un- 
serem Mitvollzug in der Sendung, in der Solidarität mit den Sündern Gestalt 
annimmt. Welche Form spricht aus, daß diese Einheit mit Jesus Christus uns 
den Blick freigibt auf das Geheimnis des Vaters, der uns als die Brüder und 
Schwestern Jesu Christi und damit als die Brüder und Schwestern der Men- 
schen annimmt? Wie läßt uns der Kirchenbau etwas ahnen vom lichterfüllten 
Geheimnis Gottes, in das wir hineingehören? Es geht um die bergende Ab- 



Haus Gottes - Haus erlöster Freiheit 435 

gründigkeit des Vaters, die uns von unseren Brüdern und Schwestern nicht 
trennt, uns der leidvollen Welt nicht enthebt. Wie gewinnt in der Strenge und 
Wesentlichkeit des Raumes die Kraft des Geistes, seine Atmosphäre Realität, 
die unseren Zug durch die Geschichte beflügelt? Die nüchterne und beseli- 
gende Macht des Geistes verbindet uns ja mit Christus in der Gestalt seines ge- 
ringsten Bruders und mit der Herrlichkeit des Vaters. 

- Ein zweiter Grundzug, der sich unmittelbar aus der genannten Konstella- 
tion ergibt: Die Sakramente, insbesondere die Eucharistie, welche vom 
II. Vatikanum als Mitte christlichen Kultes gekennzeichnet wird, sind von 
Jesus Christus gestiftetes Geschehen, sind ein Mysterium, in dem er der Han- 
delnde ist. Zugleich aber, und dies wird vom II. Vatikanum deutlich heraus- 
gestellt, ist Eucharistie Vollzug der Kirche, wird in diesem Sakrament das 
Mysterium der Kirche, ihr wahres Wesen bezeichnet. Der Grund: Kirche ist 
zum Mitvollzug des Tuns Jesu Christi ermächtigt durch seinen Geist. So aber 
ist die Eucharistie ebenso Geschehen vom Herrn her - Denkmal seines 
bleibenden Wirkens -, wie sie Geschehen von der Gemeinde her ist. Was be- 
deutet dies für die Heraushebung und die Einbindung des Altares in den 
Kirchenbau, für die Anordnung der Gemeinde um den Altar? Das •Zuvor" 
des Tuns Jesu Christi muß deutlich markiert sein. Zugleich aber ist ja das, was 
dort geschieht, gemeinsames Tun, gemeinsame Feier der Gemeinde. Mir 
schien in den letzten Jahren immer, daß Zueinander und Ineinander in der 
Anordnung von Altar und Gemeinde in der Dominikanerkirche von Münster 
in einer hervorragenden Weise gelöst ist: der heilige übergreifende Raum, 
von der Mitte des Altars her nochmals zentriert, dieser leicht erhöht, bindet 
die Gemeinde zusammen und lädt mit seiner großen Tischplatte zum Nachvoll- 
zug des Tuns Jesu Christi ein. 

In diese zentrierende Mitte gehört der Tabernakel hinein: Zeichen, daß wir 
zu aller Zeit in das ein für allemal geschehene, alle Zeiten tragende Kreuzesge- 
schehen Jesu Christi hineingehören, dem wir uns anbetend nahen. Es gehört 
nicht zuletzt in diese Mitte der Platz der Verkündigung des Wortes. Aus dem 
Wort ist die Kirche geboren, aus ihm wird sie immerfort neu. 

- Aufs engste hängt mit dieser spannungsvollen Einheit eine dritte Polarität 
zusammen: das Gegenüber und Miteinander von Presbyter und Gemeinde. Der 
Presbyter empfängt seine Sendung und Vollmacht vom Herrn her, aber seine 
Aufgabe ist es, der Zurüstung der Gemeinde zum Vollzug der Sendung Jesu 
Christi zu dienen. Dazu hat er seine Vollmacht. Dazu ist er gesalbt. So steht er 
der Gemeinde gegenüber und ist zugleich in den Dienst für sie gestellt. In die- 
sem Dienst steht er unter ihr. 

So sehr diese Bevollmächtigung durch Jesus Christus, die christologische 
Begründung des Amtes wesentlich ist, so ist sie durch ein weiteres Moment zu 
ergänzen: Die Gemeinde ihrerseits, die Gemeinde gläubiger Christen, die ih- 



Emanuel Banu 436 

ren Dienst an der Zeit, an der Welt leisten will, weiß sich - getrieben vom Geist 
- angewiesen auf den Dienst des Presbyters. Das Amt resultiert so in einer 
nachgeordneten Weise, aber nicht minder wesentlich, auch aus dem Wirken 
des Geistes in der Kirche. Der Presbyter, der im Namen Jesu Christi kommt, ist 
angewiesen auf das Ja und Amen, die Kommunikation und die Anerkennung, 
die der Geist in der Kirche wirkt und hervorbringt. Und in diesem Sinn ist er 
auch Repräsentant der Kirche, Repräsentant der Gemeinde. Und auch hier 
steigt für mich die Frage auf, wie dieses Verhältnis in einer geistvollen Weise in 
der Sprache der Architektur ausgedrückt werden kann. 

- Schließlich eine letzte Überlegung: Die Gemeinde ist zur aktiven Feier der 
Eucharistie aufgerufen. Ihre Vertreter treten hinzu, lesen das Wort, stimmen 
die gläubigen Antwortgesänge des Volkes an. Sie bringen die Gaben und teilen 
sie aus, denn zum Brotbrechen der Kirche gehört die Diakonie als Entfaltung 
der eucharistischen Tischgemeinschaft. Dazu gehört die Krankenkommunion 
ebenso wie die Mitsorge um das tägliche Brot. Auch diese Dienste brauchen - 
als wesentliche Dienste der Gemeinde Jesu Christi - ihren Raum im Kirchen- 
bau, nicht minder wie die Diener am Altar, Schola und Chor. Gemeinde ist le- 
bendiger, gegliederter Leib Christi. Auch dazu muß der Bau der Kirche in 
Ausstattung und Gestalt gleichsam die Hohlform bieten. 

Es wäre noch viel zum Kirchenbau zu sagen: zum Taufstein, zur Aufbewah- 
rung der heiligen Öle, zu Kreuz und Bild, Leuchter und Altargerät, zu Meß- 
buch, Gewändern und Schmuck, Orgel, Bestrahlung usw. Hier ging es vor- 
nehmlich um einige wesentliche Züge, die die Grundgestalt von Kirche und 
damit die Form von Kirchenbau heute betreffen. 

Bietet der gegenwärtige Geldmangel nicht die Gelegenheit zu einer schöpfe- 
rischen Pause, zur Besinnung auf das Wesentliche des Kirchenbaus? Nutzen 
wir sie so, dann werden wir vielleicht weniger, aber Gültigeres schaffen. 

Die Ikone in der orthodoxen Christenheit - 
Symbol und Realität 
Emanuel Banu, z. Zt. Regensburg 

Der Verlust der wahren Schönheit 

Die Kunst wurde nicht im Paradies, dem Ort der Begegnung von Mensch und 
Gott, dem Raum ursprünglicher Schönheit geboren. Aber alle Kunst bezieht 
sich auf diese Schönheit, sehnt sich danach. 




