Haus Gottes — Haus erloster Freiheit

Fine theologische Besinnung zum Kirchenbau*

Peter Hiinermann, Tiibingen

Haus Gottes — Haus erloster Freiheit. Die theologische Besinnung zum Kir-
chenbau soll meinen Dank bezeugen gegeniiber einer groBen Zahl von Archi-
tekten und Baumeistern, Steinmetzen, Maurern, Zimmerleuten, Malern, Or-
gelbauern, Schmieden, die Kirchen gebaut haben, in denen mir der Glaube,
der beseligende Glaube an den Vater, seinen Sohn Jesus Christus, der Glaube
an den Heiligen Geist aufgegangen ist. Kirchbauten begleiten unseren Le-
bensweg. In ihrer Sprache erschlieen sie das Geheimnis Gottes und das Ge-
heimnis der Kirche. In ihrer Sprache gewihren sie der Kirche jeweils eine
Form zur Entfaltung ihrer Lebensvollziige. Es stehen mir in diesem Moment
vor Augen die Pfarrkirche Heilige Familie in Berlin, das Aachener Miinster,
die groen romischen Basiliken und Sankt Peter, das Freiburger Miinster. Las-
sen sie mich aus der Vielzahl dieser Kirchen zwei herausheben, an denen ich
langere Zeit titig war und die mich in einer gewissen Weise geformt haben: die
Pfarrkirche Fronleichnam in Aachen von Rudolf Schwarz und die Dominika-
nerkirche hier in Miinster von Lambert von Corfey.

Jedem von ihnen werden in diesem Moment die Kirchen seines Lebenswe-
ges vor der Seele stehen. Angesichts der Fiille groBer Bauten, angesichts der
Bedeutung, die der Kirchbau fiir den Glauben und damit im weitesten Sinn fiir
die Humanitét des Menschen, fiir seine Daseinsorientierung besitzt, wird die
Verantwortung lastend spiirbar, die auf unseren Schultern ruht. Wie reihen wir
uns ein in die Generation jener, die vor uns Kirchen gebaut haben? Woher ge-
winnen wir Heutigen die Inspiration, um Bauten zu errichten, die iiber Jahr-
zehnte, vielleicht Jahrhunderte hinweg bestehen konnen? Ich hoffe, daB die
vorzulegenden Gedanken einen kleinen Beitrag zu dieser groBen Sache lei-
sten. Im stufenweisen Vorgehen unserer Gedankenfiihrung soll sich zeigen,
daB das Bauen von Kirchen wie jedes menschliche Tun unter dem Anspruch
der Wahrheit und der Wahrhaftigkeit steht. Die Wahrheit aber ist die Aufdek-
kung dessen, was von Gott, dem Ursprung aller Wahrheit, her ist und sein soll.
Denn Wahrheit ist nicht einfach Feststellung der Faktizitdt. Dies ist gleichsam
nur die duBerste Schale der Wahrheit. Wahrheit ist Aufdeckung der wesentli-
chen Beziige der Wirklichkeit. So ndhern wir uns unserer Fragestellung durch

* Vorgetragen in einem Kreis von Archilekten und bildenden Kiinstlern im Franz-Hitze-Haus,
Miinster, 18. Juli 1982.



Haus Gottes — Haus erloster Freiheit 427

eine Besinnung auf das, was ein Haus (1) ist, wir erortern, was Haus Gottes (1)
meint — dabei stehen uns die vielen Tempel und Kultbauten vor Augen, die
Menschen als Haus Gottes bezeichnet haben. In einem dritten Schritt besinnen
wir uns auf das Charakteristische von Kirche (III) im Unterschied zu den vie-
len Hiusern der Gotter. Es folgt dann eine Reflexion iiber Kirchen (1V), eine
Besinnung auf die eine Kirche, die sich vielfiltige Kirchen, viele Gestalten von
Kirche im Verlauf der Geschichte geschaffen hat. Der letzte Abschnitt fiihrt
uns schlielich vor die Frage nach unserer Kirche, nach der Kirche in unserer
Zeit (V).

Haus des Menschen

Der Bau eines Hauses ist ein schwieriges Unterfangen. Schwierig, denn da sind
viele Menschen, die mit ihren Wiinschen und Vorstellungen, mit ihren Absich-
ten und Zwecksetzungen beriicksichtigt werden wollen: Der Bauherr und
seine Familie — wenn es um ein Einfamilienhaus geht —, die geborenen und die
noch ungeborenen Kinder, die GroBeltern, die eventuell darin ihren Platz fin-
densollen. Der Architekt, die vielen Handwerker, die Nachbarn und Anlieger.
Nicht minder zahlreich sind die rechtlichen Bestimmungen, die Anzahl der In-
stitutionen, die alle ihr Wort mitreden: die Banken, das Amtsgericht, die Bau-
aufsichtsbehorden, der TUV, die Stadtwerke, um nur einige zu nennen. Das
Haus, eine groBe Synthese, nicht nur ein Zusammenbringen von Menschen
und Gesellschaft in ihren mannigfachen Formen und Gestalten, eine Synthese
auch von sachlichen Zwiéngen, von Materialien, Techniken, eine Synthese
dariiber hinaus des Geschmacks und der Bildung einer Zeit, einer gegebenen
Kultur, der Wertpriorititen, einer Sicht der Welt und des menschlichen Le-
bens, des Miteinanderseins der Menschen. Im Hinblick auf diese Komplexitit
sagte Alfons Leitl 1945 im zerbombten Rheydt: ,,Der Architekt muf} ein guter
Mensch sein, um seiner Aufgabe gerecht werden zu kénnen.*

Hat man diese nur sehr bruchstiickhaft aufgezeigten Faktoren vor Augen,
dann leuchtet unmittelbar ein: der Bau eines Hauses, das ist eine Weise des
Sprechens, eine Form von Sprache. Im Haus spricht sich der Mensch aus,
spricht sich die Gesellschaft aus, mit ihren Werten und Zwingen. Im Haus
spricht der Mensch seine Welt aus, bezeugt er, wie er mit Tag und Nacht um-
geht, wie Jahreszeiten und Witterungen ihn angehen. Hier strukturiert er sein
Leben in den offentlichen und privaten Bereich, hier offenbart sich, wie er
Krankheit und Leid in seinem Leben Raum gewihrt, wie er Feude und Gelin-
gen seines Lebens faf3t.

Das Haus, Gehiuse des Lebens, ist eine Form der Sprache. Wie jede gute
Sprache aber, so hat auch das Bauen seine Grammatik, seinen vorgegebenen
Wortschatz. Es hat seine Regeln, seinen Formenschatz, der im Verlauf der Zeit



Peter Hiinermann 428

nur langsam verédndert wird. Zugleich aber hat das Bauen ebenso wie die Spra-
che auch einen generativen Charakter. Das Wunderbare der Sprache ist es ja,
daB sie mit Hilfe von allgemeinen Regeln und Strukturen, mit Hilfe eines vor-
gegebenen Vokabelschatzes Neues zu sagen vermag. Neues, das den alten Sinn
anreichert, Neues, das die iiberlieferten Strukturen in neue Riume hinein 6ff-
net. Und eignet dieser generative Charakter nicht auch dem Bauen? Erdffnen
sich nicht auch hier neue Moglichkeiten des Menschseins, neue Formen des
Miteinanderseins, authentischere Weisen, die Verflochtenheit in die Welt, die
Geschichte, die Gesellschaft zu vollziehen?

Halten wir fest: Das Haus — eine Sprache, und deswegen ein Ort, an dem
dem Menschen sein eigenes Dasein, sein Miteinandersein, die Verwurzelung
in die Welt und die Zeit, das Verflochtensein in die Geschichte, sein Bezug zur
Gesellschaft erschlossen und gestaltet sind.

Haus Gottes und der Gotter

Das Haus — eine Sprache. Eine Sprache, die ausspricht, wie sich der Mensch
zur Wirklichkeit verhilt, eine Sprache, die ins Offene bringt, wie der Mensch
angegangen ist von der Wirklichkeit. Aber es gibt einen unterschiedlichen Ge-
brauch von Sprache. Es gibt verschiedene Sprachen. Es gibt die sachliche Spra-
che der Information, wie es die sachlichen Bauten der Produktion und der
Administration gibt. Es gibt die Umgangssprache im Kreis der Familie mit ih-
ren knappen Worten, die aus langjdhriger Vertrautheit gefiillt sind, mit ihrem
Schweigen, mit ihren Kosenamen, mit ihren Distanzierungen, die aus dem
allzu guten Kennen der anderen herriihren.

Beide Sprachen, die Sprache in der Familie wie die sachliche Sprache der In-
formation, sprechen fiir den aufmerksamen Hérer von allem, von der Wirk-
lichkeit im ganzen, aber unter anderen Akzentsetzungen und Perspektiven.
Und diese Differenz gilt ebenso im Bereich des Bauens: Rathaus und Fabrik,
das Haus der Familie, si¢ teilen alle die Grundcharakteristik des Hauses, aber
das, was Haus im Wesen meint, das kommt hier unter ganz verschiedenen Prio-
rititen, in anderen Perspektiven zum Vorschein.

Unter den vielen Sprachen gibt es die hohen Formen der Sprache, in der es in
duBerster Sammlung und Verdichtung um das Ganze geht. Ich denke an Ge-
dichte von Paul Celan, an einige der hermetischen Strophen von Ernst Meister.
Hier geht es um Sprache selbst. Hier geht es deswegen in einem um die Welt,
um den Menschen selbst. Hier geht es deswegen um das unsagbare Mysterium,
in das Mensch und Welt einbehalten sind und das in der Sprache als Grenze
von Sprache und Eréffnung von Sprache waltet. In diesen hohen Formen der
Sprache bezeugt sich solchermaBen in der Zerkliiftung der Sprache das Heili-
ge.



Haus Gottes — Haus erloster Freiheit 429

Diese duflerste und héchste Sprache, gesprochen mit der Grammatik und
dem Wortschatz des Bauens, was ist dies anderes als das Haus Gottes? Was ist
dies anderes als jener Bau, in dem es um Welt und Mensch geht und deswegen
um das Hochste, um das Heilige, das — Welt, Mensch und Geschichte entlas-
send —sie zugleich einbehélt und durchwaltet? Hier geht es um jenen Bau, der
in reinster Ausdriicklichkeit das AuBerste versammelt, ins Zusammenspiel
bringt, nein besser, immer schon gegebenes Zusammenspiel offenbar macht:
Das Zusammenspiel von Himmel und Erde, dem Géttlichen und dem Sterbli-
chen, den fundamentalen Dimensionen des Lebens, Leid, Siinde, Tod — Hoff-
nung, Aufbruch, Seligkeit.

Wer je vor einem griechischen Tempel stand, sich vom offenen Gewdélbe des
Pantheons einfangen lieB, eine der groBen Moscheen oder der Kirchen des
Abendlandes anbetend betreten hat, der weil}, da3 es in diesen Bauten nicht
um kultische Funktions- und Zweckridume geht. Schon beim Bau einer Fabrik
geht es um mehr als um Funktionen und Zwecke; denn es ist eine menschliche
Produktionsstiitte. Wieviel mehr hier. Denn Kult, Liturgie, Gottesdienst ist
nicht Funktion, unmittelbar abgezwecktes Tun. Es geht im Kult, es geht im
Gottesdienst um Gott selbst — und so um Welt und Mensch.

Damit ergibt sich eine erste kritische Ausgrenzung. Haus Gottes, Kirche,
kann im Grunde genommen kein sogenannter Mehrzweckraum sein, kein
Saal, der mal zu diesem, mal zu jenem Zweck gebraucht wird. Damit wird die
»oprache® des Bauens vernutzt, verschandelt. Sie wird nichtssagend. Dies
kann immer nur Notlosung sein. Und selbst in den grof3en Notzeiten bedarf es
noch der Gedichte wie des Hauses Gottes. Sie miissen gerade in finsteren, ver-
worrenen Zeiten das Ganze in Einem und in hochster Pragnanz sagen.

Halten wir fest: Haus Gottes — das ist das Haus, das in reiner Wesentlichkeit
das AuBerste ins Zusammenspiel bringt, das gottliche Geheimnis, Welt,
Mensch und Geschichte. Haus Gottes — das ist so Bau und Gefiige, das die Un-
verfiigbarkeit des gottlichen Mysteriums und die Verfiigtheit von Mensch,
Welt und Geschichte in dieses heilige Mysterium hinstellt, zur Gestalt bringt.

Kirche des Gottes der Christen

Haus Gottes als Hochform des Baus, des Hauses schlechthin, als geistvolle
Synthese menschlichen Bauens und Fiigens hat in der Geschichte die mannig-
faltigsten Ausprigungen gefunden. Die klassische Verbundenheit der Polis,
der Stadt, mit den Géttern des Olymp durch die Gottin Athene, gestaltneh-
mend im Athene-Tempel, ist eine andere als die imperiale Einheit des Panthe-
ons, das heute noch als Ruine von der ,,Frommigkeit (Apg 17,22) der Grie-
chen zeugt. Die Hagia Sophia in Konstantinopel und der Petersdom in Rom
unterscheiden sich wesentlich vom alttestamentlichen Tempel in Jerusalem



Peter Hiinermann 430

oder dem islamischen Heiligtum in Mekka. Hier spielen nicht nur kulturelle,
duBlere Einfliisse eine Rolle. Die leitende Sicht der Znsammengehdrigkeit des
gottlichen Geheimnisses und der Menschen ist eine andere. Die Differenzen
des Glaubens treten zutage.

Haus Gottes bekommt so im christlichen Glauben eine andere Form als der
Tempel der griechischen und romischen Religiositiit, es erhélt eine andere
Form als das alttestamentliche Heiligtum. Die Texte der Kirchweihe stellen
uns eine Auswahl der schonsten nentestamentlichen Stellen zusammen, in de-
nen der Sinn von Kirche verkiindet wird. Paulus schreibt im ersten Korinther-
brief (3,16—17): ,,1hr seid Gottes Tempel, und der Geist Gottes wohnt in each.
Der Tempel Gottes ist heilig, und der seid ihr.* So der Kommunionvers beim
Kirchweihfest. Und in der Lesung aus dem 1. Petrusbrief (2,4-9) heift es:
»Kommt zu ihm, dem lebendigen Stein, der von den Menschen verworfen,
aber von Gott auserwihlt und geehrt worden ist. Laflt euch als lebendige
Steine zu einem geistigen Haus aufbauen, zu einer heiligen Priesterschaft, um
durch Jesus Christus geistige Opfer darzubringen, die Gott gefallen. Denn es
heiB3t in der Schrift: ,Seht, ich lege in Zion einen anserwihlten Stein, einen
Eckstein, den ich in Ehren halte: Wer an ihn glaubt, geht nicht zugrunde. Euch,
die ihr glaubt, gilt die Ehre* ... Ihr seid ein anserwéhltes Geschlecht, eine kdnig-
liche Priesterschaft, ein heiliger Stamm, ein Volk, das sein Eigentum wurde,
damit ihr die Taten dessen verkiindet, der ench auns der Finsternis in sein wun-
derbares Licht gerufen hat.** ,,Ex vivis lapidibus* singt die Schola: ,,Aus le-
bendigen Steinen‘‘ hat Gott sich seine Kirche erbaut. Die Menschen, die ganze
Gemeinde sind der Tempel des Geistes.

Der Gott hat nicht sein Haus, vor dem die Menschen stehen. Kirche ist nicht
Tempel im griechischen Sinne, der die Menschen nicht anfnimmt, sie in der Di-
stanz belaft. Gott wohnt auch nicht im innersten Heiligtum, zu dem lediglich
einmal im Jahr der Hohepriester Zugang hat, nachdem er den Vorhof der Hei-
den und den inneren Hof der alttestamentlichen Glaubigen dorchschritten hat.
Durch die Erlésung in Jesus Christus ist die Gemeinde selbst, sind die Men-
schen selbst Tempel des Geistes, werden Menschen auferbaut zum Hause Got-
tes. Damit ist der Bau der Kirche Haus Gottes und Haus der Gemeinde. Ganz
sinnenfallig zeigt sich dies darin, daf} die Gemeinde als Ganze in dieses Haus
hineingeht, in diesem Raum ihren Raum hat. Haus Gottes im christlichen Sinn
ist Kirche, ekklesia, d.h. von Gott zum Volk berufene Menschheit. Der Baun ist
Ausdruck, Gestalt, Form, Raum gottlich geheiligten Menschseins. Gerade so
aber ist Kirche Haus Gottes. Kirche weil3 sich wesentlich von Gott auferbaut,
auferbaut auf dem Grundstein, der Jesus Christus ist, auferbaut anf den
Aposteln. Zusammengehalten aber ist dieser ganze Ban aus lebendigen Stei-
nen in der Kraft des Heiligen Geistes. Kirche ist menschliches Miteinandersein
in der Intimitét des dreifaltigen Gottes. Und so muB3 der Kirchenbau primér



Haus Gottes — Haus erloster Freiheit 431

heiliger Ort sein, heiliger Raum, Haus Gottes, in welchem die Menschen auf-
genommen werden. Kirche ist Raum, an dem Menschen in ein heiliges, von
Gott selbst gewirktes Miteinandersein kommen. Kirche ist nicht Haus der
Gemeinde, Haus der Menschen, wenn dieses nicht zuvor und grundlegend
Haus Gottes ist.

Ich verstehe sehr gut die instinktive Abwehrreaktion mancher evangelischer
Christen gegeniiber einem magisch oder objektivistisch verzeichneten Sakra-
mentenverstandnis und einem korrespondierenden Verstdndnis der Kirche.
Sie wittern hier heidnische Religiositdt. DaB dies eine mogliche Versuchung
christlichen Glaubens ist, soll nicht bestritten werden. Wenn aber gesagt wird,
Kirche ist zuallererst Haus Gottes und somit heiliger Ort und gerade als solche
Haus der Gemeinde, dann wird in dieser katholischen Auslegung des Kirchen-
verstindnisses das ureigenste Anliegen der Reformation vom ,,Zuvor* der
gottlichen Gnade zur Geltung gebracht. Es ist meiner Ansicht nach ein ermuti-
gendes Zeichen der 6kumenischen Konsensbildung, wenn man sieht, wie von
den zwanziger Jahren unseres Jahrhunderts an der Sakralbau im Bereich des
evangelischen Kirchenbaues wiederentdeckt wird.

Halten wir auch hier das Ergebnis wiederum in einem Satz fest: Kirche ist
Haus Gottes und der Menschen, Haus der Gemeinde, die in Vater, Sohn und
Geist ihren ureigensten Lebensraum erhalt.

Kirchen in den Epochen der Geschichte

Die aufgewiesenen Grundziige der Kirche gelten fiir alle Generationen. Dem
hier aufgewiesenen Wesen des christlichen Kirchenbaus sind Architekten und
Gemeinden aller christlichen Generationen verpflichtet. Aber auch hier zeigt
sich bei einem Blick in die Geschichte der Kirche eine unerhérte Formenviel-
falt, die iiber alle zeitgeschichtlichen und kulturellen Momente, iiber modische
Erscheinungen hinaus, auf eine tiefere Geschichte verweisen, auf die ,,Gei-
stes‘‘-geschichte der Kirche, auf jene Abfolge wesentlicher Schritte, durch die
der Geist im Gang durch die Zeiten die Kirche neu und intensiver in ihr eigenes
Wesen einfiihrt.

Haben wir uns bisher an die allgemeinen Schritte der Sakramententheologie
(die mit der Ekklesiologie, der Lehre von der Kirche, aufs engste verbunden
ist) gehalten, ohne dies ausdriicklich zu machen, so wird jetzt zur Charakteri-
stik dieser Wesensgeschichte, dieser Etappen in der ,,Geistes*-geschichte der
Kirche, ein ausdriicklicher Riickbezug auf die Sakramententheologie ange-
zeigt sein. Gerade im Wandel der Sakramententheologie zeigt sich in priagnan-
ter Weise, wie die Kirche in je tieferer Form, gefiihrt durch den Geist, ihr eige-
nes Wesen auslotet. Sie verstehen, daf} ich Ihnen hier gleichsam nur Handskiz-
zen vorlegen kann, die die wichtigsten Linien aufweisen.



Peter Hiinermann 432

— Von der friihen Viterzeit ab — hier wire Origenes im Osten zu nennen — bis
hin zur vollentfalteten Sakramententheologie eines Augustinus stofien wir auf
eine fundamentale Differenzierung: die Unterscheidung zwischen symbolon
bzw. signum oder sacramentum und res bzw. res sacramenti, dem sichtbaren
Zeichen und der bezeichneten ,,Sache*. Es gibt nach Augustinus eine Reihe
grofler von Gott selbst gesetzter Zeichen, die Sakramente, die es den Men-
schen gestatten, die Welt, die insgesamt zeichenhafter Art ist, zu entziffern und
jenen einen verborgenen Sinn zu entdecken: den gnidigen Gott, das Leben
Gottes, auf das der Mensch im Tiefsten seiner Seele hin ausgespannt ist. Dem
siindhaften Menschen, der, ausgegossen in die AuBerlichkeit, die Welt in ihrer
Zeichenhaftigkeit fiir die letzte Wirklichkeit nahm, ist Gott in seiner Giite
selbst entgegengekommen. Durch sein Wort, das Fleisch angenommen hat, hat
er das Urzeichen gesetzt, das Exemplum (Beispiel) schlechthin, das dem Men-
schen Orientierung, die Einweisung in das gottlichs Geheimnis gibt. Jesus
Christus (Exemplum) begegnet dem Menschen von aufen, und zugleich ist er
jener, der als innerlich lehrender Magister, als Verbum Dei, Wort Gottes, den
Menschen in alle Wahrheit einweist. Er hat eine Reihe von Zeichen gesetzt, die
die Kirche auf ihrem Weg begleiten und von sich aus in dieses géttliche Le-
bensgeheimnis einweisen. Augustinus nennt die Feier der Osterlichen Ge-
heimnisse, die im Jahreslauf wiederkehrt, er nennt Taufe und die sonntéigliche
Eucharistiefeier usw. Sie alle gehoren als Sakramente zur dufleren, sichtbaren
Realitdt. Durch sie vermittelt, entsteht Kirche als ecclesia sacramentorum, als
die Kirche der Sakramente. Sie haben eine reine Zeichenfunktion. Durch sie
wird die res sacramenti, das innere Wesen, das Leben Gottes selbst, das er den
Menschen und der Geschichte mitteilt, reprisentiert, vergegenwirtigt. Die
Prisenz, die Gegenwart Gottes aber ist wirksame Présenz. Gott zieht den
Menschen in sich hinein, er formt den Menschen innerlich so um, daf3 der
Mensch sich in Gott wiederfindet. Der ecclesia sacramentorum, der Kirche der
Sakramente, steht so die unsichtbare, innerliche Grof3e der ecclesia sanctorum,
der Kirche der Heiligen, gegeniiber.

Da die Inkarnation des Wortes und das Kreuzes- und Erhohungsgeschehen
ihren wesentlichen Sinn darin haben, den Menschen iiber seine siindhafte, zeit-
liche Verfassung hinauszufiihren in die himmlische Herrlichkeit, so ergibt sich
hier eine fundamentale Zweipoligkeit: Die irdische Wirklichkeit der Kirche ist
in sich symbolon, signum, zeitlich gebrochene Reprisentation der himmli-
schen Wirklichkeit. Diese himmlische Wirklichkeit umfaf3t den Vater, den
Sohn —vornehmlich gesehen als das Wort, als Lehrer —und den Heiligen Geist,
ebenso wie die Heiligen, die Mirtyrer, die Engel, schlieBlich die alttestament-
lichen Vorbilder, die zur civitas Dei, zur Stadt Gottes, gehoren.

Diese Zweipoligkeit ist im Grunde fiir die Ostliche und westliche Tradition
des Kirchenbaus in der Spitantike bis hin ins frithe Mittelalter bestimmend,



Haus Gottes — Haus erloster Freiheit 433

wenngleich Baumeister in Ost und West selbstverstindlich mit unterschiedli-
chen Stilelementen arbeiten. Es gilt diese Grundcharakteristik sowohl fiir die
alten rémischen Basiliken wie fiir die Hagia Sophia oder die Aachener Pfalz-
kapelle Karls des GroBen als westliche Variante dieses Kirchenbaus.

— Die hochmittelalterliche Theologie von Petrus Lombardus, Bonaventura,
Thomas von Aquin ab differenziert die patristische Unterscheidung von si-
gnum (Zeichen) und res (Sache) nochmals in einer entscheidenden Weise. Der
Vermittlungscharakter der Sakramente tritt in einer schirferen Weise ins
Licht. Sakramente sind nicht nur signa, Zeichen, sie sind wirksame und bewir-
kende Zeichen. Diese Wirksamkeit wird in einer doppelten Perspektive be-
stimmt. Zum einen wird das Wirken Jesu Christi schiirfer herausgestellt als in
der Patristik. Inkarnation und Kreuz tragen nicht nur den Charakter eines
gottlichen Exemplums, in dem die Wahrheit des Logos aufstrahlt. Hier wird
vielmehr die Erlosung erwirkt, und der Erhéhte setzt dieses sein Wirken fort,
indem er seine Kirche in der Geschichte aufbaut mit Hilfe der von ihm gesetz-
ten wirkmichtigen Zeichen, der Sakramente. Jesus Christus, der Gottmensch,
ist principalis agens (Erst- und Urwirkender) der Sakramente. Die Kirche, die
Gemeinde ist dabei wesentlich gesehen als das immerfort von ihm hervorge-
brachte Resultat seines Wirkens. Diese Gemeinde hat noch nicht den Charak-
ter des eigenstandigen, miindigen Subjektes. Der Akzent liegt vielmehr auf je-
nen Ministri, den menschlichen ,,Instrumenten*, dem Klerus, dessen sich der
Herr bedient, um das Werk der Auferbauung seines Leibes zuwege zu bringen:
Sie stehen als die Wirkenden, durch die der Herr als Erstursache wirkt, im Mit-
telpunkt der sichtbaren Kirche.

In diesem Wirken Jesu Christi, der durch die Sakramente und den Dienst
seiner Ministri die Kirche erwirkt, aber vollendet sich das, was operatio iiber-
haupt ist, Operatio: Handeln, Wirken, das in den unterschiedlichsten Weisen
aus den jeweiligen Naturen aufbricht und aufstrebend iiber seine eigene natiir-
liche Wirkmdoglichkeit hinaus in Gott selbst zusammengebunden werden musB.

Sicherlich ist auch das gotische Miinster Haus Gottes und Haus der Men-
schen wie die Basiliken. Aber wie wird diese Vollendung gezeichnet? Durch
das Spiel der Kraftlinien, der Dienste und Lasten, der aufstrebenden Pfeiler
und Sehnen: Eine stein- und lichtgewordene Dynamik im Uberstieg.

— Wenden wir uns mit einem groBen Schritt der Gegenwart zu. Die Sakra-
mententheologie nimmt seit dem Beginn der Neuzeit nochmals eine neue
Wendung. Ein erstes Indiz ist die Aussage des Trienter Konzils iiber das MeB-
opfer. Der Kirche ist die Eucharistie als Opfer zur Fortsetzung anvertraut. Sie,
die Kirche, bringt die Eucharistie dar durch die Hinde der Priester. Die Viter
des II. Vatikanischen Konzils formulieren generell im Hinblick auf die Litur-
gie, alles gottesdienstliche Tun sei Tun der Kirche im Ganzen: ,,In der Tat ge-
sellt sich Christus in diesem groBen Werk, in dem Gott vollkommen verherr-



Peter Hiinermann 434

licht und die Menschheit geheiligt werden, die Kirche, seine geliebte Braut,
immerfort zu... Vom mystischen Leibe Jesu Christi, von seinem Haupt ndmlich
und von seinen Gliedern, wird der gesamte 6ffentliche Gottesdienst vollzo-
gen.* (Sacrosanctum Concilium 1,7)

Das erlosende Wirken Jesu Christi, ein fiir allemal uns zugute vollbracht,
wird von der Kirche bejaht, angenommen im Mitvollzug. Kirchliches Gesche-
hen wird hier charakterisiert als Vollzug erléster Freiheit. Kirche ist nicht ein-
fachhin Resultat des Wirkens Jesu Christi und der von ihm in Dienst genom-
menen Diener. Kirche ist sie selbst gerade im Mitvollzug der Sendung Jesu
Christi nach all ihren Dimensionen. Einstimmend empfingt die Kirche die
gnadige Zuwendung ihres Herrn.

Die unerhort breite und reiche Hineinnahme der menschlichen Eigenstén-
digkeit, der geschopflichen Realitét in all ihrem Glanz, wie sie sich im Kirchen-
bau der Neuzeit manifestiert, gewinnt hier eine neue Radikalisierung, eine
Wende in die Strenge und Wesentlichkeit des Glaubens.

Unsere Kirche

Kirche hat ihren Ort im Geheimnis des Dreifaltigen Gottes, indem sie die Sen-
dung Jesu Christi in die Welt, seine Sendung zu den Siindern, seine Hingabe
und seine Verherrlichung als jene Realitit anerkennt, durch die die Erlosung
gestiftet ist, als jene Realitit, die sie aber infoigedessen auch als den Grund-
vollzug ihres eigenen Daseins mitzuvollziehen hat. Kirche ist Nachfolgege-
meinschaft Jesu Christi, Jiingerschaft Jesu Christi, und gerade so ist sie Volk
Gottes, Gemeinschaft jener, die als Schwestern und Briider in dem einen Sohn
Jesus Christus die Annahme an Sohnesstatt vom Vater her empfangen. lhre
Bezichung zum Vater, das ist ihre Nachfolge Jesu Christi, das ist der Mitvollzug
seiner Sendung. Indem sie so in Christus und durch ihn auf den Vater bezogen
sind, leben sie in der Kraft des Heiligen Geistes, jenes einen Geistes, der der
Geist des Vaters ist und der zugleich in dieser Geschichte aufgebrochen ist am
Kreuz. Weil getragen von diesem Geist, ist ihr Weg in die Gebrochenheit der
Zeit ein Weg unerschiitterlicher Hoffnung, ein Weg zuversichtlichen Glaubens
und tatkréftiger Liebe.

— Ich frage mich, wie in unserem heutigen Kirchbau diese spannungsvolle
Einheit zwischen Jesus Christus und seiner Gemeinde, seinem Wirken und un-
serem Mitvollzug in der Sendung, in der Solidaritit mit den Siindern Gestalt
annimmt. Welche Form spricht aus, daf diese Einheit mit Jesus Christus uns
den Blick freigibt auf das Geheimnis des Vaters, der uns als die Briider und
Schwestern Jesu Christi und damit als die Briider und Schwestern der Men-
schen annimmt? Wie 148t uns der Kirchenbau etwas ahnen vom lichterfiillten
Geheimnis Gottes, in das wir hineingehoren? Es geht um die bergende Ab-



Haus Gottes — Haus erléster Freiheit 435

griindigkeit des Vaters, die uns von unseren Briidern und Schwestern nicht
trennt, uns der leidvollen Welt nicht enthebt. Wie gewinnt in der Strenge und
Wesentlichkeit des Raumes die Kraft des Geistes, seine Atmosphire Realitit,
die unseren Zug durch die Geschichte befliigelt? Die niichterne und beseli-
gende Macht des Geistes verbindet uns ja mit Christus in der Gestalt seines ge-
ringsten Bruders und mit der Herrlichkeit des Vaters.

— Ein zweiter Grundzug, der sich unmittelbar aus der genannten Konstella-
tion ergibt: Die Sakramente, insbesondere die Eucharistie, welche vom
II. Vatikanum als Mitte christlichen Kultes gekennzeichnet wird, sind von
Jesus Christus gestiftetes Geschehen, sind ein Mysterium, in dem er der Han-
delnde ist. Zugleich aber, und dies wird vom II. Vatikanum deutlich heraus-
gestellt, ist Eucharistie Vollzug der Kirche, wird in diesem Sakrament das
Mysterium der Kirche, ihr wahres Wesen bezeichnet. Der Grund: Kirche ist
zum Mitvollzug des Tuns Jesu Christi erméchtigt durch seinen Geist. So aber
ist die Eucharistie ebenso Geschehen vom Herrn her — Denkmal seines
bleibenden Wirkens —, wie sie Geschehen von der Gemeinde her ist. Was be-
deutet dies fiir die Heraushebung und die Einbindung des Altares in den
Kirchenbau, fiir die Anordnung der Gemeinde um den Altar? Das ,,Zuvor*
des Tuns Jesu Christi muB deutlich markiert sein. Zugleich aber ist ja das, was
dort geschieht, gemeinsames Tun, gemeinsame Feier der Gemeinde. Mir
schien in den letzten Jahren immer, da Zueinander und Ineinander in der
Anordnung von Altar und Gemeinde in der Dominikanerkirche von Miinster
in einer hervorragenden Weise gelost ist: der heilige iibergreifende Raum,
von der Mitte des Altars her nochmals zentriert, dieser leicht erhéht, bindet
die Gemeinde zusammen und lidt mit seiner groBen Tischplatte zum Nachvoll-
zug des Tuns Jesu Christi ein.

In diese zentrierende Mitte gehort der Tabernakel hinein: Zeichen, daB wir
zu aller Zeit in das ein fiir allemal geschehene, alle Zeiten tragende Kreuzesge-
schehen Jesu Christi hineingehdren, dem wir uns anbetend nahen. Es gehort
nicht zuletzt in diese Mitte der Platz der Verkiindigung des Wortes. Aus dem
Wort ist die Kirche geboren, aus ihm wird sie immerfort neu.

— Aufs engste hiangt mit dieser spannungsvollen Einheit eine dritte Polaritit
zusammen: das Gegeniiber und Miteinander von Presbyter und Gemeinde. Der
Presbyter empfingt seine Sendung und Vollmacht vom Herrn her, aber seine
Aufgabe ist es, der Zuriistung der Gemeinde zum Vollzug der Sendung Jesu
Christi zu dienen. Dazu hat er seine Vollmacht. Dazu ist er gesalbt. So steht er
der Gemeinde gegeniiber und ist zugleich in den Dienst fiir sie gestellt. In die-
sem Dienst steht er unter ihr.

So sehr diese Bevollméchtigung durch Jesus Christus, die christologische
Begriindung des Amtes wesentlich ist, so ist sie durch ein weiteres Moment zu
erganzen: Die Gemeinde ihrerseits, die Gemeinde gliubiger Christen, die ih-



Emanuel Banu 436

ren Dienst an der Zeit, an der Welt leisten will, weiB sich— getrieben vom Geist
— angewiesen auf den Dienst des Presbyters. Das Amt resultiert so in einer
nachgeordneten Weise, aber nicht minder wesentlich, auch aus dem Wirken
des Geistes in der Kirche. Der Presbyter, der im Namen Jesu Christi kommt, ist
angewiesen auf das Ja und Amen, die Kommunikation und die Anerkennung,
die der Geist in der Kirche wirkt und hervorbringt. Und in diesem Sinn ist er
auch Reprisentant der Kirche, Reprisentant der Gemeinde. Und auch hier
steigt fiir mich die Frage auf, wie dieses Verhiltnis in einer geistvollen Weise in
der Sprache der Architektur ausgedriickt werden kann.

—SchlieBlich eine letzte Uberlegung: Die Gemeinde ist zur aktiven Feier der
Eucharistie aufgerufen. Thre Vertreter treten hinzu, lesen das Wort, stimmen
die gliubigen Antwortgesidnge des Volkes an. Sie bringen die Gaben und teilen
sie aus, denn zum Brotbrechen der Kirche gehort die Diakonie als Entfaltung
der eucharistischen Tischgemeinschaft. Dazu gehért die Krankenkommunion
ebenso wie die Mitsorge um das tdgliche Brot. Auch diese Dienste brauchen —
als wesentliche Dienste der Gemeinde Jesu Christi — ihren Raum im Kirchen-
bau, nicht minder wie die Diener am Altar, Schola und Chor. Gemeinde ist le-
bendiger, gegliederter Leib Christi. Auch dazu mufl der Bau der Kirche in
Ausstattung und Gestalt gleichsam die Hohlform bieten.

Es wiire noch viel zum Kirchenbau zu sagen: zum Taufstein, zur Aufbewah-
rung der heiligen Ole, zu Kreuz und Bild, Leuchter und Altargerit, zu MeB-
buch, Gewiindern und Schmuck, Orgel, Bestrahlung usw. Hier ging es vor-
nehmlich um einige wesentliche Ziige, die die Grundgestalt von Kirche und
damit die Form von Kirchenbau heute betreffen.

Bietet der gegenwirtige Geldmangel nicht die Gelegenheit zu einer schopfe-
rischen Pause, zur Besinnung auf das Wesentliche des Kirchenbaus? Nutzen
wir sie so, dann werden wir vielleicht weniger, aber Giiltigeres schaffen.

Die Ikone in der orthodoxen Christenheit ~
Symbol und Realitat

Emanuel Banu, z. Zt. Regensburg

Der Verlust der wahren Schonheit

Die Kunst wurde nicht im Paradies, dem Ort der Begegnung von Mensch und
Gott, dem Raum urspriinglicher Schonheit geboren. Aber alle Kunst bezieht
sich auf diese Schonheit, sehnt sich danach.





