
Emanuel Banu 436 

ren Dienst an der Zeit, an der Welt leisten will, weiß sich - getrieben vom Geist 
- angewiesen auf den Dienst des Presbyters. Das Amt resultiert so in einer 
nachgeordneten Weise, aber nicht minder wesentlich, auch aus dem Wirken 
des Geistes in der Kirche. Der Presbyter, der im Namen Jesu Christi kommt, ist 
angewiesen auf das Ja und Amen, die Kommunikation und die Anerkennung, 
die der Geist in der Kirche wirkt und hervorbringt. Und in diesem Sinn ist er 
auch Repräsentant der Kirche, Repräsentant der Gemeinde. Und auch hier 
steigt für mich die Frage auf, wie dieses Verhältnis in einer geistvollen Weise in 
der Sprache der Architektur ausgedrückt werden kann. 

- Schließlich eine letzte Überlegung: Die Gemeinde ist zur aktiven Feier der 
Eucharistie aufgerufen. Ihre Vertreter treten hinzu, lesen das Wort, stimmen 
die gläubigen Antwortgesänge des Volkes an. Sie bringen die Gaben und teilen 
sie aus, denn zum Brotbrechen der Kirche gehört die Diakonie als Entfaltung 
der eucharistischen Tischgemeinschaft. Dazu gehört die Krankenkommunion 
ebenso wie die Mitsorge um das tägliche Brot. Auch diese Dienste brauchen - 
als wesentliche Dienste der Gemeinde Jesu Christi - ihren Raum im Kirchen- 
bau, nicht minder wie die Diener am Altar, Schola und Chor. Gemeinde ist le- 
bendiger, gegliederter Leib Christi. Auch dazu muß der Bau der Kirche in 
Ausstattung und Gestalt gleichsam die Hohlform bieten. 

Es wäre noch viel zum Kirchenbau zu sagen: zum Taufstein, zur Aufbewah- 
rung der heiligen Öle, zu Kreuz und Bild, Leuchter und Altargerät, zu Meß- 
buch, Gewändern und Schmuck, Orgel, Bestrahlung usw. Hier ging es vor- 
nehmlich um einige wesentliche Züge, die die Grundgestalt von Kirche und 
damit die Form von Kirchenbau heute betreffen. 

Bietet der gegenwärtige Geldmangel nicht die Gelegenheit zu einer schöpfe- 
rischen Pause, zur Besinnung auf das Wesentliche des Kirchenbaus? Nutzen 
wir sie so, dann werden wir vielleicht weniger, aber Gültigeres schaffen. 

Die Ikone in der orthodoxen Christenheit - 
Symbol und Realität 
Emanuel Banu, z. Zt. Regensburg 

Der Verlust der wahren Schönheit 

Die Kunst wurde nicht im Paradies, dem Ort der Begegnung von Mensch und 
Gott, dem Raum ursprünglicher Schönheit geboren. Aber alle Kunst bezieht 
sich auf diese Schönheit, sehnt sich danach. 



Die Ikone in der orthodoxen Christenheit 431 

•Gott sah alles an, was er gemacht hatte: Es war sehr gut", heißt es im ersten 
Kapitel der Bibel (Gen 1,31), und der griechische Text übersetzt das hebrä- 
ische •gut" mit •schön". 

Die paradiesische Schönheit war das Strahlen der Schöpfung, der Glanz ih- 
res Einsseins mit sich selbst. Das Werk des dreifaltig-einen Gottes war Abbild 
seiner Wahrheit, seiner Güte und seiner Schönheit. Zwischen Form und Inhalt, 
zwischen Ausdruck und Gehalt gab es keinen Bruch. 

Durch Satan aber, den Vater der Lüge und Zwietracht (•diabolos" bedeutet 
im Griechischen: der, der durcheinanderwirft, betrügt und entzweit), wurde 
die Welt zu Tode verletzt. Der Mensch wurde von der Gemeinschaft mit Gott, 
mit der Schöpfung und sogar von sich selbst getrennt. Weil er das Kleid der na- 
tur-eigenen, von Gott geschenkten Schönheit verlor, fühlte er sich nackt und 
leer und flocht sich eine künstliche Kleidung. Von Gott getrennt, sich selbst 
entfremdet, erblindete auch sein Auge, mit dem er die Welt und die Dinge er- 
kannt hatte und bei ihrem eigenen Namen rufen konnte'. 

Er verlor immer mehr die Kraft des Zusammenschauens im Lichte Gottes - 
die •theoria" - und betrachtete die Welt nur noch diskursiv, partiell. Er wird 
jemand, der sich ins einzelne verliert, das er für das Ganze nimmt, der beim 
Augenfälligen hängenbleibt, der den Schein für die Wirklichkeit hält. So spal- 
ten sich für ihn die Wahrheit von der Schönheit und beide von dem Guten ab. 

Und nun versucht er die Welt des Schönen aus sich selbst neu aufzubauen. 
Seine innere Sehnsucht nach Schönheit treibt ihn dazu, sich ein neues •Eden" 
zu errichten. Die Kunst ist, von hierher beurteilt, nichts anderes als der Drang 
des Menschen, die kosmische Ordnung der ersten Schönheit mit den Kräften 
der eigenen Phantasie und den eigenen Händen neu zu entdecken und neu auf- 
zurichten. Er will das, was Gott erschuf, nun selbst machen, will Gott werden 
ohne Gottes Hilfe. 

Die Fülle der Mythen, Sitten, Riten, Kulte der heidnischen Religionen sind 
Niederschlag des Suchens nach Wahrheit und Schönheit - doch in falscher 
Richtung. Denn damit wird nur der Prozeß der Entfremdung des Menschen 
vom ursprünglichen Glanz der Offenbarung, der authentischen Identität von 
Welt und Mensch, beschleunigt. 

Der so entstehenden menschlichen Kunst fehlt die Wahrheit und oft auch 
die Schönheit; man kreist um eine falsche Vorstellung von Gott, oder man 
kümmert sich gar nicht mehr um Wahrheit und spielt statt dessen mit schönen 

1 Gen 2, 20 (•Der Mensch gab Namen allem Vieh, den Vögeln des Himmels und allen Tieren des 
Feldes") spricht von der Fähigkeit des paradiesischen Menschen, die Dinge nach ihrem Wesen, ih- 
rer wahren Identität zu benennen. Nach der Namenstheologie des Alten und auch noch des Neuen 
Testaments deuten die Namen an hervorragenden Stellen auf das Wesen hin. Heutige etymologi- 
sche Forschungen zeigen, daß •Namen" oft mehr über die Wirklichkeit wissen, als wir im Wach- 
bewußtsein davon bewahrt haben. 



Emanuel Banu 438 

ästhetischen Formen. Damit verläßt die Kunst die Heimat des Sakralen und 
wird zur Profanität. 

Die Lehre der Kirche 

Auch die Kunst der Ikone entspringt der Sehnsucht des Menschen nach dem 
Schönen. Aber sie ordnet sich in die geoffenbarte Wahrheit Gottes ein. 

Im Alten Testament noch gab es ein Verbot der geschnitzten Bilder (Dtn 
5,8). Paulus gibt den Grund dafür an: •Sie (die Menschen) vertauschten die 
Herrlichkeit des unvergänglichen Gottes mit Bildern, die einen vergänglichen 
Menschen und fliegende, vierfüßige und kriechende Tiere darstellen... Sie ver- 
tauschten die Wahrheit Gottes mit der Lüge, sie beteten das Geschöpf an und 
verehrten es an Stelle des Schöpfers..." (Rom 1,23.25) 

Die Bilderstürmer (Ikonoklasten) aller Zeiten greifen diese Warnung auf: 
daß der Mensch nicht selbstgefertigte Schönheit anstelle der Schönheit Gottes 
setze und vor dem eigenen Werk anbetend niederfalle. 

Doch die Kirche wurde auf einen neuen Weg der Synthese geführt. In ihrer 
Urzeit war sie noch vorsichtig gegenüber den Bildern; viele ihrer Christen ent- 
stammten ja dem alttestamentlichen Milieu, bei anderen wirkten die idolatri- 
schen (götzendienerischen) Tendenzen des Heidentums noch nach. Aber mit 
dem VII. Ökumenischen Konzil von Konstantinopel (789), mit der Einfüh- 
rung des Sonntags der Orthodoxie (843) ist die Entwicklung aus der Vorsicht 
zur Bejahung abgeschlossen. 

In der Ordnung des Neuen Testaments ist die Ikone als Bild des Göttlichen 
nicht nur möglich, sondern notwendig. Denn, so schreibt Johannes Damasce- 
nus2, weil •der Unsichtbare sich mit Fleisch bekleidet hat und dadurch zum 
Sichtbaren geworden ist, dürfen wir die Ähnlichkeit des Erschienenen darstel- 
len". Der Grund für die Möglichkeit und Notwendigkeit der Ikone ist Jesus 
Christus. Auch der hl. Theodor von Studion3 schreibt: •Christus, wie er vom 
unbeschreibbaren Vater hervorgegangen ist, kann nicht im Bilde dargestellt 
werden. Aber als der, der von einer beschreibbaren Mutter geboren wurde, hat 
er natürlich ein Bild, das dem seiner Mutter entspricht. - Wenn er nicht durch 
Kunst dargestellt werden könnte, hieße dies, daß er nur vom Vater gezeugt 
worden wäre und kein Fleisch angenommen hätte. Aber das widerspricht dem 
göttlichen Heilsplan." 

Die Fleischwerdung des Logos begründet die Ikonenkunst; die Ikone macht 
die Menschwerdung offensichtlich. Die Kirche sah in der Bilderstürmerei Mo- 
nophysitismus (das Mensch-Sein Jesu wird nicht ernstgenommen) und Doke- 
tismus (die Menschwerdung ist nur scheinbar); ja noch mehr: Wenn man den 
Worten Basilius' des Großen folgt, daß sich die Verehrung der Ikonen auf das 
2 Johannes Damascenus, Die erste Rede zur Verteidigung der hl. Ikonen, P. G. XCIV 1245. 
3 Theodor von Studion, Die dritte Rede gegen die Ikonoklasten, P. G. XCIX 417 C. 



Die Ikone in der orthodoxen Christenheit 439 

Urbild, auf Jesus Christus bezieht, muß man sogar sagen: Die Bilderstürmer 
verweigern ihm, Jesus, die Verehrung. 

Bei der Entstehung der Christus-Ikone, wie sie seit dem 6. Jh. nachweisbar 
ist, spielt auch der byzantinische Kaiserkult eine Rolle. Dem Porträt des Kai- 
sers sollte überall in seinem Reich die gleiche Ehre wie seiner Person erwiesen 
werden. Das christliche Volk suchte - unterstützt von den Mönchen - nun auch 
eine Ikone ihres göttlichen Heilands. Und man sollte diese Christus-Ikonen 
auch als ein Gegengewicht gegen die imperialen Versuche ansehen, den Kaiser 
zu sakralisieren und das göttliche Reich mit dem irdischen Imperium zu identi- 
fizieren. 

Selbstverständlich ist auch der profane Hintergrund der Ikonenkunst zu be- 
denken - die Grabbilder, die Dekorationskunst usw. 

Realität und Symbol 

Die Ikone ist kein Götze, kein Idol; sie ist nicht gleich dem Urbild, sondern - 
wie Theodor von Studion es deutet und die Etymologie es zeigt - sie ist dem 
Urbild ähnlich. Die Gegner der Ikone dachten rationalistisch: entweder völlige 
Gleichheit, Identität (das ist Götzendienst) oder völlige Verschiedenheit (das 
würde jedes Bild verbieten). Doch es gibt ein drittes Verhältnis der •Teilha- 
be", das Gleichheit und Unterschiedenheit in einem bedeutet (ähnlich wie 
auch in Gott zugleich Einheit wie Unterschiedenheit der drei Personen ist). 
Die Verehrer der Ikone nehmen das Menschsein Jesu ernst; deshalb ist die 
Ikonographie der orthodoxen Kirche von Anfang an durch einen Realismus 
gekennzeichnet. Aber zugleich wissen sie, daß Jesus Christus in seiner gott- 
menschlichen Einheit alles übersteigt, was sich bildhaft darstellen läßt. 

Nachdem das göttliche Wort Fleisch geworden ist und als einer von uns unter 
uns Menschen gelebt, gelehrt, gelitten hat, sind seine Abbilder nicht nur 
•Symbole" - wie noch die prophetischen Bilder des Alten Testaments -, son- 
dern sie zeigen dasjenige, was sich auf der Welt in unserer Zeit ereignet hat; sie 
zeigen den Sohn, wie er uns sichtbar geworden ist. Die Ikone ist ein Bildnis der 
konkreten, historischen Person Jesus Christus; oder sie stellt die Heiligen in ih- 
rem Menschsein dar, in denen Christus •Gestalt angenommen hat" (Gal 
4,19), die gleichsam zu einer lebendigen Ikone geworden sind. 

Die Ikone ist keine Personifizierung einer Idee, sie ist auch nicht Schmuck 
oder Ornament. Aber sie ist auch keine nur-realistische Darstellung, wie es 
eine Photographie sein kann; und sie ist auch keine, im Menschenhirn entstan- 
dene Illustration einer vergangenen Geschichte. •Um eine Ikone zu sein", 
schreibt Ouspensky4, •muß ein Bild gleichzeitig mit der geschichtlichen Wirk- 
4 Ouspensky, L., Orthodoxes Kirchengebäude und Ikone, in: Symbolik der Religionen, Bd. X: 
Symbolik des orthodoxen und orientalischen Christentums, hrsg. von F. Herrmann, Stuttgart 1962, 
74. 



Emanuel Banu 440 

lichkeit einer Person oder eines Ereignisses die göttliche Wirklichkeit wieder- 
geben... Und für die Wiedergabe dieser göttlichen Wirklichkeit, die die Kirche 
im Sichtbaren schaut und die in keiner Weise - sei es im Wort oder im Bild - 
unmittelbar ausdrückbar ist, gibt es die symbolische Sprache der Ikone." 

Die christliche Ikone soll also verkünden; sie darf nichts anderes darstellen 
als die Wahrheit der Hl. Schrift, wie die Kirche sie uns schenkt. 

Nicht nur dem Wortsinn nach, sondern auch in der Realität stammt die mo- 
derne profane •Kultur" vom religiösen •Kultus" ab. So gehört auch das 
•Symbol" ursprünglich in den Bereich des Religiösen5. M. Eliade besteht auch 
darauf, daß der Ausdruck •Symbol" auf jene •Symbole" beschränkt bleiben 
muß, die eine Hierophanie, ein Sichtbar-Werden des Heiligen, •verlängern" 
oder eine anders nicht •sagbare" Offenbarung darstellen6. 

Der archaische Mensch erkannte und anerkannte in seinem symbolischen 
Denken, daß sich die jenseitige Welt im Diesseits durch sinnenhafte Gestalt 
mitzuteilen vermag. •Das Sakrale (tendiert) tatsächlich dahin, sich mit der pro- 
fanen Wirklichkeit zu identifizieren, die ganze Schöpfung zu wandeln und zu 
heiligen."7 So gesehen konnte für den archaischen Menschen alles zum •Sym- 
bol" im religiösen Sinn werden. In einem gewissen Sinn können jedoch nicht 
alle Dinge dieser Welt als sakrale Symbole betrachtet werden: Denn der ar- 
chaische Mensch machte natürlich auch die •negative" Erfahrung, daß die 
ganze Welt und ihre Dinge der Kampfplatz zwischen Gut und Böse, zwischen 
Rein und Unrein, zwischen Heilig und Profan sind. Und darüber hinaus galten 
nicht alle Dinge als Symbol, insoweit sie nicht durch eine •Offenbarung" zum 
Symbol •geweiht" sind. 

Vom Wortsinn her läßt sich Symbol, •Zusammengeworfenes", als das Zu- 
sammengehören von •sinnlichem Zeichen" und •Bezeichnetem", Symboli- 
siertem, deuten. Symbole sind also Anregungen für den Menschen, Gottes 
Sprache in den Dingen der Welt zu lesen, die •logoi spermatikoi", die von Gott 
in die Welt gepflanzten Urworte, zu verstehen. Was als Gegenstand, Geste, 
Handlung, Zeichen, Bild ein Symbol ist, soll dem Menschen zur jenseitigen 
Wirklichkeit Gottes führen. Symbole sind also eine Brücke, die das Materielle 
mit dem Spirituellen, das Sichtbare mit dem Unsichtbaren, das Irdische mit 
dem Himmlischen vereinigen. In sich haben Symbole keine Bedeutung; erst 
zusammen mit dem Symbolisierten beginnen sie zu sprechen. 

5 Im heutigen Sprachgebrauch wird das Wort •Symbol" in mannigfacher Weise benutzt. Wir glau- 
ben, daß all diese Bedeutungen - als Zeichen der Übereinkunft für Vergleiche, als Formeln, und 
vieles andere noch - von dem tief religiösen Ursinn des Wortes abkünftig sind. An diesem Ursinn 
wird erkenntlich, wieviel Ursprünglichkeit und Sinnhaftigkeit mit der Verflachung und Entstel- 
lung des Symbolbegriffes verlorenging. 
6 Eliade, M., Die Religionen und das Heilige. Elemente der Religionsgeschichte, Darmstadt 1966, 
508. 
'Ebd., 515. 



Die Ikone in der orthodoxen Christenheit 441 

Damit aber wird das einzelne Symbol Teil der Weltanschauung, Teil des 
Ganzen, der Ökonomie, die Gott uns in seiner Offenbarung enthüllt. Jede Art 
von symbolischem Denken und Erfahren integriert und gliedert in dieser Wei- 
se, gibt dem einzelnen Symbol seinen Ort im Kosmos der Weltanschauung 
oder Religion. Das Ganze aber, was im symbolischen Denken erscheint, spie- 
gelt die innere Harmonie zwischen den Einzelheiten, die Harmonie zwischen 
den beiden Wirklichkeiten, die unser diskursives, erbsündliches Denken 
trennt, isoliert und verselbständigt. Im symbolischen Denken wird sich der 
Mensch wieder der Ur-Einheit der Welt bewußt, übersteigt er die Grenze zwi- 
schen Diesseits und Jenseits8. 

•Symbolon" und •Diabolos" sind korrelative Begriffe. Was Satan, der Dia- 
bolos, der Zerstörer, zerspaltet, trennt, isoliert, wird durch das •Symbolon" 
wieder in seiner Einheit gesehen, und zugleich damit wird uns der Auftrag zu- 
teil, an der Einigung mitzuwirken. Nach M. Eliade zeigt sich in der symboli- 
schen Denkweise •das Begehren nach Einigung der Schöpfung und Abschaf- 
fung der Vielfalt"9. 

Der Kosmos der Symbole hat seine innere Gesetzlichkeit. Das religiöse 
Symbol ruht auf der Dialektik zwischen •Eigentlich und Uneigentlich", •An- 
schaulich und Unanschaulich", •Sinnhaftigkeit und Überstieg der Sinne", 
•Immanenz und Transzendenz"; es schlägt die Brücke zwischen beiden10. 
Aber es schafft keine Identität zwischen Symbolisiertem und Symbol; dann 
nämlich würde das Symbol zum Idol, zum Götzenbild. Es schafft auch keine 
willkürliche Bindung beider; damit nämlich würde es gegen das Wesen von 
beiden verstoßen, da das Symbol nicht willkürlich so oder so ausgelegt werden 
darf; und es würde auch die Allgemeingültigkeit des Symbols verkennen, das 
aus sich, nicht aber aus menschlicher Setzung, seinen Sinn zeigt. 

Nur in der Spannung zwischen Symbol und Symbolisiertem bleibt das Sym- 
bol in der Wahrheit; nur wenn es gleichsam umschließt, ohne beides ineinan- 
der aufzulösen, ist es ein wirkliches Symbol. 

Der Mensch wird durch das Symbol aufgerufen, die Einheit beider Pole zu 
erkennen, zu verstehen und sie • in seinem Geiste wenigstens • zu vereinen, 
ohne sie zu verschmelzen. Die sinnenhafte Wirklichkeit (das Symbol) und die 
Letzt-Wirklichkeit (das Religiöse, Gott) werden ja nur deshalb vom menschli- 
chen Geist auseinander-gesehen, weil er seine ursprüngliche Schaukraft, die 
paradiesische Fähigkeit der Kontemplation verloren hat11. Die Trennwand 

8 Marino, A., Hermeneutica lui Mircea Eliade, Cluj-Napoca 1980, 186f. 
9 Eliade, M., Die Religionen (s. Anm. 6), 516. 
10 Leese, K., Die Mutter als religiöses Symbol. Sammlung gemeinverständlicher Vorträge und 
Schriften aus dem Gebiet der Theologie und Religionsgeschichte, Tübingen 1934,10; zitiert nach: 
Biezais, H., Die Hauptprobleme der religiösen Symbolik, in: Religious symbols and their function, 
Stockholm 1979, XV. 
11 Vgl. zur Problematik: Biezais, H., Die Hauptprobleme (s. Anm. 11), XIV-XV. 



Emanuel Banu 442 

zwischen Diesseits und Jenseits soll durch das Symbol und das symbolische 
Verständnis durchbrochen werden. Der menschliche Geist wird wachgerufen, 
um im Sinnenhaften die symbolisierte, aber auch reale Gegenwart des Tran- 
szendenten zu erkennen. 

Diese Gegenwart unterscheidet das Symbol von einem Zeichen, das nur un- 
terrichtet und lehrt, das eine Selbstmächtigkeit beinhaltet, die aus rationaler 
Kraft die Brücke zum Transzendenten schlagen will. Das Symbol hat seine 
Kraft vom Symbolisierten. 

Im Unterschied zur Allegorie liegt die Kraft des Überstiegs im Symbol 
selbst. Während die Allegorie bei einer Idee ansetzt, die der menschliche Geist 
in sich trägt, und diese Idee dann in einem Bild anschaulich macht, enthält das 
Symbol in sich selbst die verweisende Kraft; das inaktive Verharren im Nur- 
Abbild wird durch das Abbild selbst negiert, ohne daß natürlich der Überstieg 
ins Göttliche mittels rein-rationaler Kategorien zu bewerkstelligen ist12. 

Wer sich also dem Symbol öffnet, •öffnet (sich) zu einer objektiven Welt". 
Aber zugleich •gelingt (es) ihm, von seiner privaten Situation herauszukom- 
men und zu einem Verständnis der Universalia (der allgemein gültigen Grund- 
sichten) zu gelangen"13. 

Es ist also M. Eliade zuzustimmen, daß •die echte Existenz des archaischen 
Menschen noch nicht auf die fragmentarische, sich selbst fremd gewordene 
Existenz des Zivilisationsmenschen unserer Tage reduziert ist"14 und daß •die 
Mitteilsamkeitskraft der Zeichen (der Symbole usw.) beträchtlich in den Kul- 
turen des alphabetischen Typus abgenommen haben, wo die Ignoranz, das Al- 
ter, die soziale Klasse, die Fachrichtung Hindernisse sind auf dem Weg zum 
Verständnis einer Idee oder eines Gefühles, wenn sie anders formuliert sind als 
mündlich"15. 

Drei Ikonen 

An der bekannten Ikone von der Geburt Christi läßt sich das theoretisch Ge- 
sagte verdeutlichen. 
- Das neugeborene Kind ist derartig in Windeln gewickelt, daß es uns an den 
toten Herrn erinnert, der zum Begräbnis in Leinentücher eingehüllt wurde. 
Das Kind liegt auf einem Tisch und nicht in einer Kinderwiege oder einer 
Krippe. Das deutet auf den Altar hin, auf dem geopfert zu werden sich Christus 
schon vor seiner Menschwerdung angeboten hat: •Darum spricht Christus bei 
12 Ebd., XXI. 
13 Marino, A., Hermeneutica (s. Anm. 9), 191. 
14 Eliade, M., Die Religionen (s. Anm. 6), 517. 
15 Prefacio, in: Sejourne, Laurette, Eluniverso de Quetzalcoatl, Mexico/Buenos Aires 1962; Elia- 
de, M.Jnsula lui Euthanasios, Bukarest 1943, 104; nach: Marino, A., Hermeneutica (s. Anm. 9), 
191. 



Die Ikone in der orthodoxen Christenheit 443 

seinem Eintritt in die Welt: Schlacht- und Speiseopfer hast du nicht gefordert, 
doch einen Leib hast du mir geschaffen..." (Hebr 10,5) 

Aufgrund der transzendierenden Kraft des Symbols kann sich der Maler frei 
über all den zeitlichen und räumlichen Begrenzungen dieser Welt bewegen. 
Und so kann der Kontemplierende das Opfer des Isaak als Verheißung auf die 
Geburt Christi, das Kreuz als Vollendung und das Altar-Opfer als Weiterwir- 
ken in-eins-sehen. 

Auch Ochs und Esel auf der Ikone erinnern uns an das Alte Testament: •Es 
kennt der Ochs seinen Besitzer und der Esel die Krippe seines Herrn; Israel 
aber kennt mich nicht, und mein Volk ist ohne Verständnis." (Jes 1,3) 

Der gerechte Joseph wird als alter Mann dargestellt, der am Rande des Bil- 
des im Halbprofil sichtbar wird. Sein erstauntes Gesicht zeigt, daß er am Ge- 
schehen nicht teilgenommen hat und alles in Ehrfurcht anschaut. Es wird ver- 
ständlich, daß in der orthodoxen Ikonographie für das Bild der •Heiligen Fa- 
milie" kein Platz ist. Die Einmaligkeit des Geschehens der Geburt Jesu könnte 
dadurch in Zweifel gezogen werden. 
- Ähnliches zeigt sich an der Darstellung des gekreuzigten Jesus Christus. 
Mehr als irgendein anderer Mensch auf der Welt hat er, der Liebende und 
Reine und Sündlose, gelitten. Aber aufgrund seiner Liebe hat er im Willen sei- 
nes Vaters dieses Leiden auch überstanden und besiegt. Er hat also nicht wie 
ein hoffnungsloser Mensch gelitten, sondern wie der Herr über das All, über 
Schmerz und Tod. In seinem Leid schon zeigt sich die Überwindung des Leids; 
in seinem Tod strahlt schon die Auferstehung auf; in seinem Kreuz liegt schon 
Ostern. Sterbend zertritt er den Tod. Deshalb fordert die Ikone des Gekreu- 
zigten den Gläubigen auf, nicht in Trauer zu erstarren, sondern sich schon auf 
die Auferstehung zu freuen: •In der Welt seid ihr in Bedrängnis; aber habt 
Mut: Ich habe die Welt besiegt." (Joh 16,33) Den Hintergrund für diese 
Kreuzesdarstellung bildet das Dogma von der Einheit der göttlichen und 
menschlichen Natur des gekreuzigten Christus. 
- Auch die Auferstehung wird auf der Ikone nicht als persönlicher Sieg Jesu 
Christi dargestellt • wie wir es von Matthias Grünewald und anderen abend- 
ländischen Malern kennen. Die Ikone der orthodoxen Kirche stellt die Aufer- 
stehung dar im • dem Evangelium entsprechenden • Gleichgewicht zwischen 
Leid und Freude, zwischen Erniedrigung und Sieg, zwischen Tod und Leben. 
•Durch das Kreuz trat die Freude in die Welt" - heißt es im Oster-Troparion 
des heiligen Johannes Damascenus. 

Jesu Sieg ist Sieg der ganzen Menschheit - so wie im •Ja" Marias die ganze 
Menschheit sich für Gottes Ankunft öffnet; das ist die berechtigte Aussage des 
orthodoxen Synergismus, der Lehre vom Mitwirken des Menschen. 

Auferstehung enthält also in sich selbst schon die wiederherstellende Kraft, 
die alle Menschen und den ganzen Kosmos durchströmt. So sehen wir auf den 



Emanuel Banu 444 

Ikonen, wie der Schöpfer des Lebens freiwillig in die Unterwelt - das Reich des 
Todes - hinabsteigt, um Adam und Eva, die Ureltern aller Menschen, zu be- 
freien, um sie in seine unmittelbare Nähe zu ziehen. 

Kosmisch-ontologisch steigt der Herr in die unterste Schicht des Menschen, 
der Gottes Ebenbild ist, hinab, und bewirkt von dort her die Erlösung, die 
Auferstehung nach außen, nach oben. So heißt es bei den frühen Kirchenvä- 
tern (z.B. Gregor von Nazianz): Was nicht angenommen ist, kann nicht geret- 
tet werden. Und deshalb stellt die Auferstehungsikone den Abstieg Jesu Chri- 
sti in die Hölle dar, auch wenn die Schrift dies nur beiläufig erwähnt (1 Petr 
3,19). 

Auferstehung ist eine neue, wunderbarere Schöpfung: Adam wird in das 
Bild des vollkommenen Menschen, in das Bild Jesu Christi verwandelt. Und 
die ganze Schöpfung hat daran teil (vgl. das Sehnen der Schöpfung in: Rom 
8,22). 

Die Symbolik des Lichts 

Licht ist eines der dichtesten Symbole des Göttlichen. In vielen Religionen 
wird der Licht- und Leben-spendenden Sonne ehrfürchtige Verehrung darge- 
bracht. Im Christentum wird das Symbol des Lichts zum Attribut der göttli- 
chen Herrlichkeit. Für die orthodoxe Ikonographie spielt es eine beherr- 
schende Rolle. 

Jesus, als Ebenbild Gottes (Kol 1,15-18), ist das Licht der Welt (Joh 8,12); 
und wir Menschen, zu Ebenbildern des Herrn berufen, sollen Licht für die 
Welt sein. Das Wort des Herrn: •Ihr seid das Licht der Welt" (Mt 5,14), ist ein 
Auftrag an die Christen. 

Die Gläubigen beten zu Jesus, dem wahren Licht, •das jeden in die Welt 
kommenden Menschen erleuchtet und heiligt". •Es zeichne sich auf uns das 
Licht deines Antlitzes ab; so daß wir in deinem Licht das unnahbare Licht se- 
hen mögen." •Du bist heute dem Weltall erschienen, und dein Licht, Herr, 
zeichnet sich auf uns ab." (Kondakion des Festes der Theophanie) 

Daher ist die leuchtende Mandorla, die den Herrn in der Verklärung, der 
Höllenfahrt und der Himmelfahrt umgibt, das Symbol der göttlichen Herrlich- 
keit Jesu und damit zugleich ein Hinweis auf Gottes Heilsplan, der über unse- 
ren sinnenhaften Vorstellungen liegt. 

Je nach der Symbol-Aussage ist die Mandorla regenbogenfarbig, wie der 
Bund zwischen Gott und Mensch gemäß der Noah-Verheißung (Gen 9,13), 
oder sie ist gelb- und gold-farbig gemalt, woraus Gottes Herrlichkeit leuchtet. 

Der Nimbus mit dem Kreuz um Jesu Haupt symbolisiert in seiner Herrlich- 
keit das Leiden; in die Arme des Kreuzes sind die griechischen Buchstaben des 
Gottesnamens gemalt: Ho ön, •Ich bin da" - so wie sich Jahwe vor Mose of- 



Die Ikone in der orthodoxen Christenheit 445 

fenbarte (Ex 3,14): Jesus Christus ist Gott wie der Vater und der Hl. Geist. 
Auch die Gottesgebärerin erhält auf der Ikone ihres Entschlafens eine 

Licht-Mandorla, weil sie durch Gottes Kraft verherrlicht wird. So haben auch 
Heilige einen Nimbus; auch auf ihren Gesichtern strahlt das Christus-Licht; 
auch sie sind Tempel des Heiligen Geistes. Damit wird nicht - wie es im Heili- 
genschein der abendländischen Ikonographie den Anschein hat • eine von 
Christus geschenkte Gnade symbolisiert, kein •donum superadditum" (hinzu- 
gebenes, als Belohnung gedachtes Geschenk); sondern der Nimbus ist Zeichen 
für die Ähnlichkeit mit Christus, die die Heiligen durch ihr Leben mit ihm und 
in ihm erlangt haben. Er bildet ihre Offenheit für das Licht Christi ab und weist 
auf die Transparenz ihres körperlichen Daseins für das innere Licht hin, das 
dem Menschen durch die Schöpfung eingesenkt wurde. Heilige haben durch 
ihr Leben etwas von der sündhaften, undurchlässigen Fleischlichkeit verloren. 
Das entspricht dem Wort des heiligen Augustinus: •Der, der nicht bis in sein 
Fleisch geistlich wird, wird bis in seinen Geist fleischlich." 

Der Nimbus wird als Ausstrahlung dargestellt und bringt die orthodoxe 
Lehre von der Theosis, der Gottwerdung des Menschen, und die palamistische 
Lehre über die Gnade als Energeia Gottes, als die Wirkkraft, die Gott selbst 
ist, leuchtkräftig ins Bild. 

Aus der Bedeutung des Licht-Symbols wird verständlich, warum die Iko- 
nenmaler kein •Clair-Obscur" und kein Spielen mit Licht und Schatten ken- 
nen. Es geht ihnen nicht um Kopien natürlicher Wirklichkeit; es geht ihnen um 
die Symbolkraft des Lichtes.16 Dieses Licht ist überall, wo Gottes Reich ist. 
Daher hat es keinen bestimmten Ausgangspunkt, bleibt Untergrund und er- 
hellt zugleich die Gesichter der Heiligen. 

Auch die Farben haben symbolischen Wert. Licht kann sich im Goldgelben 
oder im Weißen zeigen. Blau ist das Symbol des Himmels; Purpur das der 
Erde; Rot besagt Feuer, Liebe, königliche Herkunft; Grün heißt Leben. Dun- 
kelgelb werden die Körper der Heiligen gemalt, weil sie in Fasten und Verzicht 
lebten. Diese Farbe zeigt, daß der Mensch aus Lehm geschaffen ist. Im golde- 
nen Hintergrund der Ikone offenbart sich das Licht des Paradieses. 

Eine Realität über Raum und Zeit 

Wie völlig frei der Ikonenmaler über Raum und Zeit verfügt, sahen wir schon. 
Vom Malerischen her kann man die Raumdarstellung als zweidimensional be- 
zeichnen; der Ikonenmaler bemüht sich nicht um Perspektiven. 

Der Betrachter soll aus der raum-zeitlichen Immanenz heraus- und in die 
andere Wirklichkeit hinein-versetzt werden. Selbst wo eine dritte Dimension 
16 Vgl. Engler, H. Rudolf, Die Sonne als Symbol • Der Schlüssel zu den Mysterien, Küsnacht/Zü- 
rich 1962, 12; vgl. dazu auch Schöne, Wolfgang. Über das Licht in der Malerei, Berlin 41977. 



Emanuel Banu 446 

auf der Ikone zu ahnen ist, bleibt die Flächenhaftigkeit der Holztafel maßge- 
bend. 

Viele Ikonen zeigen eine umgekehrte Perspektive, d. h. der Fluchtpunkt der 
perspektivischen Linie liegt im Betrachter selbst und nicht in der Tiefe des Bil- 
des. Und wo dazu auch eine normale Tiefenperspektive tritt, bemüht sich der 
Maler, der umgekehrten, im Betrachtenden endenden Perspektive, den Vor- 
rang zu geben. 

In symbolischer Weise belehrt uns diese Malweise, daß nach dem Wort des 
Evangeliums die ersten die letzten sein werden, daß den Sanftmütigen, nicht 
den Gewalttätigen das Himmelreich gehört: Die umgekehrte Perspektive ist 
maßgebend. 

Die Symbolkraft der Ikone übergreift den Zeitablauf; denn alle, die in Chri- 
stus leben, haben die Zeit überwunden. M. Eliade stellt diese Logik der Sym- 
bolik heraus: •Sie (diese Logik) kennt auch diese völlige Porosität aller Ebe- 
nen des Wirklichen, kraft derer eine freie Bewegung über alle Ebenen des 
Realen möglich ist."17 

Deshalb können Adam und Eva neben Kaiser Konstantin und seiner Mutter 
Helena stehen; deshalb begegnen sich die Gerechten des Alten und Neuen Te- 
staments und kommen zusammen mit all den Gläubigen, die gestern und heute 
vor der Ikone beten. 

Ähnlich unabhängig werden Körper, Gesten und Gesichter der Dargestell- 
ten wiedergegeben. So wie es der hl. Gregor von Nazianz sagte, daß Handlun- 
gen, Bewegungen, Wünsche, Wörter, Art des Gehens, Kleidung und sogar 
Gebärden bei den Christen vergeistigt seien; denn Gottes Geist durchdringe 
alle und in allem sei Gott im Menschen abgebildet. 

Die Unbeweglichkeit des Körpers will den Blick auf die Gesichter der Heili- 
gen lenken, in denen der Geist sich zeigt. Dort • weniger in Gesten und Bewe- 
gungen • zeigt sich der Reichtum des geistlichen Lebens. Auf der scheinbaren 
Starrheit der Gesichter aber spiegelt sich das Erstaunen vor dem göttlichen 
Geheimnis. Wie jede Frucht zeigt, von welchem Baum sie stammt, so zeigen 
die sichtbaren Züge nach Abba Thalassius die innerlich-unsichtbare Haltung. 
Das läßt uns fragen: Wie kamen diese Menschen zu dieser inneren Ruhe, zu 
diesem Seelenfrieden? Das erinnert uns an ihren festen, unerschütterlichen 
Glauben. Lieblichkeit der Gesichtszüge und körperliche Schönheit werden 
dabei unwichtig. Die geistige Schönheit der Heiligen liegt jenseits unserer sin- 
nenhaft geprägten Vorstellungen. 

Die Körper sind länger, als es die klassischen Vorschriften befehlen (der 
Leib ist etwa zehnmal größer als der Kopf), wobei die biologische Grundstruk- 
tur bewahrt bleibt. Dadurch verliert der Dargestellte seine Erdenschwere und 

17 Eliade, M., Die Religionen (s. Anm. 6), 517. 



Die Ikone in der orthodoxen Christenheit AA1 

fleischliche Verhaftung. Auch die Technik der Tempera-Farben vertieft die- 
sen Eindruck der Transparenz. 

Die feinen Gesichtszüge mit den dunklen Lippen sind bereit zum Singen und 
zum Segnen. Die großen Ohren horchen in die Stille Gottes hinein. Die breite 
und hohe Stirn mit oft deutlichen Furchen unterstreicht den Vorrang des Kon- 
templativen vor der äußerlichen Aktion. 

Die Kleider liegen ruhig geordnet um den Körper; die chaotische Zerrissen- 
heit des Menschen ist besiegt; der Heilige steht über den Zerstreuungen des 
Alltags. 

Malen als Gottesdienst 

Diese Symbolsicht der Malerei muß übergreifen auf die Einstellung des Ma- 
lers. Er soll ja nicht nur eine Welt der Schönheit schaffen, die uns •einen neuen 
Himmel und eine neue Erde" Jesu Christi vorstellt, er versucht auch den Be- 
trachter anzurühren und zur Umkehr aufzufordern. Der Maler selbst muß in 
seinem Leben das sein, was seine Malerei verkündet: Gottes Mitarbeiter und 
Zeuge für Jesus Christus. Er baut mit am sichtbaren Bild des mystischen Leibes 
Christi. 

Man darf den Vergleich wagen, daß auch sein Malen nach dem Vorbild des 
göttlichen Schaffens vorangehen soll: Agape (Liebe), Kenosis (Entäußerung) 
und Perichoresis (Durchdringung). 
- Aus Liebe (agape) zu Gott und zum Mitmenschen widmet er sich seiner 
mühsamen Arbeit. Nach dem Vorbild Jesu verzichtet er, der meist ein Mönch 
ist, auf Ehre und Ruhm. Er verzichtet auf den eigenen künstlerischen Stil und 
unterwirft sich im Gehorsam der Wahrheit von Schrift und Überlieferung. Er 
will nur Bewahrer und Überlieferer der Werte sein, die er von den Vorfahren 
erhielt. Er sucht nichts Neues. 

Was er braucht, findet er im Herminia-Handbuch (erschienen auf dem Berg 
Athos). Dort werden nicht nur Handgriffe, Holz, Farbzubereitung, Linien, 
Gesichtszüge, Gesten usw. vorgeschrieben; selbst die seelische Vorbereitung 
und innere Haltung beim Malen wird dort aufgetragen: •Es geziemt dem Ma- 
ler, friedlich, demütig und fromm zu sein", heißt es. Während des Arbeitens 
soll er singen: •Du göttlicher Herr von allem, was da ist, erleuchte und erhelle 
meine Seele, das Herz und den Geist deines Dieners, führe seine Hand, daß er 
würdig und vollkommen dein Bild, das deiner allerreinsten Mutter und aller 
Heiligen beschreiben könne - zu deinem Ruhm und zur Verherrlichung deiner 
heiligen Kirche, zur Nachlassung der Sünden derer, welche dieselben verehren 
und mit Ehrfurcht begrüßen und auf deren Urbild die Ehre übertragen."18 

18
 Lindenberg, W., Der unversiegbare Strom. Geschichten und Legenden aus dem heiligen Ruß- 

land, Freiburg 1982, 45 f. 



Emanuel Banu 448 

- Ganz bewußt muß der Maler die Kenosis, die tiefe Demut suchen. Mit Ehr- 
furcht geht er an die Arbeit heran. Heiliges Tun, mit völliger Hingabe erfüllt, 
ist es für ihn, wenn er das Antlitz unseres Heilandes Jesus Christus oder das 
Gesicht seiner Mutter, der heiligen Jungfrau, oder irgendeines anderen Heili- 
gen malt, wenn er die himmlische Welt auf dem kleinen Umriß eines Holzbret- 
tes aufbaut. 

Diese innere Einstellung gibt der Welt der Ikonen einen bevorzugten Platz 
im Leben und Sein des Malers. Er malt ja nicht, um sich oder seine Kunst her- 
auszustellen. Er will nur Gottes Anbetung, Verehrung dienen. Er vertritt keine 
künstlerische Meinung, sondern möchte die Offenbarung in Reinheit verkün- 
den. Die Ikone ist eine Einladungskarte des Malers an alle Mitmenschen zur 
Gemeinschaft in Wahrheit, Schönheit und Liebe. Sie bringt uns - in ihrer male- 
rischen Weise - Gottes Gegenwart näher; sie weckt das Bewußtsein von Ge- 
meinschaft und Zusammengehörigkeit. •Es existiert", schreibt Ouspensky, 
•durch die Ikone, als eine geistige Realität zwischen den Heiligen und den Be- 
tenden, eine lebendige Verbindung, sozusagen ein Gebetskontakt. So tritt 
während der Liturgie die Gemeinschaft der Gläubigen durch Gebet und Ikone 
in Verbindung mit der himmlischen Kirche, die auf der Ikonostase abgebildet 
ist."19 

- Wie der Logos die menschliche Natur in Jesus Christus •umarmte" und so 
die gegenseitige Durchdringung (Perichoresis) beider Naturen bewirkte, so 
versucht auch der Maler auf seiner Ikone eine •Perichoresis", eine Umarmung 
und Durchdringung der weltlichen und göttlichen Realität. 

Ein Ort der Gnade Gottes 

So wird die Ikone durch ihre Eigenschaften und durch die Rolle in Liturgie und 
Gebet der Kirche beinahe zu einem Sakrament. Sie vermittelt Gottes Gnade. 
Und das heißt nicht nur, daß sie aus Glauben und Liebe geboren, daß ihr Ent- 
stehen von Gebet und Fasten begleitet wurde, daß sie im Betrachter die be- 
tende Erinnerung an Jesus Christus, die Heilstaten Jesu Christi und seiner Hei- 
ligen hervorruft. Diese quasi-sakramentale Kraft der Ikonen, besonders der 
wundertätigen Ikonen, wuchs ihnen auch dadurch zu, daß sie Jahrhunderte 
lang Ströme von Herzenshingabe, von Gebeten Trauernder, Hoffender, Lie- 
bender aufsog. Unablässig, wie das Evangelium mahnt (1 Thess 5, 17), wurde 
vor ihnen gebetet; sie wurden sozusagen •durch"-gebetet; durch sie hindurch 
wurde gebetet. Und diese Kraft der Gebete und der Gnade Gottes, die in ihnen 
und durch sie hindurchströmt, wird auch aus ihnen weiterströmen auf den 
Menschen, der vor ihnen betet.20 

19 Ouspensky, L., Orthodoxes (s. Anm. 4), 69. 
20 Lindenberg, W., Der unversiegbare Strom (s. Anm. 18), 47. 



Die Ikone in der orthodoxen Christenheit 449 

So wurde die Ikone zu einem Organ der Gnade Gottes, zu einem Ort der Be- 
gegnung zwischen Gott und dem Christen. 

Ein Fenster auf Gott hin 

Alles das macht die Ikone zu einem Symbol, zu einem •Tor, durch das die dies- 
seitige Welt mit dem Jenseits verknüpft ist. Sie ist ein Durchsichtig-Sein zur 
göttlichen Welt."21 

Ohne die Ikone wäre das menschliche Universum elend, arm, dürftig. Wenn 
Kunst nur die umgebende Realität abbilden würde, sie vervielfachte und 
nochmals vervielfachte, dann blieben wir in unserer eigenen Welt wie in einem 
Spiegelkabinett, das in Wirklichkeit ein Gefängnis darstellt. An den Wänden 
würden sich nur unsere eigene Materialität und die Gebilde unserer eigenen 
Phantasie widerspiegeln. 

Die Ikone aber, als Teil einer höheren Realität, öffnet in dieser Zelle ein 
Fenster; der Vorhang der materiellen Welt wird zerrissen; wir sind über unser 
diskursives Denken hinaus aufgefordert zur Kontemplation. Die Ikone ist eine 
Einladung, daß wir unsere physischen und geistigen Augen öffnen für die an- 
dere, unvergängliche, ewige Wirklichkeit. 

In der heutigen Krise des Wortes, auch des Wortes der Theologie, öffnet die 
Ikone neue Horizonte hinter denen des Begriffs. 

Niemals waren Wörter ausschöpfende Kommunikationsträger. Heute aber, 
da ein Großteil der Menschen das Verständnis für Symbole, Gesten, Brauch- 
tum und Sitten verloren hat, wird uns dies noch bewußter. Die Dinge unseres 
täglichen Lebens haben keinen •Sinn" mehr; sie sind nur noch Gebrauchsin- 
strumente oder Objekte wissenschaftlicher Forschung. Da die ursprünglichen 
religiösen Symbole profanisiert wurden, hat man neue Zeichen erfunden und 
sie oft mit einer quasi-religiösen Aura versehen. Auch die Kunst, die einmal im 
Raum des Sakramentalen begonnen hatte, befindet sich - unter den aufgezeig- 
ten Perspektiven beurteilt - im Verfall. In ihren besten Vertretern sucht sie 
fieberhaft nach Sinn, nach einem höheren Ideal, kann aber kaum noch etwas 
anbieten, das die irdische Welt des Menschen übersteigt, das aus seinem Ge- 
fängnis ausbricht. 

Die Ikone aber steht - ohne Rhetorik und subtile Begrifflichkeit - durch ihr 
Dasein jenseits dieses fieberhaften Suchens, jenseits dieses ständig schaukeln- 
den, risikoreichen Spiels der Argumente - pro und contra -, jenseits des 
Wortschwalls der Begründungen. •Ein Wort kann das andere widerlegen", 
sagt der heilige Gregor von Palamas, •wo aber ist das Wort, das das Leben wi- 
derlegt?" 

21 Ebd., 45. 



Emanuel Banu 450 

Das Kultbild 

Die Ikone verkündet nicht nur, stellt nicht nur Wahrheiten dar, sondern als 
echtes Kultbild fordert sie auch auf: •Du mußt dein Leben ändern!" Sie zeigt, 
was wir werden sollen. Schon wenn wir sie ehrfürchtig betrachten, wird unser 
Blick gereinigt von der Belastung des Alltags. Die Ikone ist, nach Johannes 
Klimakos, •das Fasten des Blickes". 

Man könnte ihre Kunst jenseits der Unterscheidung von figurativer, bildhaf- 
ter und nicht-figurativer, abstrakter Kunst •transfigurativ" nennen.22 Weil ihr 
Maler der Wahrheit der göttlichen Offenbarung und den ehrwürdigen Vor- 
schriften der Tradition treu bleibt, wird er vor dem reinen Ästhetizismus, ei- 
nem zu nichts verpflichteten Spiel mit Formen, Farben und Ideen bewahrt. 
Weil sie eine Symbolsprache spricht, vermeidet diese Kunst sowohl den bild- 
feindlichen Monophysitismus wie den transzendenzlosen Immanentismus. 
Weil die Ikone die Heilige Schrift auslegt, behütet sie den Glauben vor dürrer 
Begrifflichkeit, abstrakten Spekulationen und führt den Gläubigen in die Fülle 
des Glaubens. Sie bindet ihn fest an die Wahrheit der einen, heiligen und 
apostolischen Kirche aller Zeiten und aller Orte. 

Neben dem Wort Gottes und den heiligen Sakramenten ist die Ikone eine 
dritte Säule, auf der die Wahrheit und Einheit der Kirche ruht. Nur innerhalb 
dieser drei Säulen findet der Glaube seine Heimat.23 

Wort, Ikone und Sakramente schenken uns Gläubigen einen engen Kontakt 
mit dem Leben Jesu Christi und geleiten uns in eine immer tiefere Gemein- 
schaft mit ihm. Das Troparion während der Liturgie des heiligen Johannes 
Chrysostomus spricht diese Freude der Gläubigen aus: •Gesehen haben wir 
das wahre Licht, empfangen den himmlischen Geist, gefunden den wahren 
Glauben • in Anbetung vor der unteilbaren Dreifaltigkeit, denn sie hat uns er- 
löst." 

Wer die christliche Wahrheit in dieser Fülle erlebt, in dessen geistiges und 
leibliches Leben strömt Gottes Gnade und reinigt ihn von Sünde und Sinnen- 
verhaftetheit. 

So bereiten sich die Gläubigen beim Anschauen des Anlitzes Christi, im Hö- 
ren seines Wortes und durch die Teilnahme an seinem Leib und Blut vor, dem 
Herrn entgegenzugehen: hier und jetzt noch wie durch einen Spiegel, im Rät- 
sel; aber schon in der erfahrenen Hoffnung, den Herrn einmal von Angesicht 
zu Angesicht sehen zu dürfen, wie es Paulus im Hohenlied der Liebe besingt 
(1 Kor 13, 12). 

22 Clement, O.  Considerafii asupra spirituali(atü icoanei, in: •Ortodoxia" 2/1975 (Bukarest). 
23 Stäniloae, D., Icoanele in cultul ortodox, in: •Ortodoxia" 3/1978 (Bukarest). 




