Emanuel Banu 436

ren Dienst an der Zeit, an der Welt leisten will, weiB sich— getrieben vom Geist
— angewiesen auf den Dienst des Presbyters. Das Amt resultiert so in einer
nachgeordneten Weise, aber nicht minder wesentlich, auch aus dem Wirken
des Geistes in der Kirche. Der Presbyter, der im Namen Jesu Christi kommt, ist
angewiesen auf das Ja und Amen, die Kommunikation und die Anerkennung,
die der Geist in der Kirche wirkt und hervorbringt. Und in diesem Sinn ist er
auch Reprisentant der Kirche, Reprisentant der Gemeinde. Und auch hier
steigt fiir mich die Frage auf, wie dieses Verhiltnis in einer geistvollen Weise in
der Sprache der Architektur ausgedriickt werden kann.

—SchlieBlich eine letzte Uberlegung: Die Gemeinde ist zur aktiven Feier der
Eucharistie aufgerufen. Thre Vertreter treten hinzu, lesen das Wort, stimmen
die gliubigen Antwortgesidnge des Volkes an. Sie bringen die Gaben und teilen
sie aus, denn zum Brotbrechen der Kirche gehort die Diakonie als Entfaltung
der eucharistischen Tischgemeinschaft. Dazu gehért die Krankenkommunion
ebenso wie die Mitsorge um das tdgliche Brot. Auch diese Dienste brauchen —
als wesentliche Dienste der Gemeinde Jesu Christi — ihren Raum im Kirchen-
bau, nicht minder wie die Diener am Altar, Schola und Chor. Gemeinde ist le-
bendiger, gegliederter Leib Christi. Auch dazu mufl der Bau der Kirche in
Ausstattung und Gestalt gleichsam die Hohlform bieten.

Es wiire noch viel zum Kirchenbau zu sagen: zum Taufstein, zur Aufbewah-
rung der heiligen Ole, zu Kreuz und Bild, Leuchter und Altargerit, zu MeB-
buch, Gewiindern und Schmuck, Orgel, Bestrahlung usw. Hier ging es vor-
nehmlich um einige wesentliche Ziige, die die Grundgestalt von Kirche und
damit die Form von Kirchenbau heute betreffen.

Bietet der gegenwirtige Geldmangel nicht die Gelegenheit zu einer schopfe-
rischen Pause, zur Besinnung auf das Wesentliche des Kirchenbaus? Nutzen
wir sie so, dann werden wir vielleicht weniger, aber Giiltigeres schaffen.

Die Ikone in der orthodoxen Christenheit ~
Symbol und Realitat

Emanuel Banu, z. Zt. Regensburg

Der Verlust der wahren Schonheit

Die Kunst wurde nicht im Paradies, dem Ort der Begegnung von Mensch und
Gott, dem Raum urspriinglicher Schonheit geboren. Aber alle Kunst bezieht
sich auf diese Schonheit, sehnt sich danach.



Die Ikone in der orthodoxen Christenheit 437

,»Gott sah alles an, was er gemacht hatte: Es war sehr gut*, hei3t es im ersten
Kapitel der Bibel (Gen 1,31), und der griechische Text iibersetzt das hebri-
ische ,,gut* mit ,,schon.

Die paradiesische Schonheit war das Strahlen der Schopfung, der Glanz ih-
res Einsseins mit sich selbst. Das Werk des dreifaltig-einen Gottes war Abbild
seiner Wahrheit, seiner Giite und seiner Schonheit. Zwischen Form und Inhalt,
zwischen Ausdruck und Gehalt gab es keinen Bruch.

Durch Satan aber, den Vater der Liige und Zwietracht (,,diabolos* bedeutet
im Griechischen: der, der durcheinanderwirft, betriigt und entzweit), wurde
die Welt zu Tode verletzt. Der Mensch wurde von der Gemeinschaft mit Gott,
mit der Schopfung und sogar von sich selbst getrennt. Weil er das Kleid der na-
tur-eigenen, von Gott geschenkten Schonheit verlor, fiihlte er sich nackt und
leer und flocht sich eine kiinstliche Kleidung. Von Gott getrennt, sich selbst
entfremdet, erblindete auch sein Auge, mit dem er die Welt und die Dinge er-
kannt hatte und bei ihrem eigenen Namen rufen konnte'.

Er verlor immer mehr die Kraft des Zusammenschauens im Lichte Gottes —
die ,,theoria‘* — und betrachtete die Welt nur noch diskursiv, partiell. Er wird
jemand, der sich ins einzelne verliert, das er fiir das Ganze nimmt, der beim
Augenfilligen hingenbleibt, der den Schein fiir die Wirklichkeit hélt. So spal-
ten sich fiir ihn die Wahrheit von der Schonheit und beide von dem Guten ab.

Und nun versucht er die Welt des Schonen aus sich selbst neu aufzubauen.
Seine innere Sehnsucht nach Schonheit treibt ihn dazu, sich ein neues ,,Eden
zu errichten. Die Kunst ist, von hierher beurteilt, nichts anderes als der Drang
des Menschen, die kosmische Ordnung der ersten Schonheit mit den Kriften
der eigenen Phantasie und den eigenen Héinden neu zu entdecken und neu auf-
zurichten. Er will das, was Gott erschuf, nun selbst machen, will Gott werden
ohne Gottes Hilfe.

Die Fiille der Mythen, Sitten, Riten, Kulte der heidnischen Religionen sind
Niederschlag des Suchens nach Wahrheit und Schonheit — doch in falscher
Richtung. Denn damit wird nur der ProzeB der Entfremdung des Menschen
vom urspriinglichen Glanz der Offenbarung, der authentischen Identitit von
Welt und Mensch, beschleunigt.

Der so entstehenden menschlichen Kunst fehlt die Wahrheit und oft auch
die Schonheit; man kreist um eine falsche Vorstellung von Gott, oder man
kiimmert sich gar nicht mehr um Wahrheit und spielt statt dessen mit schonen

' Gen 2, 20 (,,Der Mensch gab Namen allem Vieh, den Vdgeln des Himmels und allen Tieren des
Feldes*) spricht von der Fihigkeit des paradiesischen Menschen, die Dinge nach ihrem Wesen, ih-
rer wahren Identitét zu benennen. Nach der Namenstheologie des Alten und auch noch des Neuen
Testaments deuten die Namen an hervorragenden Stellen auf das Wesen hin. Heutige etymologi-
sche Forschungen zeigen, daB ,,Namen‘ oft mehr iiber die Wirklichkeit wissen, als wir im Wach-
bewuBtsein davon bewahrt haben.



Emanuel Banu 438

dsthetischen Formen. Damit verldt die Kunst die Heimat des Sakralen und
wird zur Profanitit.

Die Lehre der Kirche

Auch die Kunst der Ikone entspringt der Sehnsucht des Menschen nach dem
Schoénen. Aber sie ordnet sich in die geoffenbarte Wahrheit Gottes ein.

Im Alten Testament noch gab es ein Verbot der geschnitzten Bilder (Dtn
5,8). Paulus gibt den Grund dafiir an: ,,Sie (die Menschen) vertauschten die
Herrlichkeit des unverginglichen Gottes mit Bildern, die einen verginglichen
Menschen und fliegende, vierfiiBige und kriechende Tiere darstellen... Sie ver-
tauschten die Wahrheit Gottes mit der Liige, sie beteten das Geschdpf an und
verehrten es an Stelle des Schopfers...* (Rom 1,23.25)

Die Bilderstiirmer (Ikonoklasten) aller Zeiten greifen diese Warnung auf:
daB der Mensch nicht selbstgefertigte Schonheit anstelle der Schonheit Gottes
setze und vor dem eigenen Werk anbetend niederfalle.

Doch die Kirche wurde auf einen neuen Weg der Synthese gefiihrt. In ihrer
Urzeit war sie noch vorsichtig gegeniiber den Bildern; viele ihrer Christen ent-
stammten ja dem alttestamentlichen Milieu, bei anderen wirkten die idolatri-
schen (gotzendienerischen) Tendenzen des Heidentums noch nach. Aber mit
dem VII. Okumenischen Konzil von Konstantinopel (789), mit der Einfiih-
rung des Sonntags der Orthodoxie (843) ist die Entwicklung aus der Vorsicht
zur Bejahung abgeschlossen.

In der Ordnung des Neuen Testaments ist die Ikone als Bild des Gottlichen
nicht nur méglich, sondern notwendig. Denn, so schreibt Johannes Damasce-
nus2, weil ,,der Unsichtbare sich mit Fleisch bekleidet hat und dadurch zum
Sichtbaren geworden ist, diirfen wir die Ahnlichkeit des Erschienenen darstel-
len. Der Grund fiir die Moglichkeit und Notwendigkeit der Ikone ist Jesus
Christus. Auch der hl. Theodor von Studion? schreibt: ,,Christus, wie er vom
unbeschreibbaren Vater hervorgegangen ist, kann nicht im Bilde dargestellt
werden. Aber als der, der von einer beschreibbaren Mutter geboren wurde, hat
er natiirlich ein Bild, das dem seiner Mutter entspricht. — Wenn er nicht durch
Kunst dargestellt werden konnte, hiefle dies, da3 er nur vom Vater gezeugt
worden wire und kein Fleisch angenommen hitte. Aber das widerspricht dem
gottlichen Heilsplan.*

Die Fleischwerdung des Logos begriindet die Ikonenkunst; die Ikone macht
die Menschwerdung offensichtlich. Die Kirche sah in der Bilderstiirmerei Mo-
nophysitismus (das Mensch-Sein Jesu wird nicht ernstgenommen) und Doke-
tismus (die Menschwerdung ist nur scheinbar); ja noch mehr: Wenn man den
Worten Basilius’ des Grofien folgt, daf sich die Verehrung der Ikonen auf das

2 Johannes Damascenus, Die erste Rede zur Verteidigung der hl. Ikonen, P. G. XCIV 1245.
3 Theodor von Studion, Die dritte Rede gegen die Ikonoklasten, P. G. XCIX 417 C.



Die Tkone in der orthodoxen Christenheit 439

Urbild, auf Jesus Christus bezieht, muB man sogar sagen: Die Bilderstiirmer
verweigern ihm, Jesus, die Verehrung.

Bei der Entstehung der Christus-Tkone, wie sie seit dem 6. Jh. nachweisbar
ist, spielt auch der byzantinische Kaiserkult eine Rolle. Dem Portrit des Kai-
sers sollte iiberall in seinem Reich die gleiche Ehre wie seiner Person erwiesen
werden. Das christliche Volk suchte — unterstiitzt von den Ménchen —nun auch
eine Ikone ihres gottlichen Heilands. Und man sollte diese Christus-Ikonen
auch als ein Gegengewicht gegen die imperialen Versuche ansehen, den Kaiser
zu sakralisieren und das gottliche Reich mit dem irdischen Imperium zu identi-
fizieren.

Selbstverstandlich ist auch der profane Hintergrund der Ikonenkunst zu be-
denken — die Grabbilder, die Dekorationskunst usw.

Realitit und Symbol

Die Ikone ist kein Gotze, kein Idol; sie ist nicht gleich dem Urbild, sondern —
wie Theodor von Studion es deutet und die Etymologie es zeigt — sie ist dem
Urbild dhnlich. Die Gegner der Ikone dachten rationalistisch: entweder véllige
Gleichheit, Identitit (das ist G6tzendienst) oder vollige Verschiedenheit (das
wiirde jedes Bild verbieten). Doch es gibt ein drittes Verhiltnis der ,, Teilha-
be®, das Gleichheit und Unterschiedenheit in einem bedeutet (ihnlich wie
auch in Gott zugleich Einheit wie Unterschiedenheit der drei Personen ist).
Die Verehrer der Ikone nehmen das Menschsein Jesu ernst; deshalb ist die
Ikonographie der orthodoxen Kirche von Anfang an durch einen Realismus
gekennzeichnet. Aber zugleich wissen sie, daB Jesus Christus in seiner gott-
menschlichen Einheit alles iibersteigt, was sich bildhaft darstellen 148t.

Nachdem das géttliche Wort Fleisch geworden ist und als einer von uns unter
uns Menschen gelebt, gelehrt, gelitten hat, sind seine Abbilder nicht nur
,»Symbole* — wie noch die prophetischen Bilder des Alten Testaments —, son-
dern sie zeigen dasjenige, was sich auf der Welt in unserer Zeit ereignet hat; sie
zeigen den Sohn, wie er uns sichtbar geworden ist. Die Ikone ist ein Bildnis der
konkreten, historischen Person Jesus Christus; oder sie stellt die Heiligen in ih-
rem Menschsein dar, in denen Christus ,,Gestalt angenommen hat“ (Gal
4,19), die gleichsam zu einer lebendigen Ikone geworden sind.

Die Ikone ist keine Personifizierung einer Idee, sie ist auch nicht Schmuck
oder Ornament. Aber sie ist auch keine nur-realistische Darstellung, wie es
eine Photographie sein kann; und sie ist auch keine, im Menschenhirn entstan-
dene Illustration einer vergangenen Geschichte. ,,Um eine Ikone zu sein*,
schreibt Ouspensky#, ,,muf ein Bild gleichzeitig mit der geschichtlichen Wirk-

4 Ouspensky, L., Orthodoxes Kirchengebdude und Ikone, in: Symbolik der Religionen, Bd. X:
Symbolik des orthodoxen und orientalischen Christentums, hrsg. von F. Herrmann, Stultgart 1962,
74.



Emanuel Banu ' 440

lichkeit einer Person oder eines Ereignisses die gottliche Wirklichkeit wieder-
geben... Und fiir die Wiedergabe dieser gottlichen Wirklichkeit, die die Kirche
im Sichtbaren schaut und die in keiner Weise — sei es im Wort oder im Bild —
unmittelbar ausdriickbar ist, gibt es die symbolische Sprache der Ikone.*

Die christliche Ikone soll also verkiinden; sie darf nichts anderes darstellen
als die Wahrheit der Hl. Schrift, wie die Kirche sie uns schenkt.

Nicht nur dem Wortsinn nach, sondern auch in der Realitdt stammt die mo-
derne profane ,,Kultur vom religiosen ,,Kultus* ab. So gehort auch das
,,Symbol* urspriinglich in den Bereich des Religiésen®. M. Eliade besteht auch
darauf, daB3 der Ausdruck ,,Symbol‘ auf jene ,,Symbole‘ beschrinkt bleiben
muB, die eine Hierophanie, ein Sichtbar-Werden des Heiligen, ,,verlangern*
oder eine anders nicht ,,sagbare‘ Offenbarung darstellen®.

Der archaische Mensch erkannte und anerkannte in seinem symbolischen
Denken, daB sich die jenseitige Welt im Diesseits durch sinnenhafte Gestalt
mitzuteilen vermag. ,,Das Sakrale (tendiert) tatsdchlich dahin, sich mit der pro-
fanen Wirklichkeit zu identifizieren, die ganze Schdpfung zu wandeln und zu
heiligen.*’ So gesehen konnte fiir den archaischen Menschen alles zum ,,Sym-
bol* im religiésen Sinn werden. In einem gewissen Sinn kdnnen jedoch nicht
alle Dinge dieser Welt als sakrale Symbole betrachtet werden: Denn der ar-
chaische Mensch machte natiirlich auch die ,,negative* Erfahrung, daf} die
ganze Welt und ihre Dinge der Kampfplatz zwischen Gut und Bose, zwischen
Rein und Unrein, zwischen Heilig und Profan sind. Und dariiber hinaus galten
nicht alle Dinge als Symbol, insoweit sie nicht durch eine ,,Offenbarung’* zum
Symbol ,,geweiht sind.

Vom Wortsinn her 148t sich Symbol, ,,Zusammengeworfenes®, als das Zu-
sammengehoren von ,,sinnlichem Zeichen* und ,,Bezeichnetem*, Symboli-
siertem, deuten. Symbole sind also Anregungen fiir den Menschen, Gottes
Sprache in den Dingen der Welt zu lesen, die ,,logoi spermatikoi*, die von Gott
in die Welt gepflanzten Urworte, zu verstehen. Was als Gegenstand, Geste,
Handlung, Zeichen, Bild ein Symbol ist, soll dem Menschen zur jenseitigen
Wirklichkeit Gottes fiihren. Symbole sind also eine Briicke, die das Materielle
mit dem Spirituellen, das Sichtbare mit dem Unsichtbaren, das Irdische mit
dem Himmlischen vereinigen. In sich haben Symbole keine Bedeutung; erst
zusammen mit dem Symbolisierten beginnen sie zu sprechen.

5 Im heutigen Sprachgebrauch wird das Wort ,,Symbol“ in mannigfacher Weise benutzt. Wir glau-
ben, daB all diese Bedeutungen — als Zeichen der Ubereinkuntt fiir Vergleiche, als Formeln, und
vieles andere noch — von dem tief religiésen Ursinn des Wortes abkiinftig sind. An diesem Ursinn
wird erkenntlich, wieviel Urspriinglichkeit und Sinnhaftigkeit mit der Verflachung und Entstel-
lung des Symbolbegriffes verlorenging.

6 Eliade, M., Die Religionen und das Heilige. Elemente der Religionsgeschichte, Darmstadt 1966,
508.

7 Ebd., 515.



Die Tkone in der orthodoxen Christenheit 441

Damit aber wird das einzelne Symbol Teil der Weltanschauung, Teil des
Ganzen, der Okonomie, die Gott uns in seiner Offenbarung enthiillt. Jede Art
von symbolischem Denken und Erfahren integriert und gliedert in dieser Wei-
se, gibt dem einzelnen Symbol seinen Ort im Kosmos der Weltanschauung
oder Religion. Das Ganze aber, was im symbolischen Denken erscheint, spie-
gelt die innere Harmonie zwischen den Einzelheiten, die Harmonie zwischen
den beiden Wirklichkeiten, die unser diskursives, erbsiindliches Denken
trennt, isoliert und verselbstindigt. Im symbolischen Denken wird sich der
Mensch wieder der Ur-Einheit der Welt bewuft, iibersteigt er die Grenze zwi-
schen Diesseits und Jenseits8.

,»Symbolon‘ und ,,Diabolos‘ sind korrelative Begriffe. Was Satan, der Dia-
bolos, der Zerstorer, zerspaltet, trennt, isoliert, wird durch das ,,Symbolon*
wieder in seiner Einheit gesehen, und zugleich damit wird uns der Auftrag zu-
teil, an der Einigung mitzuwirken. Nach M. Eliade zeigt sich in der symboli-
schen Denkweise ,,das Begehren nach Einigung der Schépfung und Abschaf-
fung der Vielfalt*?.

Der Kosmos der Symbole hat seine innere Gesetzlichkeit. Das religidse
Symbol ruht auf der Dialektik zwischen ,,Eigentlich und Uneigentlich®, ,,An-
schaulich und Unanschaulich, ,,Sinnhaftigkeit und Uberstieg der Sinne*,
,,Jmmanenz und Transzendenz*; es schligt die Briicke zwischen beiden?®.
Aber es schafft keine Identitit zwischen Symbolisiertem und Symbol; dann
niamlich wiirde das Symbol zum Idol, zum Gotzenbild. Es schafft auch keine
willkiirliche Bindung beider; damit ndmlich wiirde es gegen das Wesen von
beiden verstoBen, da das Symbol nicht willkiirlich so oder so ausgelegt werden
darf; und es wiirde auch die Allgemeingiiltigkeit des Symbols verkennen, das
aus sich, nicht aber aus menschlicher Setzung, seinen Sinn zeigt.

Nur in der Spannung zwischen Symbol und Symbolisiertem bleibt das Sym-
bol in der Wahrheit; nur wenn es gleichsam umschlief3t, ohne beides ineinan-
der aufzuldsen, ist es ein wirkliches Symbol.

Der Mensch wird durch das Symbol aufgerufen, die Einheit beider Pole zu
erkennen, zu verstehen und sie — in seinem Geiste wenigstens — zu vereinen,
ohne sie zu verschmelzen. Die sinnenhafte Wirklichkeit (das Symbol) und die
Letzt-Wirklichkeit (das Religiose, Gott) werden ja nur deshalb vom menschli-
chen Geist auseinander-gesehen, weil er seine urspriingliche Schaukraft, die
paradiesische Fihigkeit der Kontemplation verloren hat!l. Die Trennwand

8 Marino, A., Hermeneutica lui Mircea Eliade, Cluj-Napoca 1980, 186f.

9 Eliade, M., Die Religionen (s. Anm. 6), 516.

10 Leese, K., Die Mutter als religioses Symbol. Sammlung gemeinverstindlicher Vortrige und
Schriften aus dem Gebiet der Theologie und Religionsgeschichte, Tiibingen 1934, 10; zitier! nach:
Biczais, H., Die Hauptprobleme der religiosen Symbolik, in: Religious symbols and their function,
Stockholm 1979, XV.

11 Vgl. zur Problematik: Biczais, H., Die Hauptprobleme (s. Anm. 11), X1IV-XV.



Emanuel Banu 442

zwischen Diesseits und Jenseits soll durch das Symbol und das symbolische
Verstidndnis durchbrochen werden. Der menschliche Geist wird wachgerufen,
um im Sinnenhaften die symbolisierte, aber auch reale Gegenwart des Tran-
szendenten zu erkennen.

Diese Gegenwart unterscheidet das Symbol von einem Zeichen, das nur un-
terrichtet und lehrt, das eine Selbstméchtigkeit beinhaltet, die aus rationaler
Kraft die Briicke zum Transzendenten schlagen will. Das Symbol hat seine
Kraft vom Symbolisierten.

Im Unterschied zur Allegorie liegt die Kraft des Uberstiegs im Symbol
selbst. Wahrend die Allegorie bei einer Idee ansetzt, die der menschliche Geist
in sich trigt, und diese Idee dann in einem Bild anschaulich macht, enthlt das
Symbol in sich selbst die verweisende Kraft; das inaktive Verharren im Nur-
Abbild wird durch das Abbild selbst negiert, ohne daB natiirlich der Uberstieg
ins Gottliche mittels rein-rationaler Kategorien zu bewerkstelligen ist2,

Wer sich also dem Symbol 6ffnet, ,,6ffnet (sich) zu einer objektiven Welt*.
Aber zugleich ,,gelingt (es) ihm, von seiner privaten Situation herauszukom-
men und zu einem Verstindnis der Universalia (der allgemein giiltigen Grund-
sichten) zu gelangen‘‘13,

Es ist also M. Eliade zuzustimmen, daf} ,,die echte Existenz des archaischen
Menschen noch nicht auf die fragmentarische, sich selbst fremd gewordene
Existenz des Zivilisationsmenschen unserer Tage reduziert ist“!* und da3 ,,die
Mitteilsamkeitskraft der Zeichen (der Symbole usw.) betrichtlich in den Kul-
turen des alphabetischen Typus abgenommen haben, wo die Ignoranz, das Al-
ter, die soziale Klasse, die Fachrichtung Hindernisse sind auf dem Weg zum
Verstandnis einer Idee oder eines Gefiihles, wenn sie anders formuliert sind als
miindlich*“15.

Drei Ikonen

An der bekannten Ikone von der Geburt Christi 148t sich das theoretisch Ge-
sagte verdeutlichen.

— Das neugeborene Kind ist derartig in Windeln gewickelt, dal es uns an den
toten Herrn erinnert, der zum Begrébnis in Leinentiicher eingehiillt wurde.
Das Kind liegt auf einem Tisch und nicht in einer Kinderwiege oder einer
Krippe. Das deutet auf den Altar hin, auf dem geopfert zu werden sich Christus
schon vor seiner Menschwerdung angeboten hat: ,,Darum spricht Christus bei
12 Ebd., XX1.

13 Marino, A., Hermeneutica (s. Anm. 9), 191.

14 Eliade, M., Die Religionen (s. Anm. 6), 517.

15 Prefacio, in: Séjourné, Laurette, El universo de Quetzalcoatl, Mexico/Buenos Aires 1962 ; Elia-

de, M., Insula lui Euthanasios, Bukaresl 1943, 104; nach: Marino, A., Hermeneutica (s. Anm. 9),
191.



Die Ikone in der orthodoxen Christenheit 443

seinem Eintritt in die Welt: Schlacht- und Speiseopfer hast du nicht gefordert,
doch einen Leib hast du mir geschaffen...* (Hebr 10,5)

Anxufgrund der transzendierenden Kraft des Symbols kann sich der Maler frei
iiber all den zeitlichen und rdumlichen Begrenzungen dieser Welt bewegen.
Und so kann der Kontemplierende das Opfer des Isaak als VerheiBung auf die
Geburt Christi, das Kreuz als Vollendung und das Altar-Opfer als Weiterwir-
ken in-eins-sehen.

Auch Ochs und Esel auf der Ikone erinnern uns an das Alte Testament: ,,Es
kennt der Ochs seinen Besitzer und der Esel die Krippe seines Herrn; Israel
aber kennt mich nicht, und mein Volk ist ohne Verstiandnis.”“ (Jes I,3)

Der gerechte Joseph wird als alter Mann dargestellt, der am Rande des Bil-
des im Halbprofil sichtbar wird. Sein erstauntes Gesicht zeigt, daB3 er am Ge-
schehen nicht teilgenommen hat und alles in Ehrfurcht anschaut. Es wird ver-
stiandlich, daB in der orthodoxen lIkonographie fiir das Bild der ,,Heiligen Fa-
milie* kein Platzist. Die Einmaligkeit des Geschehens der Geburt Jesu konnte
dadurch in Zweifel gezogen werden.

— Ahnliches zeigt sich an der Darstellung des gekreuzigten Jesus Christus.
Mehr als irgendein anderer Mensch auf der Welt hat er, der Liebende und
Reine und Sundlose, gelitten. Aber aufgrund seiner Liebe hat er im Willen sei-
nes Vaters dieses Leiden auch iiberstanden und besiegt. Er hat also nicht wie
ein hoffnungsloser Mensch gelitten, sondern wie der Herr tiber das All, iiber
Schmerz und Tod. In seinem Leid schon zeigt sich die Uberwindung des Leids;
in seinem Tod strahlt schon die Auferstehung auf; in seinem Kreuz liegt schon
Ostern. Sterbend zertritt er den Tod. Deshalb fordert die Ikone des Gekreu-
zigten den Glaubigen auf, nicht in Trauer zu erstarren, sondern sich schon auf
die Auferstehung zu freuen: ,,In der Welt seid ihr in Bedréingnis; aber habt
Mut: Ich habe die Welt besiegt. (Joh 16,33) Den Hintergrund fiir diese
Kreuzesdarstellung bildet das Dogma von der Einheit der gottlichen und
menschlichen Natur des gekreuzigten Christus.

— Auch die Auferstehung wird auf der Ikone nicht als personlicher Sieg Jesu
Christi dargestellt — wie wir es von Matthias Griinewald und anderen abend-
landischen Malern kennen. Die Ikone der orthodoxen Kirche stellt die Aufer-
stehung dar im — dem Evangelium entsprechenden — Gleichgewicht zwischen
Leid und Freude, zwischen Erniedrigung und Sieg, zwischen Tod und Leben.
,,Durch das Kreuz trat die Freude in die Welt* — heiB3t es im Oster-Troparion
des heiligen Johannes Damascenus.

Jesu Sieg ist Sieg der ganzen Menschheit — so wie im ,,Ja‘ Marias die ganze
Menschheit sich fiir Gottes Ankunft 6ffnet; das ist die berechtigte Aussage des
orthodoxen Synergismus, der Lehre vom Mitwirken des Menschen.

Auferstehung enthilt also in sich selbst schon die wiederherstellende Kraft,
die alle Menschen und den ganzen Kosmos durchstromt. So sehen wir auf den



-

Emanuel Banu 444

Ikonen, wie der Schépfer des Lebens freiwillig in die Unterwelt —das Reich des
Todes — hinabsteigt, um Adam und Eva, die Ureltern aller Menschen, zu be-
freien, um sie in seine unmittelbare Nihe zu ziehen.

Kosmisch-ontologisch steigt der Herr in die unterste Schicht des Menschen,
der Gottes Ebenbild ist, hinab, und bewirkt von dort her die Erlosung, die
Auferstehung nach aullen, nach oben. So heiBt es bei den friihen Kirchenvi-
tern (z. B. Gregor von Nazianz): Was nicht angenommen ist, kann nicht geret-
tet werden. Und deshalb stellt die Auferstehungsikone den Abstieg Jesu Chri-
sti in die Holle dar, auch wenn die Schrift dies nur beildufig erwiihnt (1 Petr
3,19).

Auferstehung ist eine neue, wunderbarere Schépfung: Adam wird in das
Bild des vollkommenen Menschen, in das Bild Jesu Christi verwandelt. Und
die ganze Schopfung hat daran teil (vgl. das Sehnen der Schopfung in: R6m
8,22).

Die Symbolik des Lichts

Licht ist eines der dichtesten Symbole des Gottlichen. In vielen Religionen
wird der Licht- und Leben-spendenden Sonne ehrfiirchtige Verehrung darge-
bracht. Im Christentum wird das Symbol des Lichts zum Attribut der gottli-
chen Herrlichkeit. Fiir die orthodoxe Ikonographie spielt es eine beherr-
schende Rolle.

Jesus, als Ebenbild Gottes (Kol 1,15-18), ist das Licht der Welt (Joh 8,12);
und wir Menschen, zu Ebenbildern des Herrn berufen, sollen Licht fiir die
Welt sein. Das Wort des Herrn: ,,Ihr seid das Licht der Welt*“ (Mt 5, 14), ist ein
Auftrag an die Christen.

Die Glidubigen beten zu Jesus, dem wahren Licht, ,,das jeden in die Welt
kommenden Menschen erleuchtet und heiligt“. ,,Es zeichne sich auf uns das
Licht deines Antlitzes ab; so daB3 wir in deinem Licht das unnahbare Licht se-
hen mégen.“ ,,Du bist heute dem Weltall erschienen, und dein Licht, Herr,
zeichnet sich auf uns ab.* (Kondakion des Festes der Theophanie)

Dabher ist die leuchtende Mandorla, die den Herrn in der Verkldrung, der
Hollenfahrt und der Himmelfahrt umgibt, das Symbol der gottlichen Herrlich-
keit Jesu und damit zugleich ein Hinweis auf Gottes Heilsplan, der iiber unse-
ren sinnenhaften Vorstellungen liegt.

Je nach der Symbol-Aussage ist die Mandorla regenbogenfarbig, wie der
Bund zwischen Gott und Mensch gemiB der Noah-VerheiBung (Gen 9,13),
oder sie ist gelb- und gold-farbig gemalt, woraus Gottes Herrlichkeit leuchtet.

Der Nimbus mit dem Kreuz um Jesu Haupt symbolisiert in seiner Herrlich-
keit das Leiden; in die Arme des Kreunzes sind die griechischen Buchstaben des
Gottesnamens gemalt: Ho 6n, ,,Ich bin da‘“ — so wie sich Jahwe vor Mose of-



Die Tkone in der orthodoxen Christenheit 445

fenbarte (Ex 3,14): Jesus Christus ist Gott wie der Vater und der HI. Geist.

Auch die Gottesgebirerin erhdlt auf der lkone ihres Entschlafens eine
Licht-Mandorla, weil sie durch Gottes Kraft verherrlicht wird. So haben auch
Heilige einen Nimbus; auch auf ihren Gesichtern strahlt das Christus-Licht;
auch sie sind Tempel des Heiligen Geistes. Damit wird nicht — wie es im Heili-
genschein der abendliandischen Ikonographie den Anschein hat — eine von
Christus geschenkte Gnade symbolisiert, kein ,,donum superadditum* (hinzu-
gebenes, als Belohnung gedachtes Geschenk); sondern der Nimbus ist Zeichen
fiir die Ahnlichkeit mit Christus, die die Heiligen durch ihr Leben mit ihm und
in ihm erlangt haben. Er bildet ihre Offenheit fiir das Licht Christi ab und weist
auf die Transparenz ihres korperlichen Daseins fiir das innere Licht hin, das
dem Menschen durch die Schopfung eingesenkt wurde. Heilige haben durch
ihr Leben etwas von der siindhaften, undurchlissigen Fleischlichkeit verloren.
Das entspricht dem Wort des heiligen Augustinus: ,,Der, der nicht bis in sein
Fleisch geistlich wird, wird bis in seinen Geist fleischlich.*

Der Nimbus wird als Ausstrahlung dargestellt und bringt die orthodoxe
Lehre von der Theosis, der Gottwerdung des Menschen, und die palamistische
Lehré iiber die Gnade als Energeia Gottes, als die Wirkkraft, die Gott selbst
ist, leuchtkréftig ins Bild.

Aus der Bedeutung des Licht-Symbols wird verstindlich, warum die Iko-
nenmaler kein ,,Clair-Obscur® und kein Spielen mit Licht und Schatten ken-
nen. Es geht ihnen nicht um Kopien natiirlicher Wirklichkeit; es geht ihnen um
die Symbolkraft des Lichtes.1® Dieses Licht ist liberall, wo Gottes Reich ist.
Daher hat es keinen bestimmten Ausgangspunkt, bleibt Untergrund und er-
hellt zugleich die Gesichter der Heiligen.

Auch die Farben haben symbolischen Wert. Licht kann sich im Goldgelben
oder im WeiBlen zeigen. Blau ist das Symbol des Himmels; Purpur das der
Erde; Rot besagt Feuer, Liebe, konigliche Herkunft; Griin hei3t Leben. Dun-
kelgelb werden die Korper der Heiligen gemalt, weil sie in Fasten und Verzicht
lebten. Diese Farbe zeigt, dal der Mensch aus Lehm geschaffen ist. Im golde-
nen Hintergrund der Ikone offenbart sich das Licht des Paradieses.

Eine Realitit iiber Raum und Zeit

Wie v6llig frei der Ikonenmaler iiber Raum und Zeit verfiigt, sahen wir schon.
Vom Malerischen her kann man die Raumdarstellung als zweidimensional be-
zeichnen; der Ikonenmaler bemiiht sich nicht um Perspektiven.

Der Betrachter soll aus der raum-zeitlichen Immanenz heraus- und in die
andere Wirklichkeit hinein-versetzt werden. Selbst wo eine dritte Dimension

16 Vgl. Engler, H. Rudolf, Die Sonne als Symbol — Der Schiiissel zu den Mysterien, Kiisnacht/Zii-
rich 1962, 12; vgl. dazu auch Schéne, Wolfgang. Uber das Licht in der Malerei, Berlin *1977.



Emanuel Banu 446

auf der Ikone zu ahnen ist, bleibt die Flachenhaftigkeit der Holztafel maBge-
bend.

Viele Ikonen zeigen eine umgekehrte Perspektive, d. h. der Fluchtpunkt der
perspektivischen Linie liegt im Betrachter selbst und nicht in der Tiefe des Bil-
des. Und wo dazu auch cine normale Tiefenperspektive tritt, bemiiht sich der
Maler, der umgekehrten, im Betrachtenden endenden Perspektive, den Vor-
rang zu geben.

In symbolischer Weise belehrt uns diese Malweise, dal nach dem Wort des
Evangeliums die ersten die letzten sein werden, daB den Sanftmiitigen, nicht
den Gewalttitigen das Himmelreich gehort: Die umgekehrte Perspektive ist
maBgebend.

Die Symbolkraft der Ikone libergreift den Zeitablauf; denn alle, die in Chri-
stus leben, haben die Zeit iiberwunden. M. Eliade stellt diese Logik der Sym-
bolik heraus: ,,Sie (diese Logik) kennt auch diese vollige Porositit aller Ebe-
nen des Wirklichen, kraft derer eine freie Bewegung iiber alle Ebenen des
Realen moglich ist.*“17

Deshalb konnen Adam und Eva neben Kaiser Konstantin und seiner Mutter
Helena stehen; deshalb begegnen sich die Gerechten des Alten und Neuen Te-
staments und kommen zusammen mit all den Gldubigen, die gestern und heute
vor der Ikone beten.

Ahnlich unabhingig werden Koérper, Gesten und Gesichter der Dargestell-
ten wiedergegeben. So wie es der hl. Gregor von Nazianz sagte, da3 Handlun-
gen, Bewegungen, Wiinsche, Worter, Art des Gehens, Kleidung und sogar
Gebirden bei den Christen vergeistigt seien; denn Gottes Geist durchdringe
alle und in allem sei Gott im Menschen abgebildet.

Die Unbeweglichkeit des Korpers will den Blick auf die Gesichter der Heili-
gen lenken, in denen der Geist sich zeigt. Dort — weniger in Gesten und Bewe-
gungen — zeigt sich der Reichtum des geistlichen Lebens. Auf der scheinbaren
Starrheit der Gesichter aber spiegelt sich das Erstaunen vor dem géttlichen
Geheimnis. Wie jede Frucht zeigt, von welchem Baum sie stammt, so zeigen
die sichtbaren Ziige nach Abba Thalassius die innerlich-unsichtbare Haltung.
Das 148t uns fragen: Wie kamen diese Menschen zu dieser inneren Ruhe, zu
diesem Seeclenfrieden? Das erinnert uns an ihren festen, unerschiitterlichen
Glauben. Lieblichkeit der Gesichtsziige und korperliche Schonheit werden
dabei unwichtig. Die geistige Schonheit der Heiligen liegt jenseits unserer sin-
nenhaft geprigten Vorstellungen.

Die Korper sind linger, als es die klassischen Vorschriften befehlen (der
Leib ist etwa zehnmal gréBer als der Kopf), wobei die biologische Grundstruk-
tur bewahrt bleibt. Dadurch verliert der Dargestellte seine Erdenschwere und

17 Eliade, M., Die Religionen (s. Anm. 6), 517.



Die Ikone in der orthodoxen Christenheit 447

fleischliche Verhaftung. Auch die Technik der Tempera-Farben vertieft die-
sen Eindruck der Transparenz.

Die feinen Gesichtsziige mit den dunklen Lippen sind bereit zum Singen und
zum Segnen. Die groBen Ohren horchen in die Stille Gottes hinein. Die breite
und hohe Stirn mit oft deutlichen Furchen unterstreicht den Vorrang des Kon-
templativen vor der duBlerlichen Aktion.

Die Kleider liegen ruhig geordnet um den Kérper; die chaotische Zerrissen-
heit des Menschen ist besiegt; der Heilige steht iiber den Zerstreuungen des
Alltags.

Malen als Gottesdienst

Diese Symbolsicht der Malerei muf iibergreifen auf die Einstellung des Ma-
lers. Er soll ja nicht nur eine Welt der Schonheit schaffen, die uns ,,einen neuen
Himmel und eine neue Erde* Jesu Christi vorstellt, er versucht auch den Be-
trachter anzuriihren und zur Umkehr aufzufordern. Der Maler selbst muf in
seinem Leben das sein, was seine Malerei verkiindet: Gottes Mitarbeiter und
Zeuge fiir Jesus Christus. Er baut mit am sichtbaren Bild des mystischen Leibes
Christi.

Man darf den Vergleich wagen, daf auch sein Malen nach dem Vorbild des

gottlichen Schaffens vorangehen soll: Agape (Liebe), Kenosis (EntiduBerung)
und Perichoresis (Durchdringung).
— Aus Liebe (agape) zu Gott und zum Mitmenschen widmet er sich seiner
mithsamen Arbeit. Nach dem Vorbild Jesu verzichtet er, der meist ein Ménch
ist, auf Ehre und Ruhm. Er verzichtet auf den eigenen kiinstlerischen Stil und
unterwirft sich im Gehorsam der Wahrheit von Schrift und Uberlieferung. Er
will nur Bewahrer und Uberlieferer der Werte sein, die er von den Vorfahren
erhielt. Er sucht nichts Neues.

Was er braucht, findet er im Herminia-Handbuch (erschienen auf dem Berg
Athos). Dort werden nicht nur Handgriffe, Holz, Farbzubereitung, Linien,
Gesichtsziige, Gesten usw. vorgeschrieben; selbst die seelische Vorbereitung
und innere Haltung beim Malen wird dort aufgetragen: ,,Es geziemt dem Ma-
ler, friedlich, demiitig und fromm zu sein®, hei3t es. Wihrend des Arbeitens
soll er singen: ,,Du gottlicher Herr von allem, was da ist, erleuchte und erhelle
meine Seele, das Herz und den Geist deines Dieners, fiihre seine Hand, daB er
wiirdig und vollkommen dein Bild, das deiner allerreinsten Mutter und aller
Heiligen beschreiben kénne — zu deinem Ruhm und zur Verherrlichung deiner
heiligen Kirche, zur Nachlassung der Siinden derer, welche dieselben verehren
und mit Ehrfurcht begriien und auf deren Urbild die Ehre iibertragen.*18

18 Lindenberg, W., Der unversiegbare Strom. Geschichten und Legenden aus dem heiligen Rufs-
land, Freiburg 1982, 451,



Emanuel Banu 448

— Ganz bewuB3t muf3 der Maler die Kenosis, die tiefe Demut suchen. Mit Ehr-
furcht geht er an die Arbeit heran. Heiliges Tun, mit volliger Hingabe erfiillt,
ist es fiir ihn, wenn er das Antlitz unseres Heilandes Jesus Christus oder das
Gesicht seiner Mutter, der heiligen Jungfrau, oder irgendeines anderen Heili-
gen malt, wenn er die himmlische Welt auf dem kleinen Umrif} eines Holzbret-
tes aufbaut.

Diese innere Einstellung gibt der Welt der Ikonen einen bevorzugten Platz
im Leben und Sein des Malers. Er malt ja nicht, um sich oder seine Kunst her-
auszustellen. Er will nur Gottes Anbetung, Verehrung dienen. Er vertritt keine
kiinstlerische Meinung, sondern méchte die Offenbarung in Reinheit verkiin-
den. Die Ikone ist eine Einladungskarte des Malers an alle Mitmenschen zur
Gemeinschaft in Wahrheit, Schonheit und Liebe. Sie bringt uns —in ihrer male-
rischen Weise — Gottes Gegenwart naher; sie weckt das Bewultsein von Ge-
meinschaft und Zusammengehorigkeit. ,,Es existiert*, schreibt Ouspensky,
,,darch die Ikone, als eine geistige Realitit zwischen den Heiligen und den Be-
tenden, eine lebendige Verbindung, sozusagen ein Gebetskontakt. So tritt
wihrend der Liturgie die Gemeinschaft der Glaubigen durch Gebet und Ikone
in Verbindung mit der himmlischen Kirche, die auf der Ikonostase abgebildet
ist.**19
— Wie der Logos die menschliche Natur in Jesus Christus ,,umarmte* und so
die gegenseitige Durchdringung (Perichoresis) beider Naturen bewirkte, so
versucht auch der Maler auf seiner Ikone eine ,,Perichoresis*, eine Umarmung
und Durchdringung der weltlichen und gottlichen Realitat.

Ein Ort der Gnade Gottes

So wird die Ikone durch ihre Eigenschaften und durch die Rolle in Liturgie und
Gebet der Kirche beinahe zu einem Sakrament. Sie vermittelt Gottes Gnade.
Und das hei3t nicht nur, daf sie aus Glauben und Liebe geboren, da} ihr Ent-
stehen von Gebet und Fasten begleitet wurde, daB sie im Betrachter die be-
tende Erinnerung an Jesus Christus, die Heilstaten Jesu Christi und seiner Hei-
ligen hervorruft. Diese quasi-sakramentale Kraft der Ikonen, besonders der
wundertétigen Tkonen, wuchs ihnen auch dadurch zu, daB sie Jahrhunderte
lang Stréme von Herzenshingabe, von Gebeten Trauernder, Hoffender, Lie-
bender aufsog. Unabléssig, wie das Evangelium mahnt (1 Thess 5, 17), wurde
vor ihnen gebetet; sie wurden sozusagen ,,durch‘‘-gebetet; durch sie hindurch
wurde gebetet. Und diese Kraft der Gebete und der Gnade Gottes, die inihnen
und durch sie hindurchstromt, wird auch aus ihnen weiterstromen auf den
Menschen, der vor ihnen betet.20

19 Quspensky, L., Orthodoxes (s. Anm. 4), 69.
20 Lindenberg, W., Der unversiegbare Strom (s. Anm. 18), 47.



Die Ikone in der orthodoxen Christenheit 449

So wurde die Ikone zu einem Organ der Gnade Gottes, zu einem Ort der Be-
gegnung zwischen Gott und dem Christen.

Ein Fenster auf Gott hin

Alles das macht die Ikone zu einem Symbol, zu einem ,, Tor, durch das die dies-
seitige Welt mit dem Jenseits verkniipft ist. Sie ist ein Durchsichtig-Sein zur
gottlichen Welt.“2!

Ohne die Ikone wire das menschliche Universum elend, arm, diirftig. Wenn
Kunst nur die umgebende Realitdt abbilden wiirde, sie vervielfachte und
nochmals vervielfachte, dann blieben wir in unserer eigenen Welt wie in einem
Spiegelkabinett, das in Wirklichkeit ein Gefangnis darstelit. An den Winden
wiirden sich nur unsere eigene Materialitit und die Gebilde unserer eigenen
Phantasie widerspiegeln.

Die Ikone aber, als Teil einer hdheren Realitit, 6ffnet in dieser Zelle ein
Fenster; der Vorhang der materiellen Welt wird zerrissen; wir sind iiber unser
diskursives Denken hinaus aufgefordert zur Kontemplation. Die Ikone ist eine
Einladung, da3 wir unsere physischen und geistigen Augen 6ffnen fiir die an-
dere, unvergingliche, ewige Wirklichkeit.

In der heutigen Krise des Wortes, auch des Wortes der Theologie, 6ffnet die
Ikone neue Horizonte hinter denen des Begriffs.

Niemals waren Worter ausschdpfende Kommunikationstriger. Heute aber,
da ein Grofteil der Menschen das Verstdndnis fiir Symbole, Gesten, Brauch-
tum und Sitten verloren hat, wird uns dies noch bewufter. Die Dinge unseres
taglichen Lebens haben keinen ,,Sinn* mehr; sie sind nur noch Gebrauchsin-
strumente oder Objekte wissenschaftlicher Forschung. Da die urspriinglichen
religiosen Symbole profanisiert warden, hat man neue Zeichen erfunden und
sie oft mit einer quasi-religitsen Aura versehen. Auch die Kunst, die einmalim
Raum des Sakramentalen begonnen hatte, befindet sich — unter den aufgezeig-
ten Perspektiven beurteilt — im Verfall. In ihren besten Vertretern sucht sie
fieberhaft nach Sinn, nach einem hoheren Ideal, kann aber kanm noch etwas
anbieten, das die irdische Welt des Menschen iibersteigt, das aus seinem Ge-
fangnis ausbricht.

Die Ikone aber steht —ohne Rhetorik und subtile Begrifflichkeit — durch ihr
Dasein jenseits dieses fieberhaften Suchens, jenseits dieses stindig schaukeln-
den, risikoreichen Spiels der Argumente — pro und contra —, jenseits des
Wortschwalls der Begriindungen. ,,Ein Wort kann das andere widerlegen*,
sagt der heilige Gregor von Palamas, ,,wo aber ist das Wort, das das Leben wi-
derlegt?*

21 Ebd., 45.



Emanuel Banu 450
Das Kultbild

Die Ikone verkiindet nicht nur, stellt nicht nur Wahrheiten dar, sondern als
echtes Kultbild fordert sie auch auf: ,,Du muBt dein Leben dndern!* Sie zeigt,
was wir werden sollen. Schon wenn wir sie ehrfiirchtig betrachten, wird unser
Blick gereinigt von der Belastung des Alltags. Die Ikone ist, nach Johannes
Klimakos, ,,das Fasten des Blickes*.

Man konnte ihre Kunst jenseits der Unterscheidung von figurativer, bildhaf-
ter und nicht-figurativer, abstrakter Kunst ,,transfigurativ‘ nennen.?? Weil ihr
Maler der Wahrheit der gottlichen Offenbarung und den ehrwiirdigen Vor-
schriften der Tradition treu bleibt, wird er vor dem reinen Asthetizismus, ei-
nem zu nichts verpflichteten Spiel mit Formen, Farben und Ideen bewahrt.
Weil sie eine Symbolsprache spricht, vermeidet diese Kunst sowohl den bild-
feindlichen Monophysitismus wie den transzendenzlosen Immanentismus.
Weil die Ikone die Heilige Schrift auslegt, behiitet sie den Glauben vor diirrer
Begrifflichkeit, abstrakten Spekulationen und fiihrt den Glaubigen in die Fiille
des Glaubens. Sie bindet ihn fest an die Wahrheit der einen, heiligen und
apostolischen Kirche aller Zeiten und aller Orte.

Neben dem Wort Gottes und den heiligen Sakramenten ist die Ikone eine
dritte Saule, auf der die Wahrheit und Einheit der Kirche ruht. Nur innerhalb
dieser drei Sdulen findet der Glaube seine Heimat.?3

Wort, Ikone und Sakramente schenken uns Glaubigen einen engen Kontakt
mit dem Leben Jesu Christi und geleiten uns in eine immer tiefere Gemein-
schaft mit ihm. Das Troparion wihrend der Liturgie des heiligen Johannes
Chrysostomus spricht diese Freude der Glaubigen aus: ,,Gesehen haben wir
das wahre Licht, empfangen den himmlischen Geist, gefunden den wahren
Glauben — in Anbetung vor der unteilbaren Dreifaltigkeit, denn sie hat uns er-
16st.*

Wer die christliche Wahrheit in dieser Fiille erlebt, in dessen geistiges und
leibliches Leben stromt Gottes Gnade und reinigt ihn von Siinde und Sinnen-
verhaftetheit.

So bereiten sich die Glaubigen beim Anschauen des Anlitzes Christi, im Ho-
ren seines Wortes und durch die Teilnahme an seinem Leib und Blut vor, dem
Herrn entgegenzugehen: hier und jetzt noch wie durch einen Spiegel, im Rat-
sel; aber schon in der erfahrenen Hoffnung, den Herrn einmal von Angesicht
zu Angesicht sehen zu diirfen, wie es Paulus im Hohenlied der Liebe besingt
(1 Kor 13, 12).

22 Clement, O.. Consideratii asupra spiritualitatii icoanei, in: ,,Ortodoxia‘* 2/1975 (Bukarest).
23 Staniloae, D., Icoanele in cultul ortodox, in: ,,Ortodoxia* 3/1978 (Bukarest).





