
Ankunft und Wiederkunft Christi 
im frühen Bild der Völker des Nordens 

Wilhelm Nyssen, Köln 

Das wichtigste Ereignis für die Völker im Norden Europas, ihre Begegnung 
mit dem Christentum und ihr Eindringen in den Glauben der Kirche um das 
Jahr 1000, hat in den trotz Zerstörung und Bildersturm erhalten gebliebenen 
Zeugnissen ihrer Kunst einen breiten und eindringlichen Niederschlag gefun- 
den, der den übrigen Zeugnissen der europäischen Romanik in jedem Falle 
ebenbürtig ist. Während man heute aber den vorchristlichen Zeugnissen des 
Nordens in Bild und Wort die gewohnte große Beachtung schenkt, führen die 
Bilder der dortigen frühen Christenheit in Museen und Kirchen weiterhin jene 
Randexistenz, in die sie durch die Lehre der Reformation gedrängt wurden. 
Natürlich beachtet man sie und gibt ihnen eine würdige Aufstellung, zugleich 
aber werden sie in ihrer religiösen Bedeutung weithin als dem Heidentum zu- 
gehörige Relikte eingestuft und nur noch kulturhistorisch geordnet. 

Auch das katholische Christentum, das eigentlich erst im 19. Jahrhundert in 
den nordischen Ländern wieder Fuß faßte, hatte zu der Zeit den Zugang zu 
dieser Welt längst verloren und ihn bis heute nicht wiedergefunden. Dabei wären 
alle christlichen Zeugnisse der Frühe in der Lage, die ursprüngliche katholi- 
sche und apostolische Identität zwischen dem christlichen Glauben und der Ei- 
genart seiner Aufnahme im Norden Europas eindringlich zu garantieren. Auch 
die ethnische Verschiedenheit der skandinavischen Völker und Stämme 
scheint in ihren frühen Bildzeugnissen des Glaubens gänzlich überbrückt und 
zu einem großen Unisono aus gegenseitigen Ergänzungen und Überbietungen 
zusammengeschmolzen. Die Gestalt Mariens als Figur eines Thronsitzes, die 
das göttliche Kind trägt und selbst in unsagbarer Gebärde dem Ratschluß des 
Vaters zugewandt ist, kann um 1100 von Gotland bis Island in gleicher Stärke 
vielfältig gefunden werden, genauso natürlich das Bild des Gekreuzigten, der 
die Krone des Sieges trägt oder das Bild des wiederkehrenden Königs. 

Zur näheren Erklärung dieses Phänomens der Einheit der frühen Völker des 
Nordens im Glauben der Kirche nach ihren Bildaussagen, die oftmals stärker 
sind als ihre erhalten gebliebenen Worte, lassen sich aus vielen hier einige Ar- 
gumente ins Feld führen. 

Zuerst kann man sagen, daß das Leben im Norden Europas seit früher Zeit 
nie als beseligende Ruhe, als locus amoenus, sondern als Bedrohung, als Her- 
ausforderung durch die Natur und damit als Erprobung des einzelnen in Fami- 
lie und Stamm angesehen wird. Wasser bedeutet für den Norden Gischt und 



Wilhelm Nyssen 452 

Bildstein von Alskog 
Tjängvide auf Got- 
land, mit dem Sagen- 
pferd Sleipnir und 
dem ,, Wellenhaus". 
Um 750, Stockholm, 
Staatl. hist. Museum. 

Brandung, Wetter bedeutet Sturm. Die elementare Erfahrung der Ausgelie- 
fertheit an die chaotische Kraft der Natur läßt alle Lieblichkeit und damit alles 
Verweilen zur Sehnsucht werden. Dadurch aber gilt das Dasein als Kampf, als 
beständiger Aufbruch zu Land und zu Wasser, so wie der Sage nach das acht- 
beinige Pferd Sleipnir alle Wanderschaft zu Lande beinhaltet, das Schiff mit 
riesigen Segeln, das •Wellenhaus", wie es im Beowulf genannt wird, aber alle 
Wanderschaft zu Wasser. 

Die altnordische Götterwirklichkeit war demzufolge nie als statische Ruhe, 
sondern als Bewegungsvorgang verstanden, Thor als Sturm, Baidur als einbre- 
chendes Licht, Freyja als sprießende Erde, Loki als der listenreiche Ränke- 
schmied, der alles in Bewegung hält, Odin, der Rätselhafte mit den 170 Na- 
men, der Göttervater als der allwissende Wanderer. Dennoch mündet diese 
Götterlehre in eine nicht aufzuhaltende Tragik, in Tod, Zerstörung und Ver- 



Ankunft und Wiederkunft Christi im frühen Bild der Völker des Nordens     453 

nichtung, da der große Drache längst an den Wurzeln der Weltenesche nagt, 
dem einzigen Sinnzeichen alles Lebendigen. Durch den Drachen wird die 
Weltenesche zu Fall kommen und den Weltbrand auslösen. So heißt es in •der 
Seherin Gesicht" im 1. Gesang der Edda: 

Die Sonne verlischt, das Land sinkt ins Meer, 
vom Himmel stürzen die heiteren Sterne, 
Lohe umtost den Lebensnährer, 
hohe Hitze steigt himmelan.1 

In diese Welt trifft die Botschaft des Glaubens. Island kannte wahrscheinlich 
schon im 8. Jahrhundert Einsiedeleien irischer Mönche, in Dänemark und 
Schweden begann im 9. Jahrhundert die dornenvolle Mission Anskars, des vi- 
sionären Sehers aus dem karolingischen Kloster Corbie, in Norwegen dauert 
die Mission bis ins 11. Jahrhundert, bis zu König Olaf, der der Heilige genannt 
wird und 1030 in der Schlacht bei Stiglastadt fällt. Von ihm sagt Einar Skula- 
son, der größte Dichter Islands im 12. Jahrhundert: •Nun laßt uns alle vereh- 
ren den herrlichen gewaltigen Strahl aus der Halle Gottes, der da der edle Olaf 
heißt. Das Volk weiß es: er leuchtet weithin durch seine Wahrzeichen unter 
dem sturmdurchbrausten Himmel. Man versteht meine Rede."2 

In der Krypta von Lund in Südschweden verbindet sich ein Sagenbild mit 
dem Bau der Kirche durch König Olaf. Der König erwirkt beim Bau des gewal- 
tigen Domes, den er zum Zeugnis gegen die Götter der Heiden errichten will, 
die Kraft des Riesen Finn, eines Trolls. Da er dessen Namen erfährt, kann er 
ihn bannen und den Bau als Raum des Glaubens retten. Die Krypta zeigt an ei- 
ner Säule am Eingang die Erdkraft des Riesen, die ganz in den Dienst genom- 
men ist für •den Herrn des Sturmhauses, der Himmel und Erde schuf und das 
wackere Menschenvolk, Krist, den einzigen König, der alles zu regieren ver- 
mag"3. 

Der tiefste Grund für das Einswerden der Völker des Nordens im christli- 
chen Glauben trotz all ihrer Verschiedenheit liegt gewiß darin, daß die Bot- 
schaft des Glaubens auch in der Art, wie sie verkündigt wurde, genau da an- 
setzt, wo die Göttersagen der Germanen zu Ende sind. Der Glaubensinhalt 
wird ja nicht statisch als Lehrsatz, sondern als Bewegungsvorgang begriffen: 
Der Himmelsvater, •der das Nahe und Ferne mit scharfer Allwissenheit ord- 
net zusammen mit dem Sohn und dem Heiligen Geist", sendet seinen Sohn, 
•den seligen Walter des Sonnenlandes", in die Welt, weil er allein die Rettung 
der Menschen aus tragischer Schuldverstrickung bewirken und ihre Hoffnung 
wieder aufrichten kann. •Der einziggeborene Sohn will sich schmücken mit 

1 Aus: W. Lange, Christliche Skaldendichtung, Göttingen 1958, 13. 
2 Preislied auf den heiligen Olaf, Str. 7, aus: W. Lange, a.a.O., 21. 
3 Markus Skeggjason, Schöpfung und Weltregiment, aus: W. Lange, a.a.O., 16. 



Wilhelm Nyssen 454 

Lund, Schweden, 
Krypta des Domes, 
Der Riese Finn an 
der Säule. Um 1050. 

der Gehorsamen lichtem Leib."4 •Niemals werden für Krist geziemende Worte 
gefunden werden. Der von Güte erfüllte Gott ist höher als alles andere."5 

Gleichzeitig sind die wortkargen Völker durchdrungen von einer Kraft des 
Wortes, der Rede und des Reims, die dem launigen Süden verborgen blieb. Is- 
land, der Sehermund des nordischen Glaubens, hat diese Gabe bis heute be- 
wahrt. An seiner christlichen Dichtung kann man ablesen, welche Urkräfte des 
Sprechens aus der Begegnung mit dem Mysterienwort der Heiligen Schrift 
•glänzend wie von leuchtendem Gold von den Lippen rinnen".6 

4 Eystein Asgrimsson, Die Lilie, Str. 24, aus: W. Lange, a.a.O., 61. 
5 Bruder Gamili, Die Sorgensonne, Str. 35, aus: W. Lange a.a.O., 35. 
6 Eystein Asgrimsson, Die Lilie, Str. 3, aus: W. Lange, a.a.O., 57. 



Ankunftund Wiederkunft Christi im frühen Bildder Völker des Nordens     455 

3 
Runenstein von Jelling auf Jutland, Dänemark. Gekreuzigter Christus in der Weltenesche. 
Um 985. 

Die Botschaft vom Tode eines großen Königs, der sich für alle geopfert hat, 
der wie Odin sterbend im Weltenbaume hängt, und allen zur Rettung wurde 
gegen alle Tragik der Verhängnisse, der sogar seine Getreuen nach ihrem Tod 
heimholt in sein Reich des Lichtes, diese Botschaft hat seit der Mission Ans- 
kars durch 300 Jahre eine Bildsprache des Nordens in Metall, Holz und Stein 
ins Leben gerufen, die in immer neuen Variationen das Leben dieses Königs 
-des •Fürsten des Wetterzeltes", der alle Menschen geschaffen hat und sie nach 
ihrem Tod in seine herrliche Burg geleitet - darstellt und nahetreten läßt. Dabei 
muß man beachten, daß es hier nicht um Bilder als Szenen geht, die einem 
künstlerischen Genius entspringen, sondern letztlich um Räume, die die große 
Wanderschaft der Menschen in das Reich dieses Königs darstellen und mit 
Bildzeichen eindringlich versehen. Die Räume selbst sind in ihrer Struktur 
nach Zeichen der Wanderschaft von West nach Ost, im Stein gemahnen sie, 
wie die St. Olof-Kirche in Sigtuna, nördlich von Stockholm, aus dem 12. Jahr- 
hundert, an die Zeltarchitektur der Wandervölker, im Holz aber erinnern sie 
an gewaltige Schiffe, durch die zuerst der Sturm fahren muß, damit sie fest ver- 
pflockt die Gläubigen auf den Weg zur Ewigkeit rufen können. Manchmal sind 
im Innern die Altäre in der Ostachse oder seitlich von hölzernen Baldachinen 



Wilhelm Nyssen 456 

SY. Olof-Kirche in Sigtuna, Uppland, Schweden, 12. Jh. 

überwölbt, deren Decken die Stationen des Heils, das Kommen dieses retten- 
den Königs in die Welt, in Farben sichtbar werden lassen. 

Durch die Räume erhalten die Bilder ihren neuen Sinn. Sie dienen der Ver- 
deutlichung des Glaubens schon am kunstvoll geschnitzten oder gemeißelten 
Eingang. Sie lassen den Taufstein im Innern zum Inbegriff göttlicher Annahme 
werden. Im hölzernen Altarbaldachin wölbt sich in den Stabkirchen Norwe- 
gens eine Kuppel des Heils über dem Ort der Darbringung. In den Steinkir- 
chen dagegen, wie in Dänemark und Schweden, wird vor allem der Altar im 
Osten des Raumes durch ein goldenes Antemensale geziert, das den Blick aller 
Gläubigen auf einen vom Zeichen des Kreuzes und vom Bild des wiederkeh- 
renden Christus bestimmten, genau in der Ostachse liegenden Zielpunkt aller 
irdischen Wanderschaft richtet. An diesem Altar wird, nach Osten gewandt, 
die heilige Liturgie auf den wiederkehrenden König hin gefeiert. 

Dadurch wird der Raum der Kirche zum Ort der göttlichen Ankunft und 
zum Inbegriff seiner Wiederkunft. Wenn auch die letzte Station, das Kommen 
in Herrlichkeit, genau in der Ostachse des Raumes liegt und als Zielpunkt her- 
ausgehoben ist, so ist es zugleich in vielen Feldern von den Ereignissen der 



Farbtafel 1: 
Taufstein aus Bro, nördl. von Visby, Gotland. Um 1150. 



Farbtafel 2: 
Weihnacht, aus den Antemensale von Broddetorp, 
Um 1125. 

Västergötland, Schweden. 



Farbtafel 3: 
Himmelfahrt, aus dem Antemensale von Broddetorp. 



Farbtafel 4: 
Wiederkehrender Christus, aus dem Antemensale von Broddetorp. 



Ankunftund Wiederkunft Christi im frühen Bildder Völker des Nordens     457 

Stabkirche von Hop- 
perstad in Sogn. Nor- 
wegen. Altarbaldachin. 
Um 1150. 

Weihnacht und vom Ostergeschehen rechts und links umgeben. Keine Dar- 
stellung wirkt schema tisch oder nur angedeutet, jede lotet für sich eine Tiefe 
aus, die das Ganze des unfaßlichen Kommens nahebringt. Gerade in diesem 
•Begreifen" der einzelnen Stationen des Heils hat es der christliche Norden zu 
einer einzigartigen Aussage gebracht, zu einer innigen Ergänzung früher 
christlicher Skaldenstrophen durch das Bild. 



Wilhelm Nyssen 458 

Kirche in Sahl, Jut- 
land, Dänemark, 
Altar mit Antemensale 
und Triumphbogen. 
Um 1200, 

Der Taufstein von Bro (Farbtafel 1) auf der Insel Gotland, nördlich von Vis- 
by, verbindet das Taufgeschehen mit der Menschwerdung Gottes. Maria, die 
das göttliche Kind, das in die Windeln seiner Erniedrigung eingeschnürt ist, 
heftig an sich zieht, ist selbst mit ihrem Auge furchtlos dem Strom der vorüber- 
ziehenden Zeiten und Völker zugewandt, weil sie sich geborgen weiß im Rat- 
schluß des Vaters, der sie rief und erwählte. •Alle Sphären waren von Licht er- 
füllt, Meere und Erde standen verwundert, die ganze Natur lag schweigend in 
Banden. In Maria Blut verbanden sich ihre Seele und die Kraft der Gottheit; 
unter ihrem reinen Herzen wohnte der Eine aus der Dreifaltigkeit. Die Herzen 
jubeln und Freudentränen strömen aus allen Augen, ewig danksagend für 
deine Gnade, da du Mensch wurdest, mein König."7 

Das Bild der Weihnacht (Farbtafel 2) entstammt dem goldenen Antemen- 
sale aus Broddetorp in Västergötland. Um das Mittelfeld des wiederkehrenden 
Christus (Farbtafel 4) sind auf beiden Seiten sechs Felder rechts dem Geheim- 
7 Eystein Asgrimsson, Die Lilie, Str. 31, aus: W. Lange, a.a.O., 62. 



Ankunft und Wiederkunft Christi im frühen Bildder Völker des Nordens     459 

nis seiner Ankunft in der Fülle der Zeit, links der Vollendung dieser Ankunft 
in seiner Passion und Auferstehung zugeordnet. Die Tafel der Weihnacht zeigt 
auf vergoldetem Silbergrund die im Gebären liegende Maria in flutender 
Gewandung und Bedeckung. Das Kind über ihr ruht in der Gestalt des Brotes 
in seiner Krippe wie auf einem Altare; über ihm sind Ochs und Esel, die Zei- 
chen der beiden Völker, des Volkes der Juden und des Volkes der Heiden. Jo- 
sef sitzt seitlich, schweigend und sinnend, das Unfaßliche kaum begreifend. 
Hier •ward ein Knabe geboren von der reinsten Magd, wie wenn ein Strahl vor 
unsern Augen durch das hellste Glas bricht... Niemals hörte man dergleichen, 
nie geschah solches vorher oder nachher: hier war eine Jungfrau und doch auch 
Mutter, hier war Gott zugleich und doch auch Mensch ..."8 

Im Bild des Heimganges Christi zum Vater (Farbtafel 3) hat das goldene 
Antemensale von Broddetorp ein einzigartiges Zeichen gesetzt. Es ist durch 
die einsame Gestalt des aufsteigenden Christus bestimmt. Sein Gewand ist vor 
dem Hintergrund goldschimmernder Wolkenprofile in flutendes Rauschen 
gebracht, so daß dadurch der Herr im Bewegungsvorgang des Aufsteigens er- 
kennbar wird. Wie auf allen Antemensalia des Nordens werden die einzelnen 
Themen der Ereignisse des Heils in fast quadratische Felder eingetieft, deren 
gesamter Beschlag aus Silber gebildet ist. Die Grundflächen des Silbers sind 
schon schwarz geworden. Nur die Erhöhungen sind vergoldet und lassen vor 
dem dunklen Grund das schimmernde Spiel wechselnder Helle erstehen, das 
hier das Bild des Heimgangs Jesu so deutlich machen hilft, daß darin das Ganze 
und Bestürzende seines Kommens erweckt wird. Das Bild gleicht den Worten 
aus der Triumphhymne Notkers von St. Gallen: 

Den Sprung tat er vom Himmel 
hin in den Schoß der Jungfrau, 
dann in die Fluten von Raum und Zeit ... 
Aber der Sprünge mächtigsten, 
den hat er heute getan: 
Wolken, Ätherhöhen 
durchstieß er in freiem Flug ...9 

Im isländischen Marienpreis aus dem 14. Jahrhundert heißt es: •Mit Sieg er- 
hob sich dann an einem Sonntag der Heldenherr vom Tod und offenbarte vor 
vielen Menschen seine Unsterblichkeit, er, der sich doch selbst in den Tod ge- 
geben hatte. 40 Tage gingen ins Land, ehe er seinen Leib, den er von der Mut- 
ter empfing, in die himmlischen Höhen hob."lü 

Das Bild des wiederkehrenden Christus (Farbtafel 4) bildet im Antemensa- 
le von Broddetorp die Mitte der ganzen Goldtafel, die vier von 24 Feldern 

8 Eystein Asgnmsson, Str. 33. 
9 Aus: W. Nyssen, F. P. Sonntag, Der Gott der wandernden Völker, Leipzig-Olten 1969, 50. 
10 Eystein Asgrimsson, Die Lilie, Str. 67, aus: W. Lange, a.a.O., 68. 



Wilhelm Nyssen 460 

des heiligen Geschehens ausmacht. Sonne und Mond überragen den Men- 
schensohn, huldigende Engel umgeben ihn seitlich, die unteren Felder zeigen 
die Apostel als die Beisitzer des letzten Gerichtes. Mit der Darstellung des 
thronenden Christus ist der Gedanke an das Ende der Geschichte und an den 
wiederkehrenden Herrn verbunden. Im Antemensale von Broddetorp in Mit- 
telschweden entstand in vergoldeter Silbertreibarbeit das Antlitz eines Königs, 
das als Zeichen von Weisheit und Gerechtigkeit die Wirrnis des Wandels der 
Geschichte durchdringt. Die Darstellung reicht an die Ausdrucksgewalt früher 
Strophen, in denen am Anfang des Weges dieser Völker in die Geschichte Kö- 
nige geschildert werden, die aus unbestechlicher Kraft zu richten und Frieden 
zu stiften Erfahrungen aussagen, die am Anfang bereits den ganzen Weg der 
Geschichte zu umspannen scheinen.11 •Die Welt ist tot, was ist zu tun? Wo fin- 
det sich einer, der sich selbst retten kann? Nirgends, denn im Schmutz der Sün- 
den beschwert wahrhaft einer den andern. Einen Ausweg nur gibt es, den ich 
bezeugen will • unter Tränen trete ich vor: daß du selbst, teurer Gott, der 
Menschheit hilfst, auf daß sie ihr Leben empfange."12 

Die Synthese von Religiosität, die aus der Naturverbundenheit und der Schicksalsangst des 
Menschen emporsteigt, und christlicher Botschaft, die zugleich erhebt und befreit, ist von Prof. W. 
Nyssen oftmals dargestellt worden. In/?omara'A:-/!o/ieWe/f des Mmsc/iert(Occidens, Bd. 5). Trier, 
Spee-Verlag 1980. 113 S. (mit 56 Farbtafeln und 14 Abb. im Text), Ln., 68 DM, zeichnet er 
das Menschenbild einer großen Epoche der Geschichte. In sechs grundlegenden Kapiteln wird mit 
literarischen Zeugnissen und ausgewähltem Bildmaterial zuerst der Bildgrund (die großen Sym- 
bole und Zeichen) dargestellt. Der Text führt weiter über den Menschen und seine Welt hin zur 
Wiederkunft dessen, der unser menschliches Planen und Schaffen übersteigt. Die letzte Zusam- 
menschau zeigt: Die romanische Welt kündet eine Ordnung, in der der Mensch sich und Gott fin- 
den kann, in der Individuum und Gemeinschaft keine Gegensätze bilden, in der die Schönheit 
nicht protestiert, sondern Gottes Herrlichkeit bezeugt. Die 56 Farbbilder von z.T. hervorragender 
Qualität greifen Motive vom Dom in Lund bis Santiago de Compostella, vom Dreikönigsschrein in 
Köln bis zu Miniaturen aus den Evangelistaren auf. Weil die Fotos nicht einfach nur dokumentie- 
ren, sondern gültige und sprechende Ausschnitte geben, wird der Band zu einem Meditationsbuch, 
in dem das heute üblicherweise Angebotene weit übertroffen wird. 

Die gesammelten Aufsätze in •Irdisch hab' ich dich gewollt" (Konrad Weiß), Beiträge zur Denk- 
und Bildform der christlichen Frühe (Occidens, Bd. 6). Trier, Spee-Verlag 1982. 295 S. (mit 34 
farbigen und 31 schwarzweißen Abb.), Ln., 49,80 DM, dokumentieren den breiten kunsthistori- 
schen, theologischen und gegenwartsbewußten Untergrund, auf dem W. Nyssen seine Synthesen 
aufbaut. Es sind gesammelte Aufsätze, die mit vielen Bildern illustriert sind. Die Thematik reicht 
von der Vätertheologie bis zum •Abenteuer gegenwärtiger Mystik", von •Romanischen Marien am 
Rhein" bis zum •Westportal von Chartres", von Franziskanischen Schriften (Nyssen hat Bona- 
venturas Hexaemeron übersetzt) bis zum Gespräch mit der orthodoxen Kirche (der Autor ist Eh- 
rendoktor der theologischen Fakultät in Bukarest). Wie immer sind die Beiträge mit großen, oft 
selbst übersetzten Texten ausgeschmückt und sprechen, wie der Gesamttitel aussagt, die Leibwer- 
dung der christlichen Erfahrung - weil Gott Mensch wurde - an. Die Form der gesammelten 22 
Aufsätze in diesem Band hat den Vorteil, daß man die oft sehr dichten Texte mit ihren Bildern 
gleichsam in Etappen meditieren kann. Die Redaktion 

11 Aus: W. Nyssen, F. P. Sonntag, Der Gott der wandernden Völker, a.a.O., 50. 
12 Eystein Asgrimsson, Die Lilie, Str. 21, aus: W. Lange, a.a.O., 21. 




