LITERATURBERICHT

Glaubensbegriindung. Zur Frage nach Gott
und zur Grundlegung der Theologie

In klarer und knapper Sprache legt H. Wagner eine niitzliche Einfiihrung in die Fun-
damentaltheologie vor. Seine iiberblickartige Grundinformation beginnt mit der ,,Ma-
gna Charta“ der theologischen Wissenschaft: ,,Seid stets bereit, jedem Rede und Ant-
wort zu stehen, der nach der Hoffnung fragt, die euch erfiillt. (1 Petr 3, 15) Die Haupt-
anfgabe der Fundamentaltheologie besteht darin, ,,anfzuzeigen, daB die christliche Of-
fenbarung den Anspriichen menschlicher Vernunft und Erwartungen geniigt* (104).
H. Wagner bietet dazu einen historisch interessanten und inhaltlich aktuellen Grund-
rif3, der den Blick nach ,,drauBen* (Verteidigung, zuweilen im Vorgang der Solidarisie-
rung) wie den Blick nach ,,drinnen‘ (Darstellung und Begriindungsschemata) beriick-
sichtigt. Uber manche Details kann man zu Recht auch anderer Meinung sein, z. B. ob
das theologische Teilstiick ,,Lehre der Kirche* insgesamt der Fundamentaltheologie
zuzuordnen ist (55); Hegel und Kierkegaard anf einer (!) Seite (92) zu kommentieren,
ist kanm sinnvoll. — Anf zahlreiche Autoren wird kurz und prignant eingegangen: E.
Biser, M. Blondel, G. Ebeling, H. Fries, W. Joest, P. Knauer, A. Lang, J. B. Metz, W.
Pannenberg und K. Rahner.

Wichtig scheint mir, noch mehr hervorzuheben, daB die prinzipielle Christozentrik
(62; vgl. Dei Verbum 1, 4) in der Fundamentaltheologie auch methodisch relevant wird.
Ohne explizit zuzugeben und daranf zu bauven, daB der ,,lebendige Grund* sich letztlich
selbst zur Sprache bringen muB}, wire jeder Versuch, die (formale und inhaltliche)
Glaubwiirdigkeit der Offenbarung argumentativ anfzuweisen, von vornherein zum
Scheitern verurteilt. Das heiB3t: In der Fundamentaltheologie selbst muB a priori Ranm
gegeben werden, so ,,daB die Evidenz der Richtigkeit an der Sache selbst und von ihr
her aufleuchten kann“ (H. U. von Balthasar, 73). AuBerdem darf methodisch nicht
ausgeklammert werden — sondern darauf kommt es ja gerade an —, dal verniinftiges
bzw. iiberverniinftiges Denken den Menschen in seiner Freiheit (seinem ,,eigentlichen
Grund“) tangieren mochte. Erst dann kann er wirklicher, personaler Adressat von Of-
fenbarung werden, wenn er sich in Freiheit und Geschichte durch Gottes Gnade auf
dem Weg zu ihm, der absoluten und ewigen Freiheit, befindet. In diesem Zusammen-
hang kann man betonen, daB es in Theologie und Verkiindigung letztlich nicht bloB um
eine argumentative Mitteilung von ,,Wahrheiten‘ (= Glaubenssitzen), sondern nm die
befreiende Wahrheit selber geht, den Vollzug der gottlichen SelbsterschlieBung, die
Gottes Offenbarung im Grunde ist (93). Und noch genauer: um die freiwillige Selbst-
mitteilung Gottes (26) in Fleisch und Blut. Der lebendige Christus selbst ist also der
Grund des Glaubens (G. Ebeling), der Weg, die Wahrheit und das Leben (Joh 14, 6).
Im MaBe seiner Prisenz gewinnt die Theologie, auch die Fundamentaltheologie, an

1 Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1981. 132 S., kart., DM 36,—.



Literaturbericht 469

Gewicht. Die hier vorgelegte Einfithrung ist ein Wegweiser, der dem ,,Grunddogma‘
des Christentums, der Menschwerdung Gottes, die als tatsdchliches Ereignis jeglicher
dariiber nachdenkenden Theologie voraus ist, dienen méchte.

Zusammen mit J. Niemann insistiert W. Kern? darauf, daB die Kirche der eigentliche
Ort ist, an dem die Theologie zu Hause ist. Doch nicht nur die Theologie, sondern die
Uberlieferung des lebendigen Glaubens findet der Gldubige dort. Der einzelne Christ
hat je nach Problemlage seinen Glauben, die Ubereignung der ganzen Existenz des
Menschen an Gott, mit seiner Rationalitdt in Einklang zu bringen. Dazu hilft diese
Theologische Erkenntnislehre. ,,Die Fundamentaltheologie hat auf argumentative
Weise nach den verniinftigen Griinden der Entscheidung fiir den christlichen Glauben
zu fragen.” (11)

Der Leser findet 1. Bemerkungen zur Begriffsgeschichte von Theologie als Wissen-
schaft (16-54), 2. Ausfithrungen zur hermeneutischen Situation der Heiligen Schrift
(55-97), 3. Uberlegungen zur Bedeutung der Tradition in der Kirche (98—124), 4. Bei-
trdge zum Verstindnis von Dogma und Dogmenentwicklung (J. H. Newman, J. E.
Kuhn, K. Rahner) (125-149), 5. Reflexionen iiber das kirchliche Lehramt (150—1835).
Dessen Aufgabe besteht u. a. darin, ,,nachtréglich festzustellen, ob die konkrete Dog-
menentwicklung, eine bestimmte neue theologische Ansicht, eine legitime Interpreta-
tion des christlichen Glaubens ist* (143).

Das Buch ist ein hochst niitzlicher AufriB nicht nur fiir Theologiestudenten, sondern
fiir jeden, der sein katholisches Katechismuswissen in einem wichtigen Bereich der
Theologie solide (und akademisch) dargeboten bekommen mdchte. Man findet ein
breites Spektrum informativer und erhellender Einzelaussagen. Theologiegeschichtli-
che und dogmatisch unmittelbar relevante Passagen ergidnzen einander.

K.-H. Weger? wihlt einen sowohl methodisch als auch didaktisch anderen Weg, um
Aspekte des Grundanliegens der Fundamentaltheologie dem neuzeitlichen Menschen
anfzuschlieBen. Seiner Absicht, als Christ den Atheismen und der modernen Reli-
gionskritik argumentativ entgegenzutreten, kann man nur zustimmen. Und es gilt:
,,Gott darf nicht indoktriniert werden miissen. Das Menschsein selbst muf eine innere
Voraussetzung des Glaubens an Gott sein. Das ist das Ziel, gleichsam die alle diese
Uberlegungen tragende ,Leitidee‘.* (46) Dennoch bleibt prinzipiell gesehen die Frage,
ob Prolegomena zu einer neuen Fundamentaltheologie nicht eher unmittelbar an einer
jesuanischen Christologie (die allgemein giiltigen anthropologischen Fragestellungen
lieBen sich am Menschen Jesus festmachen) als an einer ,,anthropologischen Theolo-
gie* ansetzen miifiten. Doch dies kann hier jetzt nicht diskutiert werden.

In den ersten zehn Kapiteln (12-202) versucht K.-H. Weger zu zeigen, daB es mit
dem Anspruch von (auch wissenschaftlicher) Exaktheit und logischer Stringenz des
Atheismus nicht so weit her ist. Er tritt auf gegen H. Albert, J. Amery, A. Camus, L.
Feuerbach, S. Freud, C. Levi-Strauss, K. Marx, (H. Plessner) und J. P. Sartre. Sowohl
Agnostizismus, dialektischer Materialismus, kritischer Rationalismus, liberaler Huma-

2 Walter Kern/Franz-Josef Niemann, Theologische Erkenntnislehre (Leitfaden Theologie 4).
Diisseldorf, Patmos 1981. 188 S., kart., DM 19,80.

3 Karl-Heinz Weger, Der Mensch vor dem Anspruch Gottes. Glaubensbegriindung in einer agno-
stischen Welt. Graz/Wien/Koln, Styria 1981. 248 S., geb., DM 34 —.



Literaturbericht 470

nismus als anch Neopositivismus u. a. kommen auf den Priifstand (vgl. bes. 170f). Eine
Implikation des Atheismus besteht darin, jegliche, auch authentische religiose Erfah-
rung von vornherein als Projektion, Illusion, Moment der universellen Zwangsneurose,
Entfremdungsform usw. abzutun, nm an seiner appellativen Hypo-these (= Unter-stel-
lung) festhalten zn kénnen, daf allein das innerweltlich Faktische die ganze Wirklich-
keit sei. ,,Das Faktische wird zur letzten und inappellablen Instanz.“ (176) Es soll wie
ein Tabu immer neue Auffordernngen parat halten. Aber gerade dies 148t sich nicht als
Standpunkt der Vernunft ausweisen. — Und dennoch vermag die moderne Religionskri-
tik den Glauben der Glaubigen zu ldutern. In der Konfrontation mit ihr erkennt man
das fragwiirdige Biindnis zwischen christlichen Werten und ideologischem Gedanken-
gut, zwischen echter und falscher Frommigkeit.

Im SchluBkapitel (203 f) geht es nm den transzendentalen Aufweis der Existenz Got-
tes. Es handelt sich dabei nm einen aufmerksam machen wollenden ,,Hinweis auf den
,Hintergrund‘ unserer Erfahrungen und Vollziige, einen Hintergrund oder ,Horizont’,
der, wenn auch nicht in ausdriicklicher GewuBtheit, immer da ist und dessen schlecht-
hinniges Fehlen oder Ausbleiben nicht sein kann‘ (207). In diesem Kapitel wird ge-
fragt, was niherhin bedeute: In jedem Leben waltet ein Unsagbares, ein Unverfiigba-
res. Warum titiger Einsatz und selbstvergessene Hingabe? Wie sind menschliche
Transzendenzerfahrungen richtig zn interpretieren? (Der Mensch als Frage, als Sinn-
frage, als Wesen unbegrenzter Transzendentalitét, als Freiheit, als Selbstiiberbietung,
als In-der Welt-Sein, als Trager der Dynamik von Geistigkeit, als kontingentes Wesen,
als Aufgabe, als gerechtfertigtes Herz, das glaubt und hofft.) Dieses letzte Kapitel halte
ich fiir das beste des Buches.

Das Buch beriicksichtigt nicht explizit die dialogische Grundsituation des Menschen,
die ja das Modell fiir das Gott-Mensch-Verhéltnis abgibt. Miflverstdandlich fiir man-
chen bleibt sicherlich die Verkniipfung von Gott und der Bedingung der Mdoglichkeit
menschlicher Vollziige und Erfahrungen (= der Vorgriff iiber jedes konkrete Denk-
bare und Verwirklichbare hinaus; K. Rahner) (vgl. 108f; 208f). Dennoch wird, vor al-
lem gegen Ende, die Verniinftigkeit des Glaubens transparent; die Glaubwiirdigkeit
des Glaubens an Gott wird eindrucksvoll und iiberzeugend dargestellt.

Das Entscheidende der Qualitit einer Glaubensbegriindung liegt im Verstdndnis von
Offenbarung. Denn Gott hat sich offenbart®. In seinem kleinen Buch stellt Weger ent-
scheidende Fragen: ,,Welches ist der Sinn einer moglichen Offenbarung, wozu soll Of-
fenbarung iiberhaupt gut sein? Und was ist der Inhalt dessen, was wir iibernatiirliche
Offenbarung nennen? Wie 148t sich dariiber hinaus Offenbarung als Offenbarung er-
kennen, wenn sie doch nur in menschlicher Geschichte erscheint? Wie 1d8t sich die
Einmaligkeit der christlichen Offenbarung erweisen, vor allem angesichts der uns heute
bekannten Vielfalt von Religionen?* (7f) K.-H. Weger gibt darauf gnte Antworten.

Da wohl auch in Zukunft die Theologie und die Philosophie miteinander zu tun ha-
ben werden, sei exemplarisch anf zwei Biicher hingewiesen, die aus philosophischer
Perspektive die Frage nach Gott stellen. Wie steht es nm rational verantwortbares
Sprechen von Gott? Was besagt der Unterschied von Gott und Idol, einem Abgott?

4 Karl-Heinz Weger, Gott hat sich offenbart (Worauf es ankommt). Freiburg/Basel/Wien, Herder
1982. 124 S, kart., DM 6,90.



Literaturbericht 471

B. Casper ist der Herausgeber der beiden Biicher Phinomenologie des IdolsS und Gott
nennen®, die diese und ahnliche Fragen behandeln. Dem bekannten Professor fiir
Christliche Religionsphilosophie in Freiburg i. Br. sei fiir seine Miihe ausdriicklich
gedankt.

Die Anfsitze sind keine leichte Kost — aber die Miihe des Lesens lohnt sich. Die ein-
zelnen Beitrige stehen in sich. Sie sind im Kontext von gemeinsamen Tagungen einer
internationalen Gruppe von Philosophen und religionsphilosophisch interessierten
Theologen entstanden, die sich seit 1976 regelméBig in Paris trafen. Die Gemeinsam-
keit der Gesprachspartner besteht in dem Interesse an der Frage nach dem unbedingten
Sinn menschlichen Daseins. Und damit unmittelbar verkniipft ist die Frage nach dem
Mal} menschlichen Handelns. Die Sprache ist dabei das Hauptmedium, durch das die
Antwort an ihr selbst zum Vorschein kommen soll. Wie kann man vor diesem Hinter-
grund verantwortbar von Glaube und Religion sprechen? Einige wenige Aspekte der
Beitrdge und ein kurzer Kommentar werden geniigen miissen.

J. Reiter bietet einen inhaltlichen Aufril der gemeinsamen Fragestellung, und dar-
iiber hinaus stellt er Perspektiven der einzelnen Teilnehmer vor. Einsichtig wird, wieso
jede sachgerechte Kritik eines Idols letztlich von der Phdnomenologie des Idols lebt. —
Das Unverfiigbare in der Sprache ermoglicht Zugéinge zur Dimension des Religiosen.
(29) Das Religiose besitzt an sich selbst die Qualitit des Unverfiigbaren. Vom Unver-
fiigbaren selbst, von Gott her wird der Dialog gestiftet. Die Unbedingtheit dieses An-
fangs vom anderen her wird als Voriibergang im Voriibergegangen-sein erinnert. Erst
wo die prinzipiell offenbleibende Struktur des Wortes geschlossen wird, ist der Raum
bereitet fiir das Anftanchen der Idole (43). — B. Casper legt eine Besinnung auf das
Phidnomen des Idolischen vor, indem er Rilkes ,,Fiinf Gesdnge‘‘ bedenkt. ,,Die epipha-
nischen Gétter (z. B. der Kriegsgott) sind nicht Gott. Dies zeigt sich im Schmerz des
Menschen, und der Schmerz des Menschen, in welchem sich dies zeigt, ist das Mensch-
lichste des Menschen.* (63) Es gibt ,, fiir das Denken keinen kontinuierlichen Ubergang
von der Wirklichkeit der Gotter zu der Wirklichkeit Gottes* (49). — Fiir manchen recht
knorrig philosophiert A. Halder zum Thema ,,Bild und Wort“. (Auch M. Heidegger
und H.-G. Gadamer kommen zu Wort.) Sein Verstdndnis von Sein wird nicht iiberall
Zustimmung finden, aber es ist geistreich, genauso wie seine Uberlegungen zu Ge-
schichte und Geschichten. — Die Gedanken, die J.-L. Marion iiber Bild/Ikone vorlegt,
sind oft recht erbanlich — im positiven Sinn des Wortes —, z. B.: ,,Das Idol spielt die
Rolle eines Spiegels, nicht eines Portrits: eines Spiegels, der dem Blick sein Bild zu-
riickwirft, oder genauer: das Bild seiner Absicht und der Reichweite dieser Absicht.*
(113) Der Mensch fallt monologisch auf sich selbst zuriick, und ein anderes Du kann
nicht erscheinen. Oder: ,,Das wirkliche Bild versucht, das Unsichtbare als solches sicht-
bar zu machen, das heiit zu bewirken, daB das Sichtbare nicht anfhort, auf ein anderes
als es selbst zu verweisen, ohne daB jedoch dieses andere jemals reproduziert wiirde.
(122),,Das Bild schaut uns an (z. B. eine Christusikone) — es betrifft uns darin, daB es
sichtbar die Intention des Unsichtbaren geschehen 14Bt. (125)

5 Mit Beitragen von B. Casper, A. Halder, J.-L. Marion, J. Reiter, F. Ulrich. Freiburg/Miinchen,
Alber 1981. 286 S., kart., DM 39,—.

6 Mit Beitrdgen von E. Levinas, J.-L. Marion, M. M. Olivetti, J. Reiter, P. Ricceur, G. Sauter, D.
Zeller. Freiburg/Miinchen, Alber 1981. 252 S., kart., DM 39,—.



Literaturbericht 472

F. Ulrich schreibt iiber die Sprache der Begierde und iiber Zeitgestalten des Idols
(133-269). Hier muB der Rezensent den Leser allein lassen; denn die Dichte und Fiille
der philosophischen und theologischen Gedanken lassen sich weder zusammenfassen
noch angemessen charakterisieren. Jeder muf3 hier selbst lesen und meditieren. Unwill-
kiirlich wird man wihrend der Lektiire dieser Phinomenologie des Idols an die Phino-
menologie des Geistes erinnert, in der Hegel die lebendige Vieldimensionalitit der
Wirklichkeit dialektisch zu begreifen versucht. Im Unterschied dazu bietet Ulrich auf
analogem Niveau eine Gestalt philosophischen Denkens an, die mit der Sache der
christlichen Uberlieferung ganz und gar vereinbar ist. Er verfillt nicht dialektischen
Grundmustern und einer ihnen korrespondierenden Logik. Im Vorwort schreibt der
Herausgeber B. Casper zu diesem Werk von F. Ulrich: ,,Was er etwa iiber die dreifache
Sprach-Idolatrie ,Herrschaft des gewesenen Sprachbestandes, grenzenlos ausstehende
Zukunft utopischen Sprechens und grenzenlose Unaufhérlichkeit des Geredes® sagt,
konnte seine Auswertungen bis hin zu Analysen der Glaubwiirdigkeit politischer Rede
haben; aber auch hin bis zu einer kritischen Sichtung des Sprachbestandes liturgischen
Redens. (14) Allein wegen des Beitrags von F. Ulrich lohnt es sich schon, dieses Buch
zu kaufen.

Im Buch Gott nennen wird besagtes Thema im sorgsamen Horen auf das Geschehen
der Sprache selbst und auf die geschichtliche Uberlieferung hin, wie es zu dem Nennen
Gottes kommt (10), entfaltet. An einem Beispiel aus dem Psalter weist D. Zeller einige
Grundelemente des Namens Gottes nach. Es geht nicht um Kultmechanik, sondern um
verniinftiges Vertrauen. Jahwe ist letzte Instanz fiir den beten wollenden Menschen,
dessen Sprache religits wird, wenn er zum Sprechen auf Gott hin befreit ist (33). ,,Wer
zu Gott ruft, beroft sich auf das Verhiltnis, das Gott in Freiheit mit ihm eingegangen ist,
oft auch auf seine eigene Treue. Gebet ist Aktualisierung eines solchen Verhiltnisses,
Verwirklichung relationaler Freiheit.“ (23) Gott ist der Gott des Bundes. — Ganzin der
Tradition des Alten Testamentes stehend philosophiert E. Levinas. Nach seinem Glau-
ben bedeutet der Gott der Bibel auf unwahrscheinliche Weise das Jenseits des Seins, die
Transzendenz (83). Man sollte mehr vermuten, rit er, ,,daB} eine Rede anders sprechen
kann als in der Weise, daB sie sagt, was sie drauBBen gesehen oder gehort oder im Innern
gepruft hat* (94). Wie kann eine Rede unmittelbar Wort Gottes sein? Levinas legt auf
fast 40 Seiten subtil Gedanken zum Thema ,,Gott und die Philosophie‘ vor. — P. Ri-
cceur handelt mit der ihm eigenen Brillanz das Nennen Gottes ab. Der gehorte biblische
Text ist sein Fluchtpunkt. Er wei3 davon, daf3 ,,das Amalgam von Sein und Gott die
subtilste Verfiihrung ist“ (57). Gott wird in verschiedener Weise genannt: ,,in der Er-
zidhlung, die Ihn erzihlt, in der Prophetie, die in Seinem Namen spricht, in der Weisung,
die Thn als Ursprung des Imperativs anzeigt, in der Weisheit, die Thn sucht als Sinn des
Sinnes, im Hymnus, der Ihn in der zweiten Person anruft* (64 f). Manchem Leser kann
Ricceurs dialektisches Reden zuweilen etwas ldstig werden, vielleicht weil man merkt,
daB3 verschiedenes so nicht stimmig genug ist, z. B. wenn es um Auslegungen neutesta-
mentlicher Texte geht (vgl. 68f); auch bei der Interpretation der dogmengeschichtli-
chen Uberlieferung (70f) klingt manches eigenwillig. — J. Reiter formuliert in seinen
Uberlegungen zu einer Phinomenologie des Nennens Gottes Konsequenzen einer
nicht nur methodologischen Verlegenheit in geschichtlich-systematischer Sicht. Ein



Literaturbericht , 473

prinzipiclles Ausweichen ins Verstummen stelle letztlich wohl noch eine schlimmere
Verfehlung dar als das tatsdchliche MiBlingen des Nennens Gottes (129). Gott will ge-
nannt sein. M. Buber bezeichnet das Wort ,,Gott* als das ,,beladenste aller Menschen-
worte. Keines ist so besudelt, so zerfetzt worden. Gerade deshalb darf ich darauf nicht
verzichten.” (127) Urspriinglich gehort das Wort ,,Gott zum religiosen Phinomen,
das im Bereich des Heiligen zu Hause ist und als ein Phdnomen sui generis (eigener Art)
anzuerkennen ist, wenn es in authentischer Sachlichkeit erschlossen werden soll (134).
Es ist durchgingig universal qualifiziert, d. h. es besitzt Bedeutung fiir jegliches und je-
den. Es verwirklicht seine Universalitit in dem MaBe, wie es in Manifestationen sui ge-
neris zum Vorschein kommt (141). ,,Nur wenn in einer Phdnomenologie des Nennens
Gottes dieser ,Gott im Genitiv* eine Chance des Sich-Zeigens hat, bietet sich einer sol-
chen Phianomenologie ihre Chance als Phinomenologie.* (142) Dabei kann natiirlich
dieses Sich-Zeigen nicht identisch sein mit einer idolischen Epiphanie, einem geheim-
nislosen Greifbarwerden, sondern fiir das religiése Phinomen jener Phinomenologie
ist die Antwort des Ganz-Anderen konstitutiv. — Die Strenge der Logik der Liebe ist
durchaus mit Wissenschaftlichkeit vereinbar. Die ratio (Verstand) ist eine Dimension
des intellectus (Erkenntnisvermégen), Verstand ein Aspekt der Vernunft. J. L. Marion
bringt in seinem Aufsatz ,Strenge der Liebe'” Beispiele, die dies demonstrieren. Zn die-
sem Zweck erwdhnt er performative Aussagen, die nicht nur informieren, sondern die
Personlichkeit des Sprechenden einbringen. Sie machen deutlich: ,,Jeder Mensch hat
zumindest im Prinzip in sich und aus sich die bleibende Vollmacht, die allein Verspre-
chen, Schwur, Liebe, Verfluchen usw. giiltig machen kann. Ohne diese Vollmacht hért
er in einem gewissen Sinne auf, die Fiille dessen, was den Menschen ausmacht, darzu-
stellen.” (171) Anfgrund solcher Vollmacht, die frei abgehandelt wird, zeitigt der
Mensch wesentliche Beziehungen gemafB der Logik freiwilliger Liebe. Zutiefst, bewuBt
oder unbewuBt, ist — und dies wird bei Marion herausgehoben — die Logik und Strenge
der Liebe im christologischen Ereignis verwurzelt. Von dort her wird transparent: ,,Die
Giiltigkeitsregeln des Bekenntnisses des Glanbens riihren von der Liebe her, als Logos
toi stauroi.* (Wort vom Kreuz) (183) Restlose EntduBerung aus Liebe begriindet
Glaubwiirdigkeit. — M. M. Olivetti bedenkt die gesellschaftliche Dimension des Nen-
nens Gottes. Vom System Gesellschaft her schreibt er der Kirche als Wir-Gestalt die
gesellschaftliche Funktion zu, ,,daB sie den Unnennbaren nennt und den Namen des
Unnennbaren bewahrt. Die dem Volk Gottes eigene Funktion ist also die, das regula-

7 Die Beitrége von J. L. Marion sind erweitert und modifiziert erschienen unter den Titeln
,,L’idole et I'icbne* und ,,La derniére rigueur*, in seinem neuesten Buch: Dieu sans ’étre, Paris
1982, 15-37; 259-277, ein Buch, das lesenswert ist. Die jeweilige Durchstreichung (besser:
,,Durchkreuzung*‘) des Wortes Goll (DXeru; ca. 140 mal), womit Marion eine radikale Entsubstan-
ziierung des ,,ens absolutum* und dadurch eine Metamorphose der ontologischen Differenzin den
Akt des Schenkens zum Ausdruck bringen will, wirkt allerdings spekulativ etwas hilflos und skur-
ril.

Ohne zu einem abschlieBenden Urteil kommen zu kénnen, wurde ich das Gefiih] nicht los, da$
unter dem Schein der Wiedergewinnung einer christlichen Ontologie die Gefahr eines hichst be-
drohlichen supra-naturalistischen Fundamentalismus lauert. In diesem Zusammenhang sei nach-
driicklich darauf hingewiesen, dal der Durchbruch in den iiberwesenhaften Seinsaki als Gabe und
das Verstehen der ontologischen Differenz als Schenkungsereignis positiv schon in dem Werk von
F. Ulrich, Homo abyssus. Das Wagnis der Seinsfrage, Einsiedeln 1961, entfaltet ist.



Literaturbericht 474

tive Ideal, der allgemeinen Gesellschaft als VerheiBung zu bewahren, jenes Ideal, auf
welches das jeweils weiteste System sich nicht direkt berufen kann“ (217).

Denn nur die Kirche weiB sich —im Glauben — von Gott als Volk Gottes erwihlt und
bekennt ihre Herkiinftigkeit von Jesus Christus selbst. — Mit G. Sauter und seinen
Uberlegungen schlieBt dieser Band, dessen Untertitel ,,Phéinomenologische Zugéinge*
dadurch eingeldst ist, daB auf eine ,,Sache* gezielt wurde, die je spezifisch zur Darstel-
lung gelangte, ohne dal} sie deswegen schon an sich selbst identisch gewesen wire.
Diese Differenz und Offenheit ist fiir den Leser fruchtbar. Wenn G. Sauter behauptet,
,»daB unser Reden von Gott nur méglich ist auf Grund des Redens zu Gott“ (219), dann
wird damit gegen Ende noch die unmittelbar existentielle Seite der Gespréachspartner
beriihrt. Damit ist intendiert, daB der einzelne sich so am Sprachspiel beteiligt, daB
nicht nur philosophische Zuginge, Arten und Weisen des Redens und Betens jeweils
ins Spiel gebracht werden, sondern daB aufgeht: Der einzelne selbst mit seiner uner-
setzlichen Freiheit steht auf dem Spiel. Sauter schreibt: ,,Das Gebet lebt aus dem Ge-
heimnis der Freiheit: der Freiheit Gottes, der in Schdpfung und Menschwerdung ein
anderes Dasein sich gegeniibertreten 1afit ... Wer betet, spricht aus Freiheit und ruft
Gott in seiner Freiheit an.*“ (228) Dadurch werden die Idole iiberwunden und Gott mit
seinem Namen genannt.

Die religionsphilosophischen Beitrége in den zuletzt genannten Biichern sind z. T.
auch explizit fundamentaltheologische Uberlegungen. Zahlreiche Bausteine, die weit-
hin schon systematisch geschichtet sind, legt Kardinal Ratzinger in seinem neuesten
Werk dazu vor®. Nach der Lektiire dieses gut gegliederten Sammelbandes bedauert
man, daB kein Register vorhanden ist.® Bei aktuellen Anldssen wiirde man gerne in die
Fiille der hochst aufschlureichen Gedanken, Anregungen und Formulierungen zu-
riickgreifen. Nicht nur wegen der sprachlich eleganten und geistreichen Uberlegungen,
die J. Ratzinger anstellt, sondern wegen der Sache selbst, die thematisiert wird, lohnt
sich das Studium der Beitrige. Zwei Aspekte sollen hier besonders genannt werden.
— Die Frage nach dem rechten Verstindnis von Freiheit ist gerade in der Neuzeit ein
entscheidender Angelpunkt nicht nur fiir einen orthodoxen Begriff von Gnade, son-
dern auch fiir eine glaubwiirdige Darstellung der christlichen Botschaft in der Welt von
heute. Das Bedenken von Freiheit durch K. Rahner wird von J. Ratzinger hart kritisiert
(169f). ,,Ich glaube also, mit einem Wort, daB3 der Kern des Problems von Rahners Syn-
these in seinem Verstiandnis der Freiheit liegt ...; im Grundansatz hat Rahner weithin
den Freiheitsbegriff der idealistischen Philosophie libernommen — einen Begriff von
Freiheit, der in Wirklichkeit nur auf den absoluten Geist —auf Gott —, aber nicht auf den
Menschen paBt.““ (177) Dies wére formal an und fiir sich vielleicht nicht so wichtig, aber

8 Joseph Kardinal Ratzinger, Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur Fundamentaltheologie.
Miinchen, E. Wewel Verlag 1982. 416 S., brosch., DM 28,— (Ln., DM 36,-).

2 Folgende Stichworter dokumentieren, welch breites Spektrum von Themen den Leser erwartet:
Amt, Anthropologie, Atheismus, Auferstehung, Aufklirung, Bildung, Bischofe, Christentum,
Communio, Credo, Erfahrung, Eucharistie, Evangelium, Fest, Gemeinde, Geschichte, Glaube,
Gleichnis, ,,Gott*, Heil, ,,Heiliger Geist*, Heilsgeschichte, Humanitét, Innerlichkeit, ,,Jesus
Christus‘, Katechumenat, Katholizismus, Kirche, Lebenssinn, Liturgie, Metanoia, Mission,
Okumene, Opfer, Orthodoxie, Papsttum, Patristik, Priestertum, Sakramente, Schépfung, Siinde,
Taufe, Theologie, Tradition, Vaticanum II, Wahrheit, Weisheit, Wissenschaft.



Literaturbericht 475

es impliziert in der Perspektive Ratzingers schlimme theologische Konsequenzen: ,,Er-
innern wir uns an die Formel: ,Wer ... sein Dasein annimmt, ... der sagt ... zu Christus ja.*
(Rahner) In dieser spirituellen Umsetzung der transzendentalen Reduktion — die ja
auch deren geheimer Ausgangspunkt war — sehe ich die Auflésung des Besonderen ins
Allgemeine, die der Neuheit des Christlichen widerspricht und die christliche Befreinng
zu einer Schein-Befreiung depotenziert.“ (174) ,,BloB das Menschsein annehmen, wie
es ist (oder auch ,in seiner letzten Bedingungslosigkeit) — das ist nicht Erldsung, son-
dern Verdammnis. ... Aus dem Ungeniigen der spirituellen Formel, in der sich Rahners
Geschichtstheologie konkretisiert, klart sich fiir mich auch das zunichst unerwartete
Umschlagen dieser transzendentalen Reduktion in marxistisch inspirierte Theologie in
der Generation nach Rahner.* (175) Wenn die Charakterisierung Rahners und die Kri-
tik an seinem theologischen Ansatz stimmig sind, sind hier gewiB Klirungen nétig— und
wohl nicht nur im privaten Gespriach. Man muf3 fragen: 1st dies wirklich der ganze K.
Rahner, den J. Ratzinger in Blick nimmt? Ich glaube das nicht.

— Zukunftstrichtiger als die oben genannte Differenz zwischen J. Ratzinger und K.
Rahner scheint mir die kirchengeschichtlich héchst bedeutsame Auffassung von Kardi-
nal Ratzinger beziiglich der Okumene zwischen Orthodoxie und Katholizismus zu sein.
Was J. Ratzinger als Prifekt der Glaubenskongregation und Freund des Papstes dazu
sagt, 1dBt hoffen, da8 wir den Tag der wiederaufgenommenen Kommuniongemein-
schaft noch erleben konnen. ,,Die westliche Maximalforderung an den Osten wiire es,
eine Anerkennung fiir den Primat des rémischen Bischofs in dem vollen Umfang zu ver-
langen, wie er 1870 definiert wurde. Die 6stliche Maximalforderung wire es, die Pri-
matslehre von 1870 als volligen Irrtum za erkldren.* (270) Keine der Maximalforde-
rungen enthélt eine wirkliche Hoffnnng auf Einheit (208). Solche Standpunkte verhin-
dern die notwendige Einheit. Die Diagnose von Kardinal Ratzinger lautet: ,,Fine Kir-
cheneinheit zwischen Ost und West ist theologisch grundsitzlich méglich, aber spiritu-
ell noch nicht geniigend vorbereitet. ... Die Aufgabe jedes verantwortlichen Christen
und in besonderer Weise natiirlich der Theologen und Kirchenfiihrer ist es, ... nicht nur
immer nach der Vertretbarkeit der Einigung, der Anerkennung des anderen, sondern
noch viel nachdriicklicher nach der Vertretbarkeit des Getrenntbleibens zu fragen,
denn nicht die Einheit bedarf der Rechtfertigung, sondern die Trennung.“ (210f) Und
sie soll iiberwnnden werden, nicht zuletzt auch durch mutige Schritte der Hierarchie.

Die Bedeutung dieses Buches liegt nicht nur darin, daB es vom derzeitigen Prifekten
der Glaubenskongregation stammt, sondern griindet vor allem in den inhaltlichen
Sachanssagen, die es wert sind, genau bedacht und studiert zu werden, um sie dann
angemessen zu rezipieren.

Immer wieder wird Kardinal Joseph Ratzinger als Prifekt der R6mischen Glaubens-
kongregation unmittelbar mit dem kirchlichen Lehramt und einzelnen Theologen zu
tun haben. Zum Beziehungsgefiige von kirchlichem Lehramt und theologischer Wis-
senschaft heiBt es in dem von W. Kern heransgegebenen Buch Die Theologie und das
Lehramt'%: ,Die Arbeitsgemeinschaft Katholischer Dogmatiker und Fundamental-
theologen ist der Uberzeugung, daB katholische Theologie als Glaubenswissenschaft
nur in der Gemeinschaft der Kirche, auf der Grundlage und unter der Norm des kirchli-

19 (Quaestiones disputatac; 91). Freiburg/Basel/Wien, Herder 1982. 237 S., kart., DM 46,



Buchbesprechungen 476

chen Glaubens méglich ist. Dazu gehort auch die Gemeinschaft mit dem kirchlichen
Lehramt. ...

— Die Theologie kann ihren Dienst in der Kirche und fiir die Kirche nur in Freiheit
tun, Diese im Evangelium selbst begriindete Freiheit schlieBt Verantwortung fiir die
Einheit und den Frieden in der Kirche ein. Aber eben um dieses Dienstes in der Kirche
willen muB die Theologie frei forschen und die Ergebnisse ihrer Forschung frei disku-
tieren konnen. ...

— Es kann Recht und Pflicht eines Theologen werden, einen Vertreter des Lehram-
tes zu ermahnen und zu kritisieren, wenn dieser sich theologisch unsachgemif duBert
oder unangemessen in den Bereich der Theologie eingreift. Andererseits hat das kirch-
liche Lehramt das Recht und die Pflicht, einen Theologen zur Rechenschaft zu ziehen,
wenn er nach Meinung des kirchlichen Lehramtes die Grundlagen der katholischen
Glaubenslehre verldBt oder verfalscht und damit Verwirrung in der kirchlichen Glau-
bensgemeinschaft stiftet.” (234 f)

Die Abhandlungen in diesem Band sind von W. Kern in seiner Einfithrung (7-15)
hochst treffend charakterisiert. Der Leser kann sich dort zuverléssig orientieren. Die
Abhandlungen schrieben P. Eicher, F. Hahn, R. Schaeffler, M. Seckler und W. Kasper,
der seinen Beitrag mit folgendem Postulat schlieBt: ,,Die Apologie der Hoffnung auf
das Reich Gottes als Reich der Freiheit ist Lehramt und Theologie gerade in der heuti-
gen Situation in gegenseitiger Bindung und Freiheit gemeinsam aufgegeben. (233)

Paul Imhof, Miinchen

BUCHBESPRECHUNGEN

Bildbande

Huber, Paul: Heilige Berge. Sinai, Athos,
Golgota — Ikonen, Fresken, Miniaturen.
Ziirich/Einsiedeln/Kéln, Benziger 21982,
240 S. (mit 214 Abb., davon 90 in Farbe),
Ln., DM 98,—.

Der Verfasser legt in diesem Buch zunéchst das
Ergebnis seiner Reisen zu den drei heiligen
Stitten Jerusalem (Golgota), Sinai und Athos
vor. Diese Orte, die anch durch altehrwiirdige
Kldster und Bibliotheken beriihmt sind, besit-
zen wenig-bekannte Handschriften mit kostba-
ren Miniaturen und wertvollen Kunstschitzen.
Der Theologe Paul Huber, der zugleich ein be-
deutender Fotograf ist, hat diese Werke fiir uns
reproduziert und stellt sie hier einem groBeren
Publikum vor.

Zugleich bietet Huber in seinem Buch unter
dem Vorzeichen des ,,Heiligen Berges' eine

Wesensdarstellung des religiosen Weltbildes
von Byzanz und behandelt einige zentrale
Themen wie Christus, den Weltenherrscher,
Christus und Maria, Mutter Gottes, Engel und
Dimonen, Mythologie und Heilsgeschichte.
Dabei stot der Verfasser in Neuland vor. Hu-
ber begreift die Kunstwerke nicht bloB als &s-
thetische Artefakte, sondern als Symbole einer
theologischen Bildsprache, die fiir dic Wahr-
heitserkenntnis wesentlich ist. Dabei unter-
stiitzt ihn der Aufsatz von Walter Heitler, ei-
nem Naturwissenschaftler, der im gleichen
Buch die Problematik von naturwissenschaftli-
cher Erkenntnis und Bildtheologie treffsicher
zeichnet.

Unter den reproduzierten Miniaturen neh-
men die Illustration des christlichen Weltum-
seglers Cosmas Indikopleustes eine besondere
Rolle ein, den der Verfasser, gestiitzt auf das





