
LITERATURBERICHT 

Glaubensbegründung. Zur Frage nach Gott 
und zur Grundlegung der Theologie 

In klarer und knapper Sprache legt H. Wagner eine nützliche Einführung in die Fun- 
damentaltheologie1 vor. Seine überblickartige Grundinformation beginnt mit der •Ma- 
gna Charta" der theologischen Wissenschaft: •Seid stets bereit, jedem Rede und Ant- 
wort zu stehen, der nach der Hoffnung fragt, die euch erfüllt." (1 Petr 3, 15) Die Haupt- 
aufgabe der Fundamentaltheologie besteht darin, •aufzuzeigen, daß die christliche Of- 
fenbarung den Ansprüchen menschlicher Vernunft und Erwartungen genügt" (104). 
H. Wagner bietet dazu einen historisch interessanten und inhaltlich aktuellen Grund- 
riß, der den Blick nach •draußen" (Verteidigung, zuweilen im Vorgang der Solidarisie- 
rung) wie den Blick nach •drinnen" (Darstellung und Begründungsschemata) berück- 
sichtigt. Über manche Details kann man zu Recht auch anderer Meinung sein, z. B. ob 
das theologische Teilstück •Lehre der Kirche" insgesamt der Fundamentaltheologie 
zuzuordnen ist (55); Hegel und Kierkegaard auf einer (!) Seite (92) zu kommentieren, 
ist kaum sinnvoll. - Auf zahlreiche Autoren wird kurz und prägnant eingegangen: E. 
Biser, M. Blondel, G. Ebeling, H. Fries, W. Joest, P. Knauer, A. Lang, J. B. Metz, W. 
Pannenberg und K. Rahner. 

Wichtig scheint mir, noch mehr hervorzuheben, daß die prinzipielle Christozentrik 
(62; vgl. Dei Verbum I, 4) in der Fundamentaltheologie auch methodisch relevant wird. 
Ohne explizit zuzugeben und darauf zu bauen, daß der •lebendige Grund" sich letztlich 
selbst zur Sprache bringen muß, wäre jeder Versuch, die (formale und inhaltliche) 
Glaubwürdigkeit der Offenbarung argumentativ aufzuweisen, von vornherein zum 
Scheitern verurteilt. Das heißt: In der Fundamentaltheologie selbst muß a priori Raum 
gegeben werden, so •daß die Evidenz der Richtigkeit an der Sache selbst und von ihr 
her aufleuchten kann" (H. U. von Balthasar, 73). Außerdem darf methodisch nicht 
ausgeklammert werden • sondern darauf kommt es ja gerade an •, daß vernünftiges 
bzw. übervernünftiges Denken den Menschen in seiner Freiheit (seinem •eigentlichen 
Grund") tangieren möchte. Erst dann kann er wirklicher, personaler Adressat von Of- 
fenbarung werden, wenn er sich in Freiheit und Geschichte durch Gottes Gnade auf 
dem Weg zu ihm, der absoluten und ewigen Freiheit, befindet. In diesem Zusammen- 
hang kann man betonen, daß es in Theologie und Verkündigung letztlich nicht bloß um 
eine argumentative Mitteilung von •Wahrheiten" (= Glaubenssätzen), sondern um die 
befreiende Wahrheit selber geht, den Vollzug der göttlichen Selbsterschließung, die 
Gottes Offenbarung im Grunde ist (93). Und noch genauer: um die freiwillige Selbst- 
mitteilung Gottes (26) in Fleisch und Blut. Der lebendige Christus selbst ist also der 
Grund des Glaubens (G. Ebeling), der Weg, die Wahrheit und das Leben (Joh 14, 6). 
Im Maße seiner Präsenz gewinnt die Theologie, auch die Fundamentaltheologie, an 

1 Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1981. 132 S., kart., DM 36,- 



Literaturbericht 469 

Gewicht. Die hier vorgelegte Einführung ist ein Wegweiser, der dem •Grunddogma" 
des Christentums, der Menschwerdung Gottes, die als tatsächliches Ereignis jeglicher 
darüber nachdenkenden Theologie voraus ist, dienen möchte. 

Zusammen mit J. Niemann insistiert W. Kern2 darauf, daß die Kirche der eigentliche 
Ort ist, an dem die Theologie zu Hause ist. Doch nicht nur die Theologie, sondern die 
Überlieferung des lebendigen Glaubens findet der Gläubige dort. Der einzelne Christ 
hat je nach Problemlage seinen Glauben, die Übereignung der ganzen Existenz des 
Menschen an Gott, mit seiner Rationalität in Einklang zu bringen. Dazu hilft diese 
Theologische Erkenntnislehre. •Die Fundamentaltheologie hat auf argumentative 
Weise nach den vernünftigen Gründen der Entscheidung für den christlichen Glauben 
zu fragen." (11) 

Der Leser findet 1. Bemerkungen zur Begriffsgeschichte von Theologie als Wissen- 
schaft (16-54), 2. Ausführungen zur hermeneutischen Situation der Heiligen Schrift 
(55-97), 3. Überlegungen zur Bedeutung der Tradition in der Kirche (98-124), 4. Bei- 
träge zum Verständnis von Dogma und Dogmenentwicklung (J. H. Newman, J. E. 
Kuhn, K. Rahner) (125-149), 5. Reflexionen über das kirchliche Lehramt (150-185). 
Dessen Aufgabe besteht u. a. darin, •nachträglich festzustellen, ob die konkrete Dog- 
menentwicklung, eine bestimmte neue theologische Ansicht, eine legitime Interpreta- 
tion des christlichen Glaubens ist" (143). 

Das Buch ist ein höchst nützlicher Aufriß nicht nur für Theologiestudenten, sondern 
für jeden, der sein katholisches Katechismuswissen in einem wichtigen Bereich der 
Theologie solide (und akademisch) dargeboten bekommen möchte. Man findet ein 
breites Spektrum informativer und erhellender Einzelaussagen. Theologiegeschichtli- 
che und dogmatisch unmittelbar relevante Passagen ergänzen einander. 

K.-H. Weger3 wählt einen sowohl methodisch als auch didaktisch anderen Weg, um 
Aspekte des Grundanliegens der Fundamentaltheologie dem neuzeitlichen Menschen 
aufzuschließen. Seiner Absicht, als Christ den Atheismen und der modernen Reli- 
gionskritik argumentativ entgegenzutreten, kann man nur zustimmen. Und es gilt: 
•Gott darf nicht indoktriniert werden müssen. Das Menschsein selbst muß eine innere 
Voraussetzung des Glaubens an Gott sein. Das ist das Ziel, gleichsam die alle diese 
Überlegungen tragende ,Leitidee'." (46) Dennoch bleibt prinzipiell gesehen die Frage, 
ob Prolegomena zu einer neuen Fundamentaltheologie nicht eher unmittelbar an einer 
jesuanischen Christologie (die allgemein gültigen anthropologischen Fragestellungen 
ließen sich am Menschen Jesus festmachen) als an einer •anthropologischen Theolo- 
gie" ansetzen müßten. Doch dies kann hier jetzt nicht diskutiert werden. 

In den ersten zehn Kapiteln (12-202) versucht K.-H. Weger zu zeigen, daß es mit 
dem Anspruch von (auch wissenschaftlicher) Exaktheit und logischer Stringenz des 
Atheismus nicht so weit her ist. Er tritt auf gegen H. Albert, J. Amery, A. Camus, L. 
Feuerbach, S. Freud, C. Levi-Strauss, K. Marx, (H. Plessner) und J. P. Sartre. Sowohl 
Agnostizismus, dialektischer Materialismus, kritischer Rationalismus, liberaler Huma- 

2 Walter Kern/Franz-Josef Niemann, Theologische Erkenntnislehre (Leitfaden Theologie 4). 
Düsseldorf, Patmos 1981. 188 S., kart., DM 19,80. 
3 Karl-Heinz Weger, Der Mensch vor dem Anspruch Gottes. Glaubensbegründung in einer agno- 
stischen Welt. Graz/Wien/Köln, Styria 1981. 248 S., geb., DM 34,-. 



Literaturbericht 470 

nismus als auch Neopositivismus u. a. kommen auf den Prüfstand (vgl. bes. 170 f). Eine 
Implikation des Atheismus besteht darin, jegliche, auch authentische religiöse Erfah- 
rung von vornherein als Projektion, Illusion, Moment der universellen Zwangsneurose, 
Entfremdungsform usw. abzutun, um an seiner appellativen Hypo-these (= Unter-stel- 
lung) festhalten zu können, daß allein das innerweltlich Faktische die ganze Wirklich- 
keit sei. •Das Faktische wird zur letzten und inappellablen Instanz." (176) Es soll wie 
ein Tabu immer neue Aufforderungen parat halten. Aber gerade dies läßt sich nicht als 
Standpunkt der Vernunft ausweisen. - Und dennoch vermag die moderne Religionskri- 
tik den Glauben der Gläubigen zu läutern. In der Konfrontation mit ihr erkennt man 
das fragwürdige Bündnis zwischen christlichen Werten und ideologischem Gedanken- 
gut, zwischen echter und falscher Frömmigkeit. 

Im Schlußkapitel (203 f) geht es um den transzendentalen Aufweis der Existenz Got- 
tes. Es handelt sich dabei um einen aufmerksam machen wollenden •Hinweis auf den 
,Hintergrund' unserer Erfahrungen und Vollzüge, einen Hintergrund oder,Horizont', 
der, wenn auch nicht in ausdrücklicher Gewußtheit, immer da ist und dessen schlecht- 
hinniges Fehlen oder Ausbleiben nicht sein kann" (207). In diesem Kapitel wird ge- 
fragt, was näherhin bedeute: In jedem Leben waltet ein Unsagbares, ein Unverfügba- 
res. Warum tätiger Einsatz und selbstvergessene Hingabe? Wie sind menschliche 
Transzendenzerfahrungen richtig zu interpretieren? (Der Mensch als Frage, als Sinn- 
frage, als Wesen unbegrenzter Transzendentalität, als Freiheit, als Selbstüberbietung, 
als In-der Welt-Sein, als Träger der Dynamik von Geistigkeit, als kontingentes Wesen, 
als Aufgabe, als gerechtfertigtes Herz, das glaubt und hofft.) Dieses letzte Kapitel halte 
ich für das beste des Buches. 

Das Buch berücksichtigt nicht explizit die dialogische Grundsituation des Menschen, 
die ja das Modell für das Gott-Mensch-Verhältnis abgibt. Mißverständlich für man- 
chen bleibt sicherlich die Verknüpfung von Gott und der Bedingung der Möglichkeit 
menschlicher Vollzüge und Erfahrungen (= der Vorgriff über jedes konkrete Denk- 
bare und Verwirklichbare hinaus; K. Rahner) (vgl. 108f; 208f). Dennoch wird, vor al- 
lem gegen Ende, die Vernünftigkeit des Glaubens transparent; die Glaubwürdigkeit 
des Glaubens an Gott wird eindrucksvoll und überzeugend dargestellt. 

Das Entscheidende der Qualität einer Glaubensbegründung liegt im Verständnis von 
Offenbarung. Denn Gott hat sich offenbart*. In seinem kleinen Buch stellt Weger ent- 
scheidende Fragen: •Welches ist der Sinn einer möglichen Offenbarung, wozu soll Of- 
fenbarung überhaupt gut sein? Und was ist der Inhalt dessen, was wir übernatürliche 
Offenbarung nennen? Wie läßt sich darüber hinaus Offenbarung als Offenbarung er- 
kennen, wenn sie doch nur in menschlicher Geschichte erscheint? Wie läßt sich die 
Einmaligkeit der christlichen Offenbarung erweisen, vor allem angesichts der uns heute 
bekannten Vielfalt von Religionen?" (7f) K.-H. Weger gibt darauf gute Antworten. 

Da wohl auch in Zukunft die Theologie und die Philosophie miteinander zu tun ha- 
ben werden, sei exemplarisch auf zwei Bücher hingewiesen, die aus philosophischer 
Perspektive die Frage nach Gott stellen. Wie steht es um rational verantwortbares 
Sprechen von Gott? Was besagt der Unterschied von Gott und Idol, einem Abgott? 

4 Karl-Heinz Weger, Gott hat sich offenbart (Worauf es ankommt). Freiburg/Basel/Wien, Herder 
1982. 124 S., kart, DM 6,90. 



Literaturbericht All 

B. Casper ist der Herausgeber der beiden Bücher Phänomenologie des Idols5 und Gott 
nennend, die diese und ähnliche Fragen behandeln. Dem bekannten Professor für 
Christliche Religionsphilosophie in Freiburg i. Br. sei für seine Mühe ausdrücklich 
gedankt. 

Die Aufsätze sind keine leichte Kost - aber die Mühe des Lesens lohnt sich. Die ein- 
zelnen Beiträge stehen in sich. Sie sind im Kontext von gemeinsamen Tagungen einer 
internationalen Gruppe von Philosophen und religionsphilosophisch interessierten 
Theologen entstanden, die sich seit 1976 regelmäßig in Paris trafen. Die Gemeinsam- 
keit der Gesprächspartner besteht in dem Interesse an der Frage nach dem unbedingten 
Sinn menschlichen Daseins. Und damit unmittelbar verknüpft ist die Frage nach dem 
Maß menschlichen Handelns. Die Sprache ist dabei das Hauptmedium, durch das die 
Antwort an ihr selbst zum Vorschein kommen soll. Wie kann man vor diesem Hinter- 
grund verantwortbar von Glaube und Religion sprechen? Einige wenige Aspekte der 
Beiträge und ein kurzer Kommentar werden genügen müssen. 

J. Reiter bietet einen inhaltlichen Aufriß der gemeinsamen Fragestellung, und dar- 
über hinaus stellt er Perspektiven der einzelnen Teilnehmer vor. Einsichtig wird, wieso 
jede sachgerechte Kritik eines Idols letztlich von der Phänomenologie des Idols lebt. - 
Das Unverfügbare in der Sprache ermöglicht Zugänge zur Dimension des Religiösen. 
(29) Das Religiöse besitzt an sich selbst die Qualität des Unverfügbaren. Vom Unver- 
fügbaren selbst, von Gott her wird der Dialog gestiftet. Die Unbedingtheit dieses An- 
fangs vom anderen her wird als Vorübergang im Vorübergegangen-sein erinnert. Erst 
wo die prinzipiell offenbleibende Struktur des Wortes geschlossen wird, ist der Raum 
bereitet für das Auftauchen der Idole (43). - B. Casper legt eine Besinnung auf das 
Phänomen des Idolischen vor, indem er Rilkes •Fünf Gesänge" bedenkt. •Die epipha- 
nischen Götter (z. B. der Kriegsgott) sind nicht Gott. Dies zeigt sich im Schmerz des 
Menschen, und der Schmerz des Menschen, in welchem sich dies zeigt, ist das Mensch- 
lichste des Menschen." (63) Es gibt •für das Denken keinen kontinuierlichen Übergang 
von der Wirklichkeit der Götter zu der Wirklichkeit Gottes" (49). -Für manchen recht 
knorrig philosophiert A. Halder zum Thema •Bild und Wort". (Auch M. Heidegger 
und H.-G. Gadamer kommen zu Wort.) Sein Verständnis von Sein wird nicht überall 
Zustimmung finden, aber es ist geistreich, genauso wie seine Überlegungen zu Ge- 
schichte und Geschichten. - Die Gedanken, die J.-L. Marion über Bild/Ikone vorlegt, 
sind oft recht erbaulich - im positiven Sinn des Wortes -, z. B.: •Das Idol spielt die 
Rolle eines Spiegels, nicht eines Porträts: eines Spiegels, der dem Blick sein Bild zu- 
rückwirft, oder genauer: das Bild seiner Absicht und der Reichweite dieser Absicht." 
(113) Der Mensch fällt monologisch auf sich selbst zurück, und ein anderes Du kann 
nicht erscheinen. Oder: •Das wirkliche Bild versucht, das Unsichtbare als solches sicht- 
bar zu machen, das heißt zu bewirken, daß das Sichtbare nicht aufhört, auf ein anderes 
als es selbst zu verweisen, ohne daß jedoch dieses andere jemals reproduziert würde." 
(122) •Das Bild schaut uns an (z. B. eine Christusikone) - es betrifft uns darin, daß es 
sichtbar die Intention des Unsichtbaren geschehen läßt." (125) 
5 Mit Beiträgen von B. Casper, A. Halder, J.-L. Marion, J. Reiter, F. Ulrich. Freiburg/München, 
Alber 1981. 286 S., kart., DM 39,-. 
6 Mit Beiträgen von E. Levinas, J.-L. Marion, M. M. Olivetti, J. Reiter, P. Ricceur, G. Sauter, D. 
Zeller. Freiburg/München, Alber 1981. 252 S., kart., DM 39,-. 



Literaturbericht 472 

F. Ulrich schreibt über die Sprache der Begierde und über Zeitgestalten des Idols 
(133•269). Hier muß der Rezensent den Leser allein lassen; denn die Dichte und Fülle 
der philosophischen und theologischen Gedanken lassen sich weder zusammenfassen 
noch angemessen charakterisieren. Jeder muß hier selbst lesen und meditieren. Unwill- 
kürlich wird man während der Lektüre dieser Phänomenologie des Idols an die Phäno- 
menologie des Geistes erinnert, in der Hegel die lebendige Vieldimensionalität der 
Wirklichkeit dialektisch zu begreifen versucht. Im Unterschied dazu bietet Ulrich auf 
analogem Niveau eine Gestalt philosophischen Denkens an, die mit der Sache der 
christlichen Überlieferung ganz und gar vereinbar ist. Er verfällt nicht dialektischen 
Grundmustern und einer ihnen korrespondierenden Logik. Im Vorwort schreibt der 
Herausgeber B. Casper zu diesem Werk von F. Ulrich: •Was er etwa über die dreifache 
Sprach-Idolatrie ,Herrschaft des gewesenen Sprachbestandes, grenzenlos ausstehende 
Zukunft utopischen Sprechens und grenzenlose Unaufhörlichkeit des Geredes' sagt, 
könnte seine Auswertungen bis hin zu Analysen der Glaubwürdigkeit politischer Rede 
haben; aber auch hin bis zu einer kritischen Sichtung des Sprachbestandes liturgischen 
Redens." (14) Allein wegen des Beitrags von F. Ulrich lohnt es sich schon, dieses Buch 
zu kaufen. 

Im Buch Gott nennen wird besagtes Thema im sorgsamen Hören auf das Geschehen 
der Sprache selbst und auf die geschichtliche Überlieferung hin, wie es zu dem Nennen 
Gottes kommt (10), entfaltet. An einem Beispiel aus dem Psalter weist D. Zeller einige 
Grundelemente des Namens Gottes nach. Es geht nicht um Kultmechanik, sondern um 
vernünftiges Vertrauen. Jahwe ist letzte Instanz für den beten wollenden Menschen, 
dessen Sprache religiös wird, wenn er zum Sprechen auf Gott hin befreit ist (33). •Wer 
zu Gott ruft, beruft sich auf das Verhältnis, das Gott in Freiheit mit ihm eingegangen ist, 
oft auch auf seine eigene Treue. Gebet ist Aktualisierung eines solchen Verhältnisses, 
Verwirklichung relationaler Freiheit." (23) Gott ist der Gott des Bundes. - Ganz in der 
Tradition des Alten Testamentes stehend philosophiert E. Levinas. Nach seinem Glau- 
ben bedeutet der Gott der Bibel auf unwahrscheinliche Weise das Jenseits des Seins, die 
Transzendenz (83). Man sollte mehr vermuten, rät er, •daß eine Rede anders sprechen 
kann als in der Weise, daß sie sagt, was sie draußen gesehen oder gehört oder im Innern 
geprüft hat" (94). Wie kann eine Rede unmittelbar Wort Gottes sein? Levinas legt auf 
fast 40 Seiten subtil Gedanken zum Thema •Gott und die Philosophie" vor. - P. Ri- 
cceur handelt mit der ihm eigenen Brillanz das Nennen Gottes ab. Der gehörte biblische 
Text ist sein Fluchtpunkt. Er weiß davon, daß •das Amalgam von Sein und Gott die 
subtilste Verführung ist" (57). Gott wird in verschiedener Weise genannt: •in der Er- 
zählung, die Ihn erzählt, in der Prophetie, die in Seinem Namen spricht, in der Weisung, 
die Ihn als Ursprung des Imperativs anzeigt, in der Weisheit, die Ihn sucht als Sinn des 
Sinnes, im Hymnus, der Ihn in der zweiten Person anruft" (64 f). Manchem Leser kann 
Ricceurs dialektisches Reden zuweilen etwas lästig werden, vielleicht weil man merkt, 
daß verschiedenes so nicht stimmig genug ist, z. B. wenn es um Auslegungen neutesta- 
mentlicher Texte geht (vgl. 68 f); auch bei der Interpretation der dogmengeschichtli- 
chen Überlieferung (70 f) klingt manches eigenwillig. - J. Reiter formuliert in seinen 
Überlegungen zu einer Phänomenologie des Nennens Gottes Konsequenzen einer 
nicht nur methodologischen Verlegenheit in geschichtlich-systematischer Sicht. Ein 



Literaturbericht 473 

prinzipielles Ausweichen ins Verstummen stelle letztlich wohl noch eine schlimmere 
Verfehlung dar als das tatsächliche Mißlingen des Nennens Gottes (129). Gott will ge- 
nannt sein. M. Buber bezeichnet das Wort •Gott" als das •beladenste aller Menschen- 
worte. Keines ist so besudelt, so zerfetzt worden. Gerade deshalb darf ich darauf nicht 
verzichten." (127) Ursprünglich gehört das Wort •Gott" zum religiösen Phänomen, 
das im Bereich des Heiligen zu Hause ist und als ein Phänomen sui generis (eigener Art) 
anzuerkennen ist, wenn es in authentischer Sachlichkeit erschlossen werden soll (134). 
Es ist durchgängig universal qualifiziert, d. h. es besitzt Bedeutung für jegliches und je- 
den. Es verwirklicht seine Universalität in dem Maße, wie es in Manifestationen sui ge- 
neris zum Vorschein kommt (141). •Nur wenn in einer Phänomenologie des Nennens 
Gottes dieser ,Gott im Genitiv' eine Chance des Sich-Zeigens hat, bietet sich einer sol- 
chen Phänomenologie ihre Chance als Phänomenologie." (142) Dabei kann natürlich 
dieses Sich-Zeigen nicht identisch sein mit einer idolischen Epiphanie, einem geheim- 
nislosen Greifbarwerden, sondern für das religiöse Phänomen jener Phänomenologie 
ist die Antwort des Ganz-Anderen konstitutiv. - Die Strenge der Logik der Liebe ist 
durchaus mit Wissenschaftlichkeit vereinbar. Die ratio (Verstand) ist eine Dimension 
des intellectus (Erkenntnisvermögen), Verstand ein Aspekt der Vernunft. J. L. Marion 
bringt in seinem Aufsatz ,Strenge der Liebe'7 Beispiele, die dies demonstrieren. Zu die- 
sem Zweck erwähnt er performative Aussagen, die nicht nur informieren, sondern die 
Persönlichkeit des Sprechenden einbringen. Sie machen deutlich: •Jeder Mensch hat 
zumindest im Prinzip in sich und aus sich die bleibende Vollmacht, die allein Verspre- 
chen, Schwur, Liebe, Verfluchen usw. gültig machen kann. Ohne diese Vollmacht hört 
er in einem gewissen Sinne auf, die Fülle dessen, was den Menschen ausmacht, darzu- 
stellen." (171) Aufgrund solcher Vollmacht, die frei abgehandelt wird, zeitigt der 
Mensch wesentliche Beziehungen gemäß der Logik freiwilliger Liebe. Zutiefst, bewußt 
oder unbewußt, ist - und dies wird bei Marion herausgehoben - die Logik und Strenge 
der Liebe im christologischen Ereignis verwurzelt. Von dort her wird transparent: •Die 
Gültigkeitsregeln des Bekenntnisses des Glaubens rühren von der Liebe her, als Logos 
toü stauroü." (Wort vom Kreuz) (183) Restlose Entäußerung aus Liebe begründet 
Glaubwürdigkeit. - M. M. Olivetti bedenkt die gesellschaftliche Dimension des Nen- 
nens Gottes. Vom System Gesellschaft her schreibt er der Kirche als Wir-Gestalt die 
gesellschaftliche Funktion zu, •daß sie den Unnennbaren nennt und den Namen des 
Unnennbaren bewahrt. Die dem Volk Gottes eigene Funktion ist also die, das regula- 

7 Die Beiträge von J. L. Marion sind erweitert und modifiziert erschienen unter den Titeln 
•L'idole et l'icone" und •La derniere rigueur", in seinem neuesten Buch: Dieu sans l'etre, Paris 
1982, 15-37; 259-277, ein Buch, das lesenswert ist. Die jeweilige Durchstreichung (besser: 
•Durchkreuzung") des Wortes Gott (DSferu; ca. 140 mal), womit Marion eine radikale Entsubstan- 
ziierung des •ens absolutum" und dadurch eine Metamorphose der ontologischen Differenz in den 
Akt des Schenkens zum Ausdruck bringen will, wirkt allerdings spekulativ etwas hilflos und skur- 
ril. 

Ohne zu einem abschließenden Urteil kommen zu können, wurde ich das Gefühl nicht los, daß 
unter dem Schein der Wiedergewinnung einer christlichen Ontologie die Gefahr eines höchst be- 
drohlichen supra-naturalistischen Fundamentalismus lauert. In diesem Zusammenhang sei nach- 
drücklich darauf hingewiesen, daß der Durchbruch in den überwesenhaften Seinsakt als Gabe und 
das Verstehen der ontologischen Differenz als Schenkungsereignis positiv schon in dem Werk von 
F. Ulrich, Homo abyssus. Das Wagnis der Seinsfrage, Einsiedeln 1961, entfaltet ist. 



Literaturbericht 474 

tive Ideal, der allgemeinen Gesellschaft als Verheißung zu bewahren, jenes Ideal, auf 
welches das jeweils weiteste System sich nicht direkt berufen kann" (217). 

Denn nur die Kirche weiß sich - im Glauben - von Gott als Volk Gottes erwählt und 
bekennt ihre Herkünftigkeit von Jesus Christus selbst. - Mit G. Sauter und seinen 
Überlegungen schließt dieser Band, dessen Untertitel •Phänomenologische Zugänge" 
dadurch eingelöst ist, daß auf eine •Sache" gezielt wurde, die je spezifisch zur Darstel- 
lung gelangte, ohne daß sie deswegen schon an sich selbst identisch gewesen wäre. 
Diese Differenz und Offenheit ist für den Leser fruchtbar. Wenn G. Sauter behauptet, 
•daß unser Reden von Gott nur möglich ist auf Grund des Redens zu Gott" (219), dann 
wird damit gegen Ende noch die unmittelbar existentielle Seite der Gesprächspartner 
berührt. Damit ist intendiert, daß der einzelne sich so am Sprachspiel beteiligt, daß 
nicht nur philosophische Zugänge, Arten und Weisen des Redens und Betens jeweils 
ins Spiel gebracht werden, sondern daß aufgeht: Der einzelne selbst mit seiner uner- 
setzlichen Freiheit steht auf dem Spiel. Sauter schreibt: •Das Gebet lebt aus dem Ge- 
heimnis der Freiheit: der Freiheit Gottes, der in Schöpfung und Menschwerdung ein 
anderes Dasein sich gegenübertreten läßt ... Wer betet, spricht aus Freiheit und ruft 
Gott in seiner Freiheit an." (228) Dadurch werden die Idole überwunden und Gott mit 
seinem Namen genannt. 

Die religionsphilosophischen Beiträge in den zuletzt genannten Büchern sind z.T. 
auch explizit fundamentaltheologische Überlegungen. Zahlreiche Bausteine, die weit- 
hin schon systematisch geschichtet sind, legt Kardinal Ratzinger in seinem neuesten 
Werk dazu vor8. Nach der Lektüre dieses gut gegliederten Sammelbandes bedauert 
man, daß kein Register vorhanden ist.9 Bei aktuellen Anlässen würde man gerne in die 
Fülle der höchst aufschlußreichen Gedanken, Anregungen und Formulierungen zu- 
rückgreifen. Nicht nur wegen der sprachlich eleganten und geistreichen Überlegungen, 
die J. Ratzinger anstellt, sondern wegen der Sache selbst, die thematisiert wird, lohnt 
sich das Studium der Beiträge. Zwei Aspekte sollen hier besonders genannt werden. 
- Die Frage nach dem rechten Verständnis von Freiheit ist gerade in der Neuzeit ein 
entscheidender Angelpunkt nicht nur für einen orthodoxen Begriff von Gnade, son- 
dern auch für eine glaubwürdige Darstellung der christlichen Botschaft in der Welt von 
heute. Das Bedenken von Freiheit durch K. Rahner wird von J. Ratzinger hart kritisiert 
(169f). •Ich glaube also, mit einem Wort, daß der Kern des Problems von Rahners Syn- 
these in seinem Verständnis der Freiheit liegt...; im Grundansatz hat Rahner weithin 
den Freiheitsbegriff der idealistischen Philosophie übernommen - einen Begriff von 
Freiheit, der in Wirklichkeit nur auf den absoluten Geist - auf Gott •, aber nicht auf den 
Menschen paßt." (177) Dies wäre formal an und für sich vielleicht nicht so wichtig, aber 

8 Joseph Kardinal Ratzinger, Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur Fundamentaltheologie. 
München, E. Wewel Verlag 1982. 416 S., brosch., DM 28- (Ln., DM 36,-). 
9 Folgende Stichwörter dokumentieren, welch breites Spektrum von Themen den Leser erwartet: 
Amt, Anthropologie, Atheismus, Auferstehung, Aufklärung, Bildung, Bischöfe, Christentum, 
Communio, Credo, Erfahrung, Eucharistie, Evangelium, Fest, Gemeinde, Geschichte, Glaube, 
Gleichnis, •Gott", Heil, •Heiliger Geist", Heilsgeschichte, Humanität, Innerlichkeit, •Jesus 
Christus", Katechumenat, Katholizismus, Kirche, Lebenssinn, Liturgie, Metanoia, Mission, 
Ökumene, Opfer, Orthodoxie, Papsttum, Patristik, Priestertum, Sakramente, Schöpfung, Sünde, 
Taufe, Theologie, Tradition, Vaticanum II, Wahrheit, Weisheit, Wissenschaft. 



Literaturbericht 475 

es impliziert in der Perspektive Ratzingers schlimme theologische Konsequenzen: •Er- 
innern wir uns an die Formel: ,Wer... sein Dasein annimmt,... der sagt... zu Christus ja.' 
(Rahner) In dieser spirituellen Umsetzung der transzendentalen Reduktion - die ja 
auch deren geheimer Ausgangspunkt war - sehe ich die Auflösung des Besonderen ins 
Allgemeine, die der Neuheit des Christlichen widerspricht und die christliche Befreiung 
zu einer Schein-Befreiung depotenziert." (174) •Bloß das Menschsein annehmen, wie 
es ist (oder auch ,in seiner letzten Bedingungslosigkeit') - das ist nicht Erlösung, son- 
dern Verdammnis.... Aus dem Ungenügen der spirituellen Formel, in der sich Rahners 
Geschichtstheologie konkretisiert, klärt sich für mich auch das zunächst unerwartete 
Umschlagen dieser transzendentalen Reduktion in marxistisch inspirierte Theologie in 
der Generation nach Rahner." (175) Wenn die Charakterisierung Rahners und die Kri- 
tik an seinem theologischen Ansatz stimmig sind, sind hier gewiß Klärungen nötig- und 
wohl nicht nur im privaten Gespräch. Man muß fragen: Ist dies wirklich der ganze K. 
Rahner, den J. Ratzinger in Blick nimmt? Ich glaube das nicht. 
- Zukunftsträchtiger als die oben genannte Differenz zwischen J. Ratzinger und K. 
Rahner scheint mir die kirchengeschichtlich höchst bedeutsame Auffassung von Kardi- 
nal Ratzinger bezüglich der Ökumene zwischen Orthodoxie und Katholizismus zu sein. 
Was J. Ratzinger als Präfekt der Glaubenskongregation und Freund des Papstes dazu 
sagt, läßt hoffen, daß wir den Tag der wiederaufgenommenen Kommuniongemein- 
schaft noch erleben können. •Die westliche Maximalforderung an den Osten wäre es, 
eine Anerkennung für den Primat des römischen Bischofs in dem vollen Umfang zu ver- 
langen, wie er 1870 definiert wurde. Die östliche Maximalforderung wäre es, die Pri- 
matslehre von 1870 als völligen Irrtum zu erklären." (270) Keine der Maximalforde- 
rungen enthält eine wirkliche Hoffnung auf Einheit (208). Solche Standpunkte verhin- 
dern die notwendige Einheit. Die Diagnose von Kardinal Ratzinger lautet: •Eine Kir- 
cheneinheit zwischen Ost und West ist theologisch grundsätzlich möglich, aber spiritu- 
ell noch nicht genügend vorbereitet. ... Die Aufgabe jedes verantwortlichen Christen 
und in besonderer Weise natürlich der Theologen und Kirchenführer ist es,... nicht nur 
immer nach der Vertretbarkeit der Einigung, der Anerkennung des anderen, sondern 
noch viel nachdrücklicher nach der Vertretbarkeit des Getrenntbleibens zu fragen, 
denn nicht die Einheit bedarf der Rechtfertigung, sondern die Trennung." (21 Of) Und 
sie soll überwunden werden, nicht zuletzt auch durch mutige Schritte der Hierarchie. 

Die Bedeutung dieses Buches liegt nicht nur darin, daß es vom derzeitigen Präfekten 
der Glaubenskongregation stammt, sondern gründet vor allem in den inhaltlichen 
Sachaussagen, die es wert sind, genau bedacht und studiert zu werden, um sie dann 
angemessen zu rezipieren. 

Immer wieder wird Kardinal Joseph Ratzinger als Präfekt der Römischen Glaubens- 
kongregation unmittelbar mit dem kirchlichen Lehramt und einzelnen Theologen zu 
tun haben. Zum Beziehungsgefüge von kirchlichem Lehramt und theologischer Wis- 
senschaft heißt es in dem von W. Kern herausgegebenen Buch Die Theologie und das 
Lehramt10: •Die Arbeitsgemeinschaft Katholischer Dogmatiker und Fundamental- 
theologen ist der Überzeugung, daß katholische Theologie als Glaubenswissenschaft 
nur in der Gemeinschaft der Kirche, auf der Grundlage und unter der Norm des kirchli- 

10 (Quaestiones disputatae; 91). Freiburg/Basel/Wien, Herder 1982. 237 S., kart., DM 46,-. 



Buchbesprechungen 476 

chen Glaubens möglich ist. Dazu gehört auch die Gemeinschaft mit dem kirchlichen 
Lehramt. ... 

- Die Theologie kann ihren Dienst in der Kirche und für die Kirche nur in Freiheit 
tun. Diese im Evangelium selbst begründete Freiheit schließt Verantwortung für die 
Einheit und den Frieden in der Kirche ein. Aber eben um dieses Dienstes in der Kirche 
willen muß die Theologie frei forschen und die Ergebnisse ihrer Forschung frei disku- 
tieren können. ... 

- Es kann Recht und Pflicht eines Theologen werden, einen Vertreter des Lehram- 
tes zu ermahnen und zu kritisieren, wenn dieser sich theologisch unsachgemäß äußert 
oder unangemessen in den Bereich der Theologie eingreift. Andererseits hat das kirch- 
liche Lehramt das Recht und die Pflicht, einen Theologen zur Rechenschaft zu ziehen, 
wenn er nach Meinung des kirchlichen Lehramtes die Grundlagen der katholischen 
Glaubenslehre verläßt oder verfälscht und damit Verwirrung in der kirchlichen Glau- 
bensgemeinschaft stiftet." (234f) 

Die Abhandlungen in diesem Band sind von W. Kern in seiner Einführung (7-15) 
höchst treffend charakterisiert. Der Leser kann sich dort zuverlässig orientieren. Die 
Abhandlungen schrieben P. Eicher, F. Hahn, R. Schaeffler, M. Seckler und W. Kasper, 
der seinen Beitrag mit folgendem Postulat schließt: •Die Apologie der Hoffnung auf 
das Reich Gottes als Reich der Freiheit ist Lehramt und Theologie gerade in der heuti- 
gen Situation in gegenseitiger Bindung und Freiheit gemeinsam aufgegeben." (233) 

Paul Imhof, München 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Bildbände 

Huber, Paul: Heilige Berge. Sinai, Athos, 
Golgota - Ikonen, Fresken, Miniaturen. 
Zürich/Einsiedeln/Köln, Benziger 21982. 
240 S. (mit 214 Abb., davon 90 in Farbe), 
Ln., DM 98,-. 

Der Verfasser legt in diesem Buch zunächst das 
Ergebnis seiner Reisen zu den drei heiligen 
Stätten Jerusalem (Golgota), Sinai und Athos 
vor. Diese Orte, die auch durch altehrwürdige 
Klöster und Bibliotheken berühmt sind, besit- 
zen wenig-bekannte Handschriften mit kostba- 
ren Miniaturen und wertvollen Kunstschätzen. 
Der Theologe Paul Huber, der zugleich ein be- 
deutender Fotograf ist, hat diese Werke für uns 
reproduziert und stellt sie hier einem größeren 
Publikum vor. 

Zugleich bietet Huber in seinem Buch unter 
dem Vorzeichen des •Heiligen Berges" eine 

Wesensdarstellung des religiösen Weltbildes 
von Byzanz und behandelt einige zentrale 
Themen wie Christus, den Weltenherrscher, 
Christus und Maria, Mutter Gottes, Engel und 
Dämonen, Mythologie und Heilsgeschichte. 
Dabei stößt der Verfasser in Neuland vor. Hu- 
ber begreift die Kunstwerke nicht bloß als äs- 
thetische Artefakte, sondern als Symbole einer 
theologischen Bildsprache, die für die Wahr- 
heitserkenntnis wesentlich ist. Dabei unter- 
stützt ihn der Aufsatz von Walter Heitier, ei- 
nem Naturwissenschaftler, der im gleichen 
Buch die Problematik von naturwissenschaftli- 
cher Erkenntnis und Bildtheologie treffsicher 
zeichnet. 

Unter den reproduzierten Miniaturen neh- 
men die Illustration des christlichen Weltum- 
seglers Cosmas Indikopleustes eine besondere 
Rolle ein, den der Verfasser, gestützt auf das 




