Was heil3t glauben?

Walter Repges, Wachtberg-Villiprott

Glauben im Sinne von ,,glédubig sein®?! heifit

zunichst ja sagen zu dem, was ist,

sodann ja sagen zu dem, der ist,

und schlieBlich ja sagen zu dem, der fiir uns ist,
und darum Liebe ist.

I. Der Glaube sagt ja zu dem, was ist

Er beginnt damit, daB wir die Welt und in dieser Welt uns selbst als nicht von
uns selbst stammend vorfinden und daB wir das Vorgefundene so annehmen,
wie es ist, ja sagen dazu, daf wir nicht wissen, woher wir kommen, und nicht
wissen, wohin wir gehen, dal wir ungefragt und iiber unsere Kopfe hinweg ins
Dasein geworfen sind, daB andere iiber uns verfiigt haben, ehe wir liberhaupt
selbst {iber uns verfiigen konnten2.

Das ist schon nicht wenig. Bedeutet es doch das Gegenteil von einer Flucht
vor der Wirklichkeit in irgendwelche Illusionen. Vielmehr nimmt der Glau-
bende die Dinge so, wie sie sind. Er sagt nicht nur mit Justin: ,,Alles, was gut
und schon ist, gehort uns‘‘3. Er nimmt mit Teilhard de Chardin auch das an, was
ihm ,,an sich wirklich das Herz bricht*‘4. Er sagt ja zum Licht und ja zum Schat-
ten, ja zur grandeur und ja zur misére, ja zur Fiille und ja zur Leeres.

Denn zur Wirklichkeit gehort auch die Leere, die misére, der Schatten: die
dunklen Punkte im Universum, von denen kein Lichtstrahl ausgeht, und die
auf keine Radiobotschaft ein Echo geben; die dunklen Punkte in der Ge-
schichte der Menschheit und der Kirche; die dunklen Punkte in unserem Le-
ben: alles das, dessen Sinn so offen ist und ungeklirt wie Ursprung und Ende
dieser Welt und unseres Lebens® und das Ausdruck und Bestatigung des Dun-

1 Vgl. dazu Hermann Volk, Glaube als Gliubigkeit, Mainz 1963, bes. 17. Die Tradition bezeichnet
diesen Glauben als ,,fides qua creditur* und stellt ihn der den Glaubensinhalt meinenden ,,fides
quae creditur** gegeniiber.

2Vgl. hierzu Leslie Dewarl, Die Zukunft des Glaubens, Einsiedeln, Ziirich, Kéln 1968, 76, sowie
Karl Rahner, Grundkurs des Glaubens, Freiburg, Basel, Wien 1977, 53.

3 Justin, Apg U, c. 13.

4 Vgl. Pierre Teilhard de Chardin, Worte des Glaubens, Freiburg, Basel, Wien 1976, 98: , Es be-
darf der ganzen Gelassenheit meines Glaubens, um das, was mir an sich wirklich das Herz bricht,
anzunehmen.*

5 Vgl. Teilhard de Chardin, a.a.0., 95: ,,Alles voller Liebe hinnehmen, auch den Tod: das ist das
Wesen des Christentums.* :

6 Vgl. hierzu auch das Bild, an das der Holldndische Katechismus erinnert: ,,Konig, du sitzt beim
Mahl ... in der Winlerzeit ..., dann kommt ein Sperling ... Durch die eine Tiir fliegt er herein, durch
die andere hinaus ..., sobald er deinen Blicken entschwindet, kehrt er in den dunklen Winter zu-



Walter Repges 4

kels, des Ungeklartseins, der Offenheit — des ,,Nichts*‘ — ist, das das Gesamt
unserer Existenz umbhiilit.

DaB sie die Welt so nehmen, wie sie ist, behaupten auch andere. ,,Der Mar-
xismus-Leninismus®, so heilt es im Lehrbuch der Grundlagen des Marxis-
mus-Leninismus?, ,,... steht fest auf dem Boden der Realitiit ... Der Marxis-
mus-Leninismus nimmt die Welt so, wie sie ist.* Aber der entscheidende Kurz-
schluB dieses Lehrbuches ist der, daB3 auf das Wort ,,Realitit” die nihere Be-
stimmung folgt ,,der irdischen Welt** — womit suggeriert wird, daB das die
ganze Realitdt sei — und daB auf den Satz vom Nehmen der Welt ,,so, wie sie
ist“, der Satz folgt: ,,Er — der Marxismus-Leninismus — geht davon aus, daB die
gesamte Natur einschlieBlich des Menschen aus Materie besteht.

Der Glaube hingegen macht solche Vorurteile nicht. Er behauptet gerade
nicht, da} die Realitdt nur so weit reicht wie mein Auge und daB nur das ist, was
ich fassen, packen, greifen und begreifen kann. Er sagt ja auch zu dem, was ich
nicht erkenne, und zu dem, was ich nicht begreife — und dazu, daB ich es nicht
erkenne und nicht begreife! Er akzeptiert das Vorhandensein von unlésbaren
Fragen. Er weigert sich, alles in ein vorgefertigtes Schema zu pressen und von
dem, was dort nicht hineinpaft, zu sagen: es ist nicht da. Er glaubt daran, daf3
auch das Offensein, das Nichts (das nicht zu Habende, das nicht zu Erklirende,
das nicht zu Bewiltigende), das Dunkel dazugehdrt und insofern ist.

II. Der Glaube sagt ja zu dem, der ist

1. Uberall, wo der Mensch sein Unerfiilltsein, seine Ohnmacht, sein iiber sich
selbst hinausweisendes Menschsein annimmt, da ist der erste Schritt zum
Glauben getan.

Der Glaubende tut aber noch einen zweiten Schritt. Er geht in das Dunkel
hinein, das ihn umfingt. In das echolose Dunkel ruft er hinein: ,,Dein Ange-
sicht, Herr, will ich suchen* (Ps 27,8). Und er vertraut sich diesem Dunkel an
und spricht: ,,In manus tuas, Domine, commendo spiritum meum.* — ,,In deine
Hinde, Herr, empfehle ich mich. (Ps 31,6; Lk 23,46)

Die Liicken der Erkenntnis, die unbeantworteten Fragen, die Unbegreif-
lichkeiten des Lebens sind ihm die Hiille, hinter der sich ein Jemand verbirgt,
zu dem man rufen, vor dem man sich ausweinen, in dessen Hinden man sich
bergen kann!

Dort, wo das Begreifen aufhort, da sieht der Glaube den anderen Abgrund
(Ps 42,8), eine Dunkelheit, die Licht ist, ein Nichts, das zugleich das alles ist.

riick. Ahnlich verhill es sich, so scheint mir, mit dem menschlichen Leben. Wir wissen nicht, was
ihm voraufgeht, noch wissen wir, was danach kommt.“ (Glaubensverkiindigung fiir Erwachsene.
Deutsche Ausgabe des Hollindischen Katechismus, Nijmegen, Utrecht 1968, 4.)

7 Grundlagen des Marxismus-Leninismus, Lehrbuch, Dielz Verlag, Berlin 1960, 8.



Was heifit glauben? 5

,.Y en el monte nada.* ,,Und auf dem Berge — am Ende des Weges, am Ziel
allen Suchens, Fragens, Miihens: — nichts.** So steht es in den Werken des Jo-
hannes vom Kreuz®: kein Etwas, kein Objekt unseres Erkennens, nichts, was
man haben, fiihlen, vorzeigen konnte. Aber dieses Nichts, das den, der sich thm
nicht anvertraut, dngstigt und verwirrt, ist den Glaubenden — dessen Glaube ja
,,ein Uberzeugtsein von Dingen ist, die man nicht sieht* (Hebr 11, 1) — Quell-
grund des Vertrauens. Ist es doch das, ,,was im Hintergrunde des Wirklichen
wirklich ist*“®, die ,,letzte Realitdt* ‘10, der Ausweg aus allen Verirrungen.

Und dieses Nicht-Etwas, das ,,im Hintergrunde des Wirklichen wirklich ist*,
ist dem Glaubenden ein Jemand, der ihn anblickt, ein Du, der sich ansprechen
14Bt, ein Herz, das ihn versteht.

,.Im Glauben ist sich der Mensch seines Gegeniibers bewullt geworden. 11

Mehr noch: er gibt sich ihm an die Hand, er 148t ihn sein Fiihrer sein, er
spricht zu ihm: ,,Herr, meine Burg, mein Schild, meine Zuflucht* (Ps 18,3).

Die Angst vor dem Nichts wird zum Vertrauen auf den, der sich in diesem
Nichts verbirgt: ,,MubB ich auch wandern in finsterer Schlucht, ich fiirchte kein
Unheil; denn du bist bei mir.*“ (Ps 23,4)

Natiirlich bedeutet ein solcher Glaube Verlassen der Sicherheit dieser Erde,
Loslésung, Wagnis. Auch zu Abraham hatte der Herr gesprochen: ,,Zieh weg
aus deinem Land, aus deiner Heimat und aus deinem Vaterhaus.* (Gen 12, 1)
,,und er zog aus, ohne zu wissen, wohin er kommen wiirde.““ (Hebr 11,8)

Aber diese Loslosung bedeutet Eintauschen der zweifelhaften Sicherheit
dieser todgeweihten Erde gegen jene Sicherheit, die nur Gottes Wort und Got-
tes Treue bieten. Sie bedeutet, ,,einen Sprung zu wagen in die andere Welt mit
der GewiB3heit, daB ich in die Arme Gottes hineinspringe‘12.

Das ist der Glaube, der beginnt mit dem Ja zu dem, was ist, und hinfiihrt zu
dem Ja zu dem, der ist: zu Gott selbst, in den hinein der Glaubende glaubt.

2. Ein solcher Glaube ist nicht denknotwendig. Er ist nicht die logische Schluf3-
folgerung aus unabweisbaren Primissen. Er ist weder notwendig noch beweis-
bar: ,,Wer glaubt, vertraut, wo er nichts sieht. Er ist seiner Sache gewil, ohne
Beweise zu haben, und erwartet, was er nicht erzwingen kann.*13

8 Crisogono de Jesus O.C.D., Vida e Obras de San Juan de la Cruz, Biblioteca de Aulores Cristia-
nos, Madrid 1978, 440. Die Worte ,,Y en el monte nada‘ stehen dort inmitten einer von Johannes
selbst stammeunden Skizze, die den von ihm aufgezeigten engen Pfad zur Vollkommenbheit gra-
phisch darstellen will, doch so, daB das ,,nada* als Eingangslor und Durchgangsstufe zu den himm-
lischen Hohen — als ,,modo para veuir al fodo* (Werke, um zum Alles zu gelangen) — erscheint.
9 So Teilhard de Chardin, a.a.O., 73. Vgl. Carlo Carretto, Wo der Dornbusch brennt, Freiburg,
Basel, Wien 1973, 141: ,,Diese einzige Wirklichkeit, die uns umgibt und in die wir eingetaucht sind
wie Meteoriten in den grenzenlosen Kosmos.* 10 So Leslie Dewart, a.a.O., 62.

11 Carlo Carretlo, Gott auf der Spur, Miinchen, Aschaffenburg 1975, 31.

12 Carlo Carretto, a.a.0., 38. Vgl. auch 34f. Ahulich Teilhard de Chardin, a.a.O., 75: ,,vollige
Hingabe aun die unfehlbare und liebende Fiihrung Gottes®.



Walter Repges 6

Wie sollte man auch den Gott des Glaubens beweisen konnen, der doch
hoch iiber allen Beweisen steht? Wie sollte sich der Verstand zum Richter auf-
werfen iiber den, den kein Verstand umfassen kann? Wie sollte es etwas geben
konnen, das beweiskriftiger, sicherer, zuverlassiger ist als Gott selbst?

GewiB. Es gibt die fiinf Gottesbeweise des Thomas von Aquin. Doch einmal
wollten (und konnten!) sie nur das beweisen, was damals (!) alle schon im vor-
aus kannten: ,,und darunter verstehen alle Gott; ,,und das bezeichnen alle als
Gott*; ,,was alle Gott nennen*; ,,und das, sagen wir, ist Gott*; und noch ein-
mal: ,,und das, sagen wir, ist Gott.*1* Und zum anderen wollten sie iiberhaupt
nicht den Glauben, das Engagement, das Sich-Hineinstiirzen in den lebendi-
gen Gott ersetzen. Es gibt keine Beweise — auch fiir Thomas nicht —, die an die
Stelle des Glaubens treten konnten. Thomas selbst weist ausdriicklich darauf
hin, dafl das Wissen den Glauben und der Glaube das Wissen ausschlieBt:
,»Ergo de his quae sunt scita non potest esse fides.*15 (Was gewuBt wird, kann
nicht geglaubt werden.) Der Glaube ist etwas anderes als Wissen. Er gehort ei-
ner anderen Dimension an.

Denn Gott ist nicht nur gréBer als alles, was ihn fassen sollte, sondern auch
anders, unendlich anders, von einer Andersartigkeit, wie sie gréBer nicht sein
und nicht gedacht werden kann. ,,Inter creatorem et creaturam non potest
tanta similitudo notari*, schreibt das 4. Laterankonzil’s, ,,quin inter eos maior
sit dissimilitudo notanda“. ,,Denn von Schépfer und Geschépf kann keine
Ahnlichkeit ausgesagt werden, ohne daB sie eine groBere Unihnlichkeit zwi-
schen beiden einschlésse. 17

Es gibt keine Leiter, die von der Erde bis zum Himmel fiihrt, weil jede Leiter
nur aus dem Material dieser Erde gezimmert ist. Einmal kommt die letzte
Sprosse und die Notwendigkeit, auf etwas anderes zu bauen als auf logische
Konklusionen, und den Sprung zu wagen in den unendlich anderen Gott hin-
ein. ,,Gott ... bleibt unobjektivierbar und daher immer unerreichbar fiir die
Reflexion. <18

Der Philosoph wird immer wieder versuchen, seiner habhaft zu werden und
dazu - statt des Wichtigsten an Gott (seiner Liebe) — nur seine Existenz zu be-
weisen. Der Glaubende aber wird fortfahren, mit dem Buche der Biicher zu
bekennen: ,,Seine GrofBe ist unerforschlich. (Ps 145,3) ,,Unméglich ist es, die
Wunder des Herrn zu ergriinden.* (Sir 18,6) ,,Zu wunderbar ist fiir mich die-
ses Wissen, zu hoch, ich kann es nicht begreifen. (Ps 139,6)

13 J6rg Zink, hier zitiert nach ,, Der grofie Sonntags-Schott*, hrsg. von den Benediktinern der Erz-
abtei Beuron, Freiburg, Wien 1975, 1376 (Zum 27. Sonntag im Jahreskreis C).
148.Th.I,q.2a.3. 15S.Th.Ilallae,q.1,a,5.

16 H. Denzinger — J. B. Umberg, Enchiridion symbolorum, Freiburg 1947, No. 432,

17 J. Neuner und H. Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkiindigung, Re-
gensburg 1949, Nr. 156.

18 Paul Varga, Schopfung in Christus nach Johannes vom Kreuz, Wien 1968, 98.



Was heif3t glauben? 7

3. Wie aber kann man an einen Gott glauben, der sich unserem Begreifen ent-
zieht? Wenn der Glaube nicht der unausweichliche niachste Schritt ist, der dem
Beweisen dessen folgt, ,,den alle Gott nennen*, ist der Glaube dann nicht toll-
kiihn und verantwortungslos?

Er ist es nicht. ,,Verwegen ist es, wenn der Mensch nur auf sich gestellt sei-

nem Leben einen Sinn fiir Zeit und Ewigkeit verleihen will. Aber auf Gott ver-
trauen ist keine Verwegenheit.“?® Auch wenn der Glaube kein Wissen ist und
ebensowenig die notwendige Folgerung aus dem Wissen, so ist er doch nicht
ohne Grund, nicht ohne Motivierung und nicht ohne Sicherheit.
a) Der erste Grund des Glaubens ist Gott selbst. ,,Gott verursacht im Glau-
benden den Glauben‘‘, schreibt Thomas2°. ,,Der Glaube ist Geschenk Got-
tes.““21 Er stiitzt sich ,,nicht auf Menschenweisheit, sondern auf Gottes Kraft
(1 Kor2,5;vgl. 1 Kor 1,18 und Rém 1,16).

Gott ruft mich, Gott lockt mich, Gott wartet auf mich — und weckt in mir die
Antwort auf sein Rufen, so wie die Mutter durch ihre Liebe die wiederliebende
Antwort ihres Kindes weckt22, Nicht der Mensch macht sich von sich aus auf zu
Gott, sondern Gott hat sich schon lidngst von sich aus aufgemacht zum Men-
schen. Gott ist es, der die Initiative ergriffen hat. Denn: ,,Wenn Gott nicht re-
dete, welcher Laut konnte bis zu unserer schrecklichen Einsamkeit vordrin-
gen? Wenn er nicht riefe, wer wiirde uns erheben aus dem Nichts, das wir sind
und in dem wir leben? Unser Glaube griindet auf der Sicherheit, da Gott uns
sucht. Er durchbricht unsere Isolierung und fiihrt uns dahin, wo er will.**23

Wie aber erfahren wir Gottes Rufen?

Wir erfahren Gottes Rufen in unserem Fragen nach Gott. Unser Fragen, un-
ser Unzufrieden- und Unerfiilltsein ist Gottes Rufen an uns. Die Erfahrung des
Hungerns, des Wartens, des Fehlens von etwas — oder jemandem! —, ist die Er-
fahrung seiner Anwesenheit. In dem Fragen nach dem Sinn—nach dem Woher
und Wozu und Wohin — ist der Sinn schon gegenwirtig. Die Worte des Psalmi-
sten ,, Vultum tuum quaeso, Domine — Dein Angesicht, Herr, will ich suchen*
(Ps 27,8), sind nicht nur und nicht zuerst des Menschen Wort an Gott, sondern
auch—und zuerst— Gottes Wort an uns. Unser Suchen ist Gottes Pochen. Seine
Verborgenheit — und unser Erfahrenmiissen, ,,dal da jemand fehlt** — ist das
Zeugnis seiner Anwesenheit?4.

19 Hermann Volk, Glaube als Gliubigkeit, Mainz 1963, 58.

20 De Ver. 27,3,12™. Vgl.S. Th. lTaIl ae, 6, 1, c: ,,So stammt der Glaube, diese Zustimmung, die
der grundlegende Akt des Glaubens ist, von Gott, der uns innerlich durch seine Gnade bewegt.*
21 Carlo Carretto, Gott auf der Spur, 30.

22 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Glaubhaft ist nur Liebe, Einsiedeln 1963, 50: ,,Wie kein Kind
ohne Geliebtwerden zur Liebe erwacht, so kein Menschenherz zum Verstehen Golttes ohne die
freie Zuwendung seiner Gnade.*

23 Carlo Carretto, Allein die Liebe zihlr, Miinchen, Aschaffenburg 1975, 28.

24 Vgl. hierzu auch Teilhard de Chardin, a.a.0., S. 116: ,,Weil ich in diesem Scheitern der unmit-
telbaren Stiitzen, auf die ich mein Leben zu bauen unterfing, auf einzigartige Weise die Erfahrung



Walter Repges 8

Indem ich mich als Hungernden, als Diirstenden, als Fragenden erfahre, er-

fahre ich den, nach dem ich hungere, diirste, frage?’ — und ich glaube an ihn,
wenn ich die Hoffnung, daB mein Fragen vernommen wird, nicht aufgebe.
,,Uberall, schreibt Karl Rahner2s, »,»WOo der Mensch eine letzte Hoffnung un-
bedingter Art nicht verwirft, da ... geschieht Offenbarung und Glaube*.
b) Ein solcher Glaube wird Motivationen finden, sich zu festigen und zu wach-
sen. Denn er wird — und das ist der zweite Grund, der unseren Glauben trigt —
sichstiitzen konnen auf den Glauben anderer. Gott spricht nicht nur zu mir und
macht nicht nur mich nach ihm fragen. Er spricht auch zu den anderen; und vie-
le, die mir vorausgegangen sind oder mir zur Seite stehen und sich der gleichen
Frage ausgesetzt sahen, ob man glauben solle, diirfe, konne, haben es ver-
mocht, sein Rufen zu vernehmen. Sie haben sich auf das Wagnis des Glaubens
eingelassen. Sie sind so zn Zeugen Gottes geworden und rufen denen, die noch
zaudern, zu: ,,Kostet und seht, wie giitig der Herr ist; wohl dem, der zu ihm sich
fliichtet* (Ps 34,9).

Der Zeuge schlechthin ist Jesus. Das Buch der Offenbarung nennt ihn den
»treuen und zuverladssigen Zeugen (Offb 3,14; vgl. 1,5 sowie Joh 3,32 und
8,14), und der Brief an die Hebrier bezeichnet ihn folgerichtig als den ,,Urhe-
ber und Vollender des Glanbens* (Hebr 12,2). Er ist den Weg gegangen, der
uns allen zu gehen aufgetragen ist. An ihm muB sich der Glaube orientieren.
Glauben heiBt: sich an Jesu Seite stellen, so wie Jesus vor dem Vater stehen,
sein in das Schweigen der Nacht hineingesprochenes Abba — Vater nachvoll-
zichen. ;

Denn Jesus hat beispielhaft vollzogen, was Menschenschicksal ist. Er ist der
eigentliche Mensch, der neue Adam (vgl. Rém 5,14 und 1 Kor 15,45), der
Erstgeborene (vgl. Rém 8,29 und Kol 1,15). Und sein im Augenblick des
Sterbens ansgestoBener Schrei, den Lukas als ,,Vater, in deine Hinde emp-
fehle ich meinen Geist* (Lk 23,46) verbalisiert, war der Schrei der ganzen
Menschheit.

Er, dieser Schrei, war aber zugleich Gottes Wort an ihn, der den Schrei aus-
stieB, und an uns alle, deren Schreien dieser eine schrie. So wie eines jeden
Menschen Rufen nach Gott letztlich Gottes Wort an ihn ist und Gott es war,
der sich in dem ,, Vultum tuum quaeso Domine*“ (Dein Antlitz suche ich, Herr)
als anwesend und wirkend und Glauben weckend erwies, so wurde und blieb
Jesu Schrei am Kreuz—Jesu ,,in manus tuas Domine* (In Deine Hande, Herr)
— Gottes Wort an ihn und in ihm, dem Stellvertreter des Menschengeschlech-
tes, an uns.

machte, daf ich nur noch in der Zuverlissigkeit deincs Wesens ruhte ..., wiegen nicht den Frost
einer Enttauschung auf, die uns erfahren 1i8t, daB du allein, mein Gott, bestdndig bist.*

25 Vgl. hierzu auch Leslie Dewart, a.a.0., 66, 173, 230f.

26 Karl Rahner, Glaube als Mut, Ziirich, Einsiedeln, Kéln 1976, 28.



Was heifst glauben? 9

Der Hauptmann, der dabei stand, erfuhr und bekannte es als erster: Dieser,
der da unseren Schrei schreit, ist darin Gottes Wort an uns. So spricht Gott zu
uns. Erist nicht nur der Menschensohn. Er ist, jetzt sehen wir es, auch der Got-
tessohn (vgl. Mk 15,37.39).

Jesus ist also in doppelter Weise Zeuge und Anfiihrer unseres Glaubens. Er
ist Vorbild fiir unseren Weg zu Gott, an dem wir uns — wie an so vielen anderen
Zeugen — orientieren konnen. Und er gibt — und auch das gilt ebenso fiir die
anderen Zeugen — Zeugnis fiir Gottes Anwesenheit in und unter uns.

Jesus hat bezeugt — und der Hauptmann hat es ,,gesehen®“ —, daf3 der, der in
uns die Sehnsucht nach sich weckt und uns bis in den Tod hinein nach sich
schreien 14Bt, wirklich ist: wirklich ,,ist* und ,,wirklich ist. Er hat es bezeugt
durch sein Sterben und durch sein (damit zusammenfallendes) Auferstehen.

Eristdie Inkarnation der Frage, die der Glaubende stellt und in der er seinen
Glauben an Gott artikuliert, und er ist die Inkarnation der Antwort, in der
Gott sich als den in diesem Fragen Gegenwirtigen und dieses Fragen mit sich
selbst Beantwortenden bezeugt. Er, der die rettenden Arme des Vaters wéhlte
und so zum Anfiithrer der Glaubenden wurde, war darin zugleich ,,die ge-
schichtlich greifbare Selbstzusage Gottes an uns®?7.

Auf beide Aspekte weist der Hebraerbrief hin, indem er (Hebr 12,2) Jesus,
den,,Urheber und Vollender des Glaubens‘, einerseits als den bezeichnet, der
,»das Kreuz auf sich nahm*, und andererseits (im gleichen Satz) als den, der
,»Sich zur Rechten des Thrones Gottes gesetzt hat*“: Jesus ist uns Anfiihrer auf
unserem menschlichen Glaubenswege, und er ist uns Zeuge fiir die Richtigkeit
und die Nicht-Vergeblichkeit unseres Glaubensweges. In ihm findet unser
Glaube Halt, Trost und Starkung.
¢) Noch ein dritter Grund 148t uns unseren Glauben als sinnvoll erfahren. Es ist
der Glaube selbst, der uns die Uberzeugung seiner Richtigkeit gibt, eine Uber-
zeugung, die kein AuBlenstehender dem Glaubenden geben kann, die nur er
selbst gewinnen kann — so wie nur der, der schwimmt, erfdhrt, daf ,,es geht*; so
wie auch Petrus nicht durch Probieren, sondern nur durch beherztes Ausstei-
gen aus dem Boot erfuhr, dal das Wasser trug; so wie nur die, die Jesus nach-
folgten, ,,sahen, wo er wohnte** (Joh 1,39).

,,Glauben lernt man durch Glauben.*28 Der Glaubende, und nur der Glau-
bende, findet im Glaubensvollzug die Bestitigung der Richtigkeit seines Tuns.
Und der dunkle Gott, in den hinein er sich hat fallen lassen, wird ihm zum
Licht. Das Schweigen Gottes wird ihm beredt. Der, der von au8en nicht zu fas-
sen ist, wird ihm zu dem, in dem wir leben, uns bewegen und sind (Apg 17,28).

27 Karl Rahner, a.2.0., 36.
28 Carlo Carretto, Wo der Dornbusch brennt, Freiburg, Basel, Wien 1973, 143. Vgl. auch Hans
Kiing. Existiert Gott?, Miinchen, Ziirich 1978, 630: ,,Die Existenz Gottes wird nicht zuerst ver-



Walter Repges 10

Mit Paulus kann er sagen, was kein Nichtglaubender nachvollziehen kann:
,,Ich wei3, wem ich geglaubt habe‘ (2 Tim 1,12).

Ob das,,stimmt*, was die Glaubenden glauben, erkennt nur der, der tut, was
sie tun: der zum Herrn , sich fliichtet* (vgl. Ps 34,9), der auf Jesu Wort ver-
traut, der den Sprung wagt in die andere Welt. Denn nicht dem kritisch Prii-
fenden und alles mit der Elle seines immer zu kurzen Verstandes Messenden,
sondern ,,nur dem Glaubenden offenbart die Offenbarung*29.

Es ist wie mit der Liebe. (Und ,,die erste Stufe der Liebe ist, an den Gelieb-
ten zu glauben‘3°!) Nur der, der liebt, erfihrt, daB — und was — Liebe ist. Liebe
kann niemand erfahren in der Zuschauerrolle, keiner, der Angst hat, sich zu
engagieren, der nur registriert, der draulen bleiben und sichergehen will. Nur
dem Liebenden offenbart sich die Liebe. Und so wie es fiir die Liebe keinen
Beweis gibt auBBer der Liebe selbst, auer dem Sichhineinbegeben in die Liebe,
auBer dem Untertauchen in dem Meer der Liebe, so gibt es auch fiir den Glau-
ben keinen Beweis auler dem Glauben selbst, auBer dem Sicheinlassen auf
den Glauben, au3er dem Leben in der Wirklichkeit des Glaubens. Und so, wie
nur die Liebe die Wahrheit der Liebe erfahren 148t, so auch nur der Glaube die
Wahrheit des Glaubens.

III. Der Glaube sagt ja zu dem, der fiir uns ist

Der Glaube aber hat die Struktur der Liebe — so sehr, da} Gabriel Marcel sa-
genkann:,,Ichhére auf, an Gott zu glauben, wenn ich aufhére, ihn zu lieben‘“3!
—, weil er Antwort ist auf das Wort der Liebe, weil er Glaube ist an den, der
mich zuerst geliebt hat, weil er ja sagt zu dem, der die Liebe ist fiir mich.

Glauben heifit glauben, daB das Letzte, das absolut Letzte des Seins und
Werdens, die letzte Antwort auf alle Fragen, hinter der es absolut nichts mehr
zu fragen gibt, Liebe ist.

Glauben heif}t ja sagen zu dieser Liebe, ja sagen dazu, daB Gott fiir mich ist,
dafl Gott mich, ausgerechnet mich, liebt.

Glauben heilt wiederlieben (vgl. 1 Joh 4,10.19).

Denn am Ende von allem steht der Vater, der mit ausgebreiteten Armen
dem wiederkehrenden Sohne entgegengeht. Und dieser Vater ist zugleich der
Anfang. Weil der Vater den Sohn liebte, machte dieser sich auf den Weg. Die
Heimkehr des Sohnes war die Antwort auf das Warten des Vaters.

niinflig bewiesen oder aufgewiesen und dann geglaubt ... Im Vollzug, durch die ,Praxis‘ des wa-
genden Verlrauens zu Gottes Wirklichkeit, erfahrl der Mensch bei aller Anfechtung durch Zweifel
die Verniinftigkeil seines Verlrauens.*

29 Hermann Volk, Glaube als Gliubigkeit, Mainz 1963, 24.

30 Carlo Carretto, Gott auf der Spur, 34.

31 Gabriel Marcel, Journal métaphysique, Paris 1935, 58: ,,Je cesse de croire en Dieu a partir du
moment ou je cesse de Paimer.*



Was heifit glauben? 11

Die Liebe, die der letzte Sinn und das letzte Ziel, die Vollendung von allem
ist, ist auch der tiefste, tragende, allererste Grund von allem. Aus Liebe und fiir
die Liebe ist alles — und sind auch wir.

Das ist der eigentliche und im Grunde einzige Inhalt der Offenbarung: uns
zu sagen, daf3 der, den wir Gott nennen, Liebe ist. Zeige uns den, den du Vater
nennst, sagte Philippus zu Jesus. Und er erhielt zur Antwort: Philippus, wer
mich gesehen hat, hat den Vater gesehen (Joh 14,9). Und was hat Philippus ge-
sehen? Nicht einen orientalischen Despoten, der sich feiern und anbeten lief3,
sondern einen, der die Hungernden speiste und hinzufiigte, sein Fleisch sei
Brot fiir das Leben der Welt (Joh 6,48.51); der dem Blinden die Augen off-
nete (Joh 9,1ff.) und erlduternd sagte, er sei das Licht der Welt (Joh 8,12); der
wie ein Sklave sich mit einem Leinentuch umgiirtete und den Jiingern, einem
nach dem anderen, die FiiBe wusch (vgl. Joh 13,1ff.).

Und was der im Grunde einzige Inhalt der Offenbarung ist, das ist auch der
einzige Inhalt — das einzige ,,da* — des Glaubens32: ,,daf} es Liebe, absolute
Liebe gibt — und dieses als Letztes und dahinter nichts mehr. Gegen jede
Wahrscheinlichkeit der Existenzerfahrung ... das Mysterium des Seins ent-
schleiert als absolute Liebe, die absteigend ihren Kreaturen die Fiif3e, ja die
Seelen wischt und allen Unrat der Schuld, allen Gott angeifernden Haf, alle
mit Kniippeln auf ihn einhauende Anklage ... in sich hineinnimmt. 33

Wenn alle anderen Antworten sich als voreilig, alle anderen Losungen sich
als untauglich, alle anderen Deutungsversuche sich als haltlos erweisen, wenn
Armut, Hunger, Kriege, Konzentrationsliager, Verrat, Treulosigkeit, Krank-
heit, Leid, Mord und Tod und das vergebliche Miihen um ihre Beseitigung laut
anklagend die Frage nach dem Sinn von soviel Sinnlosigkeit erheben — dann
bleibt nur der Glaube an dies eine: dal3 Gott uns trotzdem liebt — die Morder
und die Ermordeten—die reichen Prasser und die verhungernden Kinder —und
auch mich!

»Tod, Leid, Schmerz, Vergeblichkeit, Armut, Krankheit ... bewiltigen wir
nicht, wenn wir sagen, Gott ist die Losung aller Rétsel ... Wir ... konnen im letz-
ten dem Menschen nur sagen: Knie mit mir zusammen nieder und bete den un-
begreiflichen Gott an und glaube, daB} er die ewige Liebe ist.**34

32 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Glaubhaft ist nur Liebe, 67, wo er schreibt, ,,dall der Glaube sich
primér auf die UnfaBlichkeit der uns iibersteigend-zuvorkommenden Liebe Gottes richtet, dall
dies die einzige Faktizitit, das einzige ,Dafl* (Martin Buber) ist, worauf der Glaube iiberhaupt im
Sinne des christlichen Bekenntnisses hinzielt. Glaubhaft ist nur Liebe, es muf3 und darf aber nichts
anderes geglaubt werden als Liebe.*

33 Hans Urs von Balthasar, a.a.0., 671.

34 Karl Rahner, in: Hermann Gilhaus, Am Ende stehr das Leben. Texte zur Meditation iiber die
Auferstehung des Menschen, Meitingen, Freising 1974, 72. Vgl. Karl Rahner, Glaube als Mut, 32.





