
Was heißt glauben? 
Walter Repges, Wachtberg-Villiprott 

Glauben im Sinne von •gläubig sein"1 heißt 
zunächst ja sagen zu dem, was ist, 
sodann ja sagen zu dem, der ist, 
und schließlich ja sagen zu dem, der für uns ist, 

und darum Liebe ist. 

I. Der Glaube sagt ja zu dem, was ist 

Er beginnt damit, daß wir die Welt und in dieser Welt uns selbst als nicht von 
uns selbst stammend vorfinden und daß wir das Vorgefundene so annehmen, 
wie es ist, ja sagen dazu, daß wir nicht wissen, woher wir kommen, und nicht 
wissen, wohin wir gehen, daß wir ungefragt und über unsere Köpfe hinweg ins 
Dasein geworfen sind, daß andere über uns verfügt haben, ehe wir überhaupt 
selbst über uns verfügen konnten2. 

Das ist schon nicht wenig. Bedeutet es doch das Gegenteil von einer Flucht 
vor der Wirklichkeit in irgendwelche Illusionen. Vielmehr nimmt der Glau- 
bende die Dinge so, wie sie sind. Er sagt nicht nur mit Justin: •Alles, was gut 
und schön ist, gehört uns"3. Er nimmt mit Teilhard de Chardin auch das an, was 
ihm •an sich wirklich das Herz bricht"4. Er sagt ja zum Licht und ja zum Schat- 
ten, ja zur grandeur und ja zur misere, ja zur Fülle und ja zur Leere5. 

Denn zur Wirklichkeit gehört auch die Leere, die misere, der Schatten: die 
dunklen Punkte im Universum, von denen kein Lichtstrahl ausgeht, und die 
auf keine Radiobotschaft ein Echo geben; die dunklen Punkte in der Ge- 
schichte der Menschheit und der Kirche; die dunklen Punkte in unserem Le- 
ben: alles das, dessen Sinn so offen ist und ungeklärt wie Ursprung und Ende 
dieser Welt und unseres Lebens6 und das Ausdruck und Bestätigung des Dun- 

1 Vgl. dazu Hermann Volk, Glaube als Gläubigkeit, Mainz 1963, bes. 17. Die Tradition bezeichnet 
diesen Glauben als •fides qua creditur" und stellt ihn der den Glaubensinhalt meinenden •fides 
quae creditur" gegenüber. 
2 Vgl. hierzu Leslie Dewart, Die Zukunft des Glaubens, Einsiedeln, Zürich, Köln 1968, 76, sowie 
Karl Rahner, Grundkurs des Glaubens, Freiburg, Basel, Wien 1977, 53. 
3 Justin, Apg II, c. 13. 
4 Vgl. Pierre Teilhard de Chardin, Worte des Glaubens, Freiburg, Basel, Wien 1976, 98: •Es be- 
darf der ganzen Gelassenheit meines Glaubens, um das, was mir an sich wirklich das Herz bricht, 
anzunehmen." 
5 Vgl. Teilhard de Chardin, a.a.O., 95: •Alles voller Liebe hinnehmen, auch den Tod: das ist das 
Wesen des Christentums." 
6 Vgl. hierzu auch das Bild, an das der Holländische Katechismus erinnert: •König, du sitzt beim 
Mahl... in der Winterzeit..., dann kommt ein Sperling... Durch die eine Tür fliegt er herein, durch 
die andere hinaus ..., sobald er deinen Blicken entschwindet, kehrt er in den dunklen Winter zu- 



Walter Repges 4 

kels, des Ungeklärtseins, der Offenheit - des •Nichts" - ist, das das Gesamt 
unserer Existenz umhüllt. 

Daß sie die Welt so nehmen, wie sie ist, behaupten auch andere. •Der Mar- 
xismus-Leninismus", so heißt es im Lehrbuch der Grundlagen des Marxis- 
mus-Leninismus7, •... steht fest auf dem Boden der Realität ... Der Marxis- 
mus-Leninismus nimmt die Welt so, wie sie ist." Aber der entscheidende Kurz- 
schluß dieses Lehrbuches ist der, daß auf das Wort •Realität" die nähere Be- 
stimmung folgt •der irdischen Welt" - womit suggeriert wird, daß das die 
ganze Realität sei - und daß auf den Satz vom Nehmen der Welt •so, wie sie 
ist", der Satz folgt: •Er - der Marxismus-Leninismus - geht davon aus, daß die 
gesamte Natur einschließlich des Menschen aus Materie besteht." 

Der Glaube hingegen macht solche Vorurteile nicht. Er behauptet gerade 
nicht, daß die Realität nur so weit reicht wie mein Auge und daß nur das ist, was 
ich fassen, packen, greifen und begreifen kann. Er sagt ja auch zu dem, was ich 
nicht erkenne, und zu dem, was ich nicht begreife - und dazu, daß ich es nicht 
erkenne und nicht begreife! Er akzeptiert das Vorhandensein von unlösbaren 
Fragen. Er weigert sich, alles in ein vorgefertigtes Schema zu pressen und von 
dem, was dort nicht hineinpaßt, zu sagen: es ist nicht da. Er glaubt daran, daß 
auch das Offensein, das Nichts (das nicht zu Habende, das nicht zu Erklärende, 
das nicht zu Bewältigende), das Dunkel dazugehört und insofern ist. 

II. Der Glaube sagt ja zu dem, der ist 

1. Überall, wo der Mensch sein Unerfülltsein, seine Ohnmacht, sein über sich 
selbst hinausweisendes Menschsein annimmt, da ist der erste Schritt zum 
Glauben getan. 

Der Glaubende tut aber noch einen zweiten Schritt. Er geht in das Dunkel 
hinein, das ihn umfängt. In das echolose Dunkel ruft er hinein: •Dein Ange- 
sicht, Herr, will ich suchen" (Ps 27,8). Und er vertraut sich diesem Dunkel an 
und spricht: •In manus tuas, Domine, commendo spiritum meum." - •In deine 
Hände, Herr, empfehle ich mich." (Ps 31,6; Lk 23,46) 

Die Lücken der Erkenntnis, die unbeantworteten Fragen, die Unbegreif- 
lichkeiten des Lebens sind ihm die Hülle, hinter der sich ein Jemand verbirgt, 
zu dem man rufen, vor dem man sich ausweinen, in dessen Händen man sich 
bergen kann! 

Dort, wo das Begreifen aufhört, da sieht der Glaube den anderen Abgrund 
(Ps 42,8), eine Dunkelheit, die Licht ist, ein Nichts, das zugleich das alles ist. 

rück. Ähnlich verhält es sich, so scheint mir, mit dem menschlichen Leben. Wir wissen nicht, was 
ihm vorautgeht, noch wissen wir, was danach kommt." (Glaubensverkündigung für Erwachsene. 
Deutsche Ausgabe des Holländischen Katechismus, Nijmegen, Utrecht 1968, 4.) 
''Grundlagen des Marxismus-Leninismus, Lehrbuch, Dietz Verlag, Berlin 1960, 8. 



Was heißt glauben? 5 

•Y en el monte nada." •Und auf dem Berge - am Ende des Weges, am Ziel 
allen Suchens, Fragens, Mühens: - nichts." So steht es in den Werken des Jo- 
hannes vom Kreuz8: kein Etwas, kein Objekt unseres Erkennens, nichts, was 
man haben, fühlen, vorzeigen könnte. Aber dieses Nichts, das den, der sich ihm 
nicht anvertraut, ängstigt und verwirrt, ist den Glaubenden - dessen Glaube ja 
•ein Überzeugtsein von Dingen ist, die man nicht sieht" (Hebr 11,1)- Quell- 
grund des Vertrauens. Ist es doch das, •was im Hintergrunde des Wirklichen 
wirklich ist"9, die •letzte Realität"10, der Ausweg aus allen Verirrungen. 

Und dieses Nicht-Etwas, das •im Hintergrunde des Wirklichen wirklich ist", 
ist dem Glaubenden ein Jemand, der ihn anblickt, ein Du, der sich ansprechen 
läßt, ein Herz, das ihn versteht. 

•Im Glauben ist sich der Mensch seines Gegenübers bewußt geworden."11 

Mehr noch: er gibt sich ihm an die Hand, er läßt ihn sein Führer sein, er 
spricht zu ihm: •Herr, meine Burg, mein Schild, meine Zuflucht" (Ps 18,3). 

Die Angst vor dem Nichts wird zum Vertrauen auf den, der sich in diesem 
Nichts verbirgt: •Muß ich auch wandern in finsterer Schlucht, ich furchte kein 
Unheil; denn du bist bei mir." (Ps 23,4) 

Natürlich bedeutet ein solcher Glaube Verlassen der Sicherheit dieser Erde, 
Loslösung, Wagnis. Auch zu Abraham hatte der Herr gesprochen: •Zieh weg 
aus deinem Land, aus deiner Heimat und aus deinem Vaterhaus." (Gen 12,1) 
•Und er zog aus, ohne zu wissen, wohin er kommen würde." (Hebr 11,8) 

Aber diese Loslösung bedeutet Eintauschen der zweifelhaften Sicherheit 
dieser todgeweihten Erde gegen jene Sicherheit, die nur Gottes Wort und Got- 
tes Treue bieten. Sie bedeutet, •einen Sprung zu wagen in die andere Welt mit 
der Gewißheit, daß ich in die Arme Gottes hineinspringe"12. 

Das ist der Glaube, der beginnt mit dem Ja zu dem, was ist, und hinführt zu 
dem Ja zu dem, der ist: zu Gott selbst, in den hinein der Glaubende glaubt. 

2. Ein solcher Glaube ist nicht denknotwendig. Er ist nicht die logische Schluß- 
folgerung aus unabweisbaren Prämissen. Er ist weder notwendig noch beweis- 
bar: •Wer glaubt, vertraut, wo er nichts sieht. Er ist seiner Sache gewiß, ohne 
Beweise zu haben, und erwartet, was er nicht erzwingen kann."13 

8
 Crisogono de Jesus O.C.D., Vida e Obras de San Juan de la Cruz, Biblioteca de Autores Cristia- 

nos, Madrid 1978,440. Die Worte •Y en el monte nada" stehen dort inmitten einer von Johannes 
selbst stammenden Skizze, die den von ihm aufgezeigten engen Pfad zur Vollkommenheit gra- 
phisch darstellen will, doch so, daß das •nada" als Eingangstor und Durchgangsstufe zu den himm- 
lischen Höhen - als •modo para venir al todo" (Werke, um zum Alles zu gelangen) - erscheint. 
9 So Teilhard de Chardin, a.a.O., 73. Vgl. Carlo Carretto, Wo der Dornbusch brennt, Freiburg, 
Basel, Wien 1973,141: •Diese einzige Wirklichkeit, die uns umgibt und in die wir eingetaucht sind 
wie Meteoriten in den grenzenlosen Kosmos."     10 So Leslie Dewart, a.a.O., 62. 
11 Carlo Carretto, Gott auf der Spur, München, Aschaffenburg 1975, 31. 
12 Carlo Carretto, a.a.O., 38. Vgl. auch 34f. Ähnlich Teilhard de Chardin, a.a.O., 75: •völlige 
Hingabe an die unfehlbare und liebende Führung Gottes". 



Walter Repges 6 

Wie sollte man auch den Gott des Glaubens beweisen können, der doch 
hoch über allen Beweisen steht? Wie sollte sich der Verstand zum Richter auf- 
werfen über den, den kein Verstand umfassen kann? Wie sollte es etwas geben 
können, das beweiskräftiger, sicherer, zuverlässiger ist als Gott selbst? 

Gewiß. Es gibt die fünf Gottesbeweise des Thomas von Aquin. Doch einmal 
wollten (und konnten!) sie nur das beweisen, was damals (!) alle schon im vor- 
aus kannten: •und darunter verstehen alle Gott"; •und das bezeichnen alle als 
Gott"; •was alle Gott nennen"; •und das, sagen wir, ist Gott"; und noch ein- 
mal: •und das, sagen wir, ist Gott."14 Und zum anderen wollten sie überhaupt 
nicht den Glauben, das Engagement, das Sich-Hineinstürzen in den lebendi- 
gen Gott ersetzen. Es gibt keine Beweise - auch für Thomas nicht -, die an die 
Stelle des Glaubens treten könnten. Thomas selbst weist ausdrücklich darauf 
hin, daß das Wissen den Glauben und der Glaube das Wissen ausschließt: 
•Ergo de his quae sunt scita non potest esse fides."15 (Was gewußt wird, kann 
nicht geglaubt werden.) Der Glaube ist etwas anderes als Wissen. Er gehört ei- 
ner anderen Dimension an. 

Denn Gott ist nicht nur größer als alles, was ihn fassen sollte, sondern auch 
anders, unendlich anders, von einer Andersartigkeit, wie sie größer nicht sein 
und nicht gedacht werden kann. •Inter creatorem et creaturam non potest 
tanta similitudo notari", schreibt das 4. Laterankonzil16, •quin inter eos maior 
sit dissimilitudo notanda". •Denn von Schöpfer und Geschöpf kann keine 
Ähnlichkeit ausgesagt werden, ohne daß sie eine größere Unähnlichkeit zwi- 
schen beiden einschlösse."17 

Es gibt keine Leiter, die von der Erde bis zum Himmel führt, weil jede Leiter 
nur aus dem Material dieser Erde gezimmert ist. Einmal kommt die letzte 
Sprosse und die Notwendigkeit, auf etwas anderes zu bauen als auf logische 
Konklusionen, und den Sprung zu wagen in den unendlich anderen Gott hin- 
ein. •Gott ... bleibt unobjektivierbar und daher immer unerreichbar für die 
Reflexion."18 

Der Philosoph wird immer wieder versuchen, seiner habhaft zu werden und 
dazu - statt des Wichtigsten an Gott (seiner Liebe) - nur seine Existenz zu be- 
weisen. Der Glaubende aber wird fortfahren, mit dem Buche der Bücher zu 
bekennen: •Seine Größe ist unerforschlich." (Ps 145,3) •Unmöglich ist es, die 
Wunder des Herrn zu ergründen." (Sir 18,6) •Zu wunderbar ist für mich die- 
ses Wissen, zu hoch, ich kann es nicht begreifen." (Ps 139,6) 

13 Jörg Zink, hier zitiert nach •Der große Sonntags-Schott", hrsg. von den Benediktinern der Erz- 
abtei Beuron, Freiburg, Wien 1975, 1376 (Zum 27. Sonntag im Jahreskreis C). 
14 S. Th. I, q. 2a. 3.     " S. Th. II a II ae, q. l,a,5. 
16 H. Denzinger-J. B. Umberg, Enchiridion symbolorum, Freiburg 1947, No. 432. 
17 J. Neuner und H. Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkündigung, Re- 
gensburg 1949, Nr. 156. 
18 Paul Varga, Schöpfung in Christus nach Johannes vom Kreuz, Wien 1968, 98. 



Was heißt glauben? 7 

3. Wie aber kann man an einen Gott glauben, der sich unserem Begreifen ent- 
zieht? Wenn der Glaube nicht der unausweichliche nächste Schritt ist, der dem 
Beweisen dessen folgt, •den alle Gott nennen", ist der Glaube dann nicht toll- 
kühn und verantwortungslos? 

Er ist es nicht. •Verwegen ist es, wenn der Mensch nur auf sich gestellt sei- 
nem Leben einen Sinn für Zeit und Ewigkeit verleihen will. Aber auf Gott ver- 
trauen ist keine Verwegenheit."19 Auch wenn der Glaube kein Wissen ist und 
ebensowenig die notwendige Folgerung aus dem Wissen, so ist er doch nicht 
ohne Grund, nicht ohne Motivierung und nicht ohne Sicherheit, 
a) Der erste Grund des Glaubens ist Gott selbst. •Gott verursacht im Glau- 
benden den Glauben", schreibt Thomas20. •Der Glaube ist Geschenk Got- 
tes."21 Er stützt sich •nicht auf Menschenweisheit, sondern auf Gottes Kraft" 
(1 Kor 2,5; vgl. 1 Kor 1,18 und Rom 1,16). 

Gott ruft mich, Gott lockt mich, Gott wartet auf mich - und weckt in mir die 
Antwort aufsein Rufen, so wie die Mutter durch ihre Liebe die wiederliebende 
Antwort ihres Kindes weckt22. Nicht der Mensch macht sich von sich aus auf zu 
Gott, sondern Gott hat sich schon längst von sich aus aufgemacht zum Men- 
schen. Gott ist es, der die Initiative ergriffen hat. Denn: •Wenn Gott nicht re- 
dete, welcher Laut könnte bis zu unserer schrecklichen Einsamkeit vordrin- 
gen? Wenn er nicht riefe, wer würde uns erheben aus dem Nichts, das wir sind 
und in dem wir leben? Unser Glaube gründet auf der Sicherheit, daß Gott uns 
sucht. Er durchbricht unsere Isolierung und führt uns dahin, wo er will."23 

Wie aber erfahren wir Gottes Rufen? 
Wir erfahren Gottes Rufen in unserem Fragen nach Gott. Unser Fragen, un- 

ser Unzufrieden- und Unerfülltsein ist Gottes Rufen an uns. Die Erfahrung des 
Hungerns, des Wartens, des Fehlens von etwas - oder jemandem! -, ist die Er- 
fahrung seiner Anwesenheit. In dem Fragen nach dem Sinn - nach dem Woher 
und Wozu und Wohin - ist der Sinn schon gegenwärtig. Die Worte des Psalmi- 
sten • Vultum tuum quaeso, Domine - Dein Angesicht, Herr, will ich suchen" 
(Ps 27,8), sind nicht nur und nicht zuerst des Menschen Wort an Gott, sondern 
auch - und zuerst - Gottes Wort an uns. Unser Suchen ist Gottes Pochen. Seine 
Verborgenheit • und unser Erfahrenmüssen, •daß da jemand fehlt" • ist das 
Zeugnis seiner Anwesenheit24. 
19 Hermann Volk, Glaube als Gläubigkeit, Mainz 1963, 58. 
20 De Ver. 27,3, 12m. Vgl. S.Th. II a II ae, 6, l,c: •So stammt der Glaube, diese Zustimmung, die 
der grundlegende Akt des Glaubens ist, von Gott, der uns innerlich durch seine Gnade bewegt." 
21 Carlo Carretto, Gott auf der Spur, 30. 
22 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Glaubhaft ist nur Liebe, Einsiedeln 1963, 50: •Wie kein Kind 
ohne Geliebtwerden zur Liebe erwacht, so kein Menschenherz zum Verstehen Gottes ohne die 
freie Zuwendung seiner Gnade." 
23 Carlo Carretto, Allein die Liebe zählt, München, Aschaffenburg 1975, 28. 
24 Vgl. hierzu auch Teilhard de Chardin, a.a.O., S. 116: •Weil ich in diesem Scheitern der unmit- 
telbaren Stützen, auf die ich mein Leben zu bauen unterfing, auf einzigartige Weise die Erfahrung 



Walter Repges 8 

Indem ich mich als Hungernden, als Dürstenden, als Fragenden erfahre, er- 
fahre ich den, nach dem ich hungere, dürste, frage25 - und ich glaube an ihn, 
wenn ich die Hoffnung, daß mein Fragen vernommen wird, nicht aufgebe. 
•Überall", schreibt Karl Rahner26, •wo der Mensch eine letzte Hoffnung un- 
bedingter Art nicht verwirft, da ... geschieht Offenbarung und Glaube", 
b) Ein solcher Glaube wird Motivationen finden, sich zu festigen und zu wach- 
sen. Denn er wird - und das ist der zweite Grund, der unseren Glauben trägt - 
sich stützen können auf den Glauben anderer. Gott spricht nicht nur zu mir und 
macht nicht nur mich nach ihm fragen. Er spricht auch zu den anderen; und vie- 
le, die mir vorausgegangen sind oder mir zur Seite stehen und sich der gleichen 
Frage ausgesetzt sahen, ob man glauben solle, dürfe, könne, haben es ver- 
mocht, sein Rufen zu vernehmen. Sie haben sich auf das Wagnis des Glaubens 
eingelassen. Sie sind so zu Zeugen Gottes geworden und rufen denen, die noch 
zaudern, zu: •Kostet und seht, wie gütig der Herr ist; wohl dem, der zu ihm sich 
flüchtet" (Ps 34,9). 

Der Zeuge schlechthin ist Jesus. Das Buch der Offenbarung nennt ihn den 
•treuen und zuverlässigen Zeugen" (Offb 3,14; vgl. 1,5 sowie Joh 3,32 und 
8,14), und der Brief an die Hebräer bezeichnet ihn folgerichtig als den •Urhe- 
ber und Vollender des Glaubens" (Hebr 12,2). Er ist den Weg gegangen, der 
uns allen zu gehen aufgetragen ist. An ihm muß sich der Glaube orientieren. 
Glauben heißt: sich an Jesu Seite stellen, so wie Jesus vor dem Vater stehen, 
sein in das Schweigen der Nacht hineingesprochenes Abba - Vater nachvoll- 
ziehen. 

Denn Jesus hat beispielhaft vollzogen, was Menschenschicksal ist. Er ist der 
eigentliche Mensch, der neue Adam (vgl. Rom 5,14 und 1 Kor 15,45), der 
Erstgeborene (vgl. Rom 8,29 und Kol 1,15). Und sein im Augenblick des 
Sterbens ausgestoßener Schrei, den Lukas als •Vater, in deine Hände emp- 
fehle ich meinen Geist" (Lk 23,46) verbalisiert, war der Schrei der ganzen 
Menschheit. 

Er, dieser Schrei, war aber zugleich Gottes Wort an ihn, der den Schrei aus- 
stieß, und an uns alle, deren Schreien dieser eine schrie. So wie eines jeden 
Menschen Rufen nach Gott letztlich Gottes Wort an ihn ist und Gott es war, 
der sich in dem •Vultum tuum quaeso Domine" (Dein Antlitz suche ich, Herr) 
als anwesend und wirkend und Glauben weckend erwies, so wurde und blieb 
Jesu Schrei am Kreuz - Jesu •in manus tuas Domine" (In Deine Hände, Herr) 
- Gottes Wort an ihn und in ihm, dem Stellvertreter des Menschengeschlech- 
tes, an uns. 

machte, daß ich nur noch in der Zuverlässigkeit deines Wesens ruhte ..., wiegen nicht den Frost 
einer Enttäuschung auf, die uns erfahren läßt, daß du allein, mein Gott, beständig bist." 
25 Vgl. hierzu auch Leslie Dewart, a.a.O., 66, 173, 230f. 
26 Karl Rahner, Glaube als Mut, Zürich, Einsiedeln, Köln 1976, 28. 



Was heißt glauben? 9 

Der Hauptmann, der dabei stand, erfuhr und bekannte es als erster: Dieser, 
der da unseren Schrei schreit, ist darin Gottes Wort an uns. So spricht Gott zu 
uns. Er ist nicht nur der Menschensohn. Er ist, jetzt sehen wir es, auch der Got- 
tessohn (vgl. Mk 15,37.39). 

Jesus ist also in doppelter Weise Zeuge und Anführer unseres Glaubens. Er 
ist Vorbild für unseren Weg zu Gott, an dem wir uns • wie an so vielen anderen 
Zeugen - orientieren können. Und er gibt - und auch das gilt ebenso für die 
anderen Zeugen • Zeugnis für Gottes Anwesenheit in und unter uns. 

Jesus hat bezeugt - und der Hauptmann hat es •gesehen" -, daß der, der in 
uns die Sehnsucht nach sich weckt und uns bis in den Tod hinein nach sich 
schreien läßt, wirklich ist: wirklich •ist" und •wirklich" ist. Er hat es bezeugt 
durch sein Sterben und durch sein (damit zusammenfallendes) Auferstehen. 

Er ist die Inkarnation der Frage, die der Glaubende stellt und in der er seinen 
Glauben an Gott artikuliert, und er ist die Inkarnation der Antwort, in der 
Gott sich als den in diesem Fragen Gegenwärtigen und dieses Fragen mit sich 
selbst Beantwortenden bezeugt. Er, der die rettenden Arme des Vaters wählte 
und so zum Anführer der Glaubenden wurde, war darin zugleich •die ge- 
schichtlich greifbare Selbstzusage Gottes an uns"27. 

Auf beide Aspekte weist der Hebräerbrief hin, indem er (Hebr 12,2) Jesus, 
den •Urheber und Vollender des Glaubens", einerseits als den bezeichnet, der 
•das Kreuz auf sich nahm", und andererseits (im gleichen Satz) als den, der 
•sich zur Rechten des Thrones Gottes gesetzt hat": Jesus ist uns Anführer auf 
unserem menschlichen Glaubenswege, und er ist uns Zeuge für die Richtigkeit 
und die Nicht-Vergeblichkeit unseres Glaubensweges. In ihm findet unser 
Glaube Halt, Trost und Stärkung. 
c) Noch ein dritter Grund läßt uns unseren Glauben als sinnvoll erfahren. Es ist 
der Glaube selbst, der uns die Überzeugung seiner Richtigkeit gibt, eine Über- 
zeugung, die kein Außenstehender dem Glaubenden geben kann, die nur er 
selbst gewinnen kann - so wie nur der, der schwimmt, erfährt, daß •es geht"; so 
wie auch Petrus nicht durch Probieren, sondern nur durch beherztes Ausstei- 
gen aus dem Boot erfuhr, daß das Wasser trug; so wie nur die, die Jesus nach- 
folgten, •sahen, wo er wohnte" (Joh 1,39). 

•Glauben lernt man durch Glauben."28 Der Glaubende, und nur der Glau- 
bende, findet im Glaubensvollzug die Bestätigung der Richtigkeit seines Tuns. 
Und der dunkle Gott, in den hinein er sich hat fallen lassen, wird ihm zum 
Licht. Das Schweigen Gottes wird ihm beredt. Der, der von außen nicht zu fas- 
sen ist, wird ihm zu dem, in dem wir leben, uns bewegen und sind (Apg 17,28). 

27 Karl Rahner, a.a.O., 36. 
28 Carlo Carretto, Wo der Dornbusch brennt, Freiburg, Basel, Wien 1973, 143. Vgl. auch Hans 
Küng. Existiert Gott?, München, Zürich 1978, 630: •Die Existenz Gottes wird nicht zuerst ver- 



Walter Repges 10 

Mit Paulus kann er sagen, was kein Nichtglaubender nachvollziehen kann: 
•Ich weiß, wem ich geglaubt habe" (2 Tim 1,12). 

Ob das •stimmt", was die Glaubenden glauben, erkennt nur der, der tut, was 
sie tun: der zum Herrn •sich flüchtet" (vgl. Ps 34,9), der auf Jesu Wort ver- 
traut, der den Sprung wagt in die andere Welt. Denn nicht dem kritisch Prü- 
fenden und alles mit der Elle seines immer zu kurzen Verstandes Messenden, 
sondern •nur dem Glaubenden offenbart die Offenbarung"29. 

Es ist wie mit der Liebe. (Und •die erste Stufe der Liebe ist, an den Gelieb- 
ten zu glauben"30!) Nur der, der liebt, erfährt, daß - und was - Liebe ist. Liebe 
kann niemand erfahren in der Zuschauerrolle, keiner, der Angst hat, sich zu 
engagieren, der nur registriert, der draußen bleiben und sichergehen will. Nur 
dem Liebenden offenbart sich die Liebe. Und so wie es für die Liebe keinen 
Beweis gibt außer der Liebe selbst, außer dem Sichhineinbegeben in die Liebe, 
außer dem Untertauchen in dem Meer der Liebe, so gibt es auch für den Glau- 
ben keinen Beweis außer dem Glauben selbst, außer dem Sicheinlassen auf 
den Glauben, außer dem Leben in der Wirklichkeit des Glaubens. Und so, wie 
nur die Liebe die Wahrheit der Liebe erfahren läßt, so auch nur der Glaube die 
Wahrheit des Glaubens. 

III. Der Glaube sagt ja zu dem, der für uns ist 

Der Glaube aber hat die Struktur der Liebe - so sehr, daß Gabriel Marcel sa- 
gen kann: •Ich höre auf, an Gott zu glauben, wenn ich aufhöre, ihn zu lieben"31 

-, weil er Antwort ist auf das Wort der Liebe, weil er Glaube ist an den, der 
mich zuerst geliebt hat, weil er ja sagt zu dem, der die Liebe ist für mich. 

Glauben heißt glauben, daß das Letzte, das absolut Letzte des Seins und 
Werdens, die letzte Antwort auf alle Fragen, hinter der es absolut nichts mehr 
zu fragen gibt, Liebe ist. 

Glauben heißt ja sagen zu dieser Liebe, ja sagen dazu, daß Gott für mich ist, 
daß Gott mich, ausgerechnet mich, liebt. 

Glauben heißt wiederlieben (vgl. 1 Joh 4,10.19). 
Denn am Ende von allem steht der Vater, der mit ausgebreiteten Armen 

dem wiederkehrenden Sohne entgegengeht. Und dieser Vater ist zugleich der 
Anfang. Weil der Vater den Sohn liebte, machte dieser sich auf den Weg. Die 
Heimkehr des Sohnes war die Antwort auf das Warten des Vaters. 

nünftig bewiesen oder aufgewiesen und dann geglaubt... Im Vollzug, durch die ,Praxis' des wa- 
genden Vertrauens zu Gottes Wirklichkeit, erfährt der Mensch bei aller Anfechtung durch Zweifel 
die Vernünftigkeit seines Vertrauens." 
29 Hermann Volk, Glaube als Gläubigkeit, Mainz 1963, 24. 
30 Carlo Carretto, Gott auf der Spur, 34. 
31 Gabriel Marcel, Journal metaphysique, Paris 1935, 58: •Je cesse de croire en Dieu ä partir du 
moment oü je cesse de Paimer." 



Was heißt glauben? 11 

Die Liebe, die der letzte Sinn und das letzte Ziel, die Vollendung von allem 
ist, ist auch der tiefste, tragende, allererste Grund von allem. Aus Liebe und für 
die Liebe ist alles • und sind auch wir. 

Das ist der eigentliche und im Grunde einzige Inhalt der Offenbarung: uns 
zu sagen, daß der, den wir Gott nennen, Liebe ist. Zeige uns den, den du Vater 
nennst, sagte Philippus zu Jesus. Und er erhielt zur Antwort: Philippus, wer 
mich gesehen hat, hat den Vater gesehen (Joh 14,9). Und was hat Philippus ge- 
sehen? Nicht einen orientalischen Despoten, der sich feiern und anbeten ließ, 
sondern einen, der die Hungernden speiste und hinzufügte, sein Fleisch sei 
Brot für das Leben der Welt (Joh 6,48.51); der dem Blinden die Augen öff- 
nete (Joh 9,1 ff.) und erläuternd sagte, er sei das Licht der Welt (Joh 8,12); der 
wie ein Sklave sich mit einem Leinentuch umgürtete und den Jüngern, einem 
nach dem anderen, die Füße wusch (vgl. Joh 13,Iff.). 

Und was der im Grunde einzige Inhalt der Offenbarung ist, das ist auch der 
einzige Inhalt - das einzige •daß" - des Glaubens32: •daß es Liebe, absolute 
Liebe gibt - und dieses als Letztes und dahinter nichts mehr. Gegen jede 
Wahrscheinlichkeit der Existenzerfahrung ... das Mysterium des Seins ent- 
schleiert als absolute Liebe, die absteigend ihren Kreaturen die Füße, ja die 
Seelen wäscht und allen Unrat der Schuld, allen Gott angeifernden Haß, alle 
mit Knüppeln auf ihn einhauende Anklage ... in sich hineinnimmt."33 

Wenn alle anderen Antworten sich als voreilig, alle anderen Lösungen sich 
als untauglich, alle anderen Deutungsversuche sich als haltlos erweisen, wenn 
Armut, Hunger, Kriege, Konzentrationslager, Verrat, Treulosigkeit, Krank- 
heit, Leid, Mord und Tod und das vergebliche Mühen um ihre Beseitigung laut 
anklagend die Frage nach dem Sinn von soviel Sinnlosigkeit erheben • dann 
bleibt nur der Glaube an dies eine: daß Gott uns trotzdem liebt - die Mörder 
und die Ermordeten - die reichen Prasser und die verhungernden Kinder - und 
auch mich! 

•Tod, Leid, Schmerz, Vergeblichkeit, Armut, Krankheit ... bewältigen wir 
nicht, wenn wir sagen, Gott ist die Lösung aller Rätsel... Wir... können im letz- 
ten dem Menschen nur sagen: Knie mit mir zusammen nieder und bete den un- 
begreiflichen Gott an und glaube, daß er die ewige Liebe ist."34 

32
 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Glaubhaft ist nur Liebe, 67, wo er schreibt, •daß der Glaube sich 

primär auf die Unfaßlichkeit der uns übersteigend-zuvorkommenden Liebe Gottes richtet, daß 
dies die einzige Faktizität, das einzige ,Daß' (Martin Buber) ist, worauf der Glaube überhaupt im 
Sinne des christlichen Bekenntnisses hinzielt. Glaubhaft ist nur Liebe, es muß und darf aber nichts 
anderes geglaubt werden als Liebe." 
33 Hans Urs von Balthasar, a.a.O., 67f. 
34 Karl Rahner, in: Hermann Gilhaus, Am Ende steht das Leben. Texte zur Meditation über die 
Auferstehung des Menschen, Meitingen, Freising 1974, 72. Vgl. Karl Rahner, Glaube als Mut, 32. 




