Riickkehr zum Ursprung —
Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche*

Paul Imhof, Miinchen

Zweifellos gibt es in der Moderne zahlreiche Christen, die zu dem Glaubensar-
tikel von der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche wenig Zu-
gang haben. Ist sie wirklich der Raum, in dem der Geist Gottes wirkt? Doch
auch mit ,,Geist* selbst hat der moderne Mensch seine Schwierigkeiten. Denn
nicht nur im Bereich der Naturwissenschaften sind seit der Mitte des letzten
Jahrhunderts ,,Metaphysik* und ,,Geistphilosophie* in Verdacht geraten.

Zum Verstindnis der Bedeutung von ,,Geist*

Durch ein behutsames Sich-6ffnen und waches Sich-einlassen in die ,, Wirk-
lichkeit des Geistes* gelingt es uns vielleicht ein wenig, etwas von der Leben-
digkeit dessen zu verstehen, wer bzw. was abstrakt (und so oft fast wie ein totes
Ding) mit dem Wort ,,Geist* benannt wird. Geht man davon aus, daB die sinn-
lich-leibliche Erfahrung wesensmiBig sinnvoll, d.h. auf Geist transparent und
insofern fihig zur Transzendenz ist, dann wird man dafiir frei, gleichsam wie
,,von weit her* zu erdrtern, was Geisterfahrung meinen konnte. Unsere Uber-
legungen beginnen bei einer bestimmten sinnenhaften Wahrnehmung. Dann
bedenken wir, was die Rede von ,,Geist* sinnvollerweise zu bedeuten vermag.

Blicken wir zuerst auf ein ,,Naturwunder* Islgnds. In diesem Land er-
schlieBt sich uns eine einpriigsame Metapher, aus der die lebendige Bewegung
des Geistes gleichsam wie von selbst aufgeht und sich zeigt.

Geist in unbelebter Natur: Geysir

Fahrt man von Reykjavik nach Thingvellir, dem isldndischen Nationalheilig-
tum, und weiter in Richtung Skalholt, dem alten Bischofssitz im Siiden des
Landes, dann kommt man vorbei am Geysir, einer heiBen Springquelle, die
uns zu denken gibt.

Was sehen wir, wenn wir vor dem Geysir stehen? Nichts! Wir entdecken nur
ein Loch im Boden. Der Anfang von Geisterfahrung in der Ortschaft der Natur
geschieht so, da3 man zunéchst nichts sieht. Aber ganz innen, im Verborgenen,

* Fiir den Druck iiberarbeitete Vorlesung in der Universitéiit Reykjavik anléBlich einer Nordischen
Tagung 1982. Das Thema des Kongresses lautete: ,,Wurzel und Ziel — Die Christen zwischen Ver-
gangenheit und Zukunft®,



Paul Imhof 16

da ist der Geysir unterirdisch am Wirken und Brodeln; seine Wasser lasten auf
heiBBem Gestein. Im Laufe der Zeit bildet sich unterirdisch in den verschiede-
nen Hohlen, Gingen und deren Veristelungen, in der weitverzweigten Ver-
karstung des Gesteins langsam durch Druck und Erhitzung der ur-springende
Anfang des Geysirs. Der heifle Wasserdampf (der ,,Atem‘ im Wasser) dehnt
sich aus. Das Wasser wallt auf, aus sich heraus und in sich zusammen. Und
dann — aus dem Loch, der Leere, wo man nichts sah — unberechenbar, plotz-
lich, iberraschend, in einem ,,Satz* springt der Geysir hoch. Er — so diirfen wir
sagen, ohne die Sprache unangemessen zu iiberfordern — ,,ur-springt‘‘ in von
aufen unableitbarer Weise. Heifes, gischtiges Wasser steht auf einmal wie
eine lebendige Sdule vor uns. Wir schauen — fasziniert, gebannt, betroffen,
staunend. Wir vergessen uns selbst, sind ,,einfach weg‘‘ und fiihlen uns von der
aufspringenden Michtigkeit wie durch einen iibermichtigen Blick gebannt.
Wir sind be-,,geist““-ert. Rasch zieht sich der Geysir wieder in die Tiefe der
Erde zuriick. Wir sehen wieder nichts; sein Erscheinen geht in die Verborgen-
heit.

In der Sphére einer solchen Erscheinung wird eine von unendlich vielen Er-
scheinungsformen dessen ablesbar, was ,,Geist meint. Seine Grundbewe-
gung: Riickkehr zum Ursprung und aufspringende Wiederholung des Ur-
sprungs nach vorne, und dies in einem ganz bestimmten Rhythmus. Jede Phase
ist dabei gleich-wesentlich. Der Anfang 6ffnet sich als Leere. Er scheint bloBer
Mangel, ein Nicht-sein zu sein: von Geisterfahrung keine Spur. Darin spiiren
wir aber eine ganz wichtige Phase: verborgene Zeit der Inkubation. Auf einmal
das Durchbrechen der Fiille aus der Leere in die erscheinende Prasenz, Aufstei-
gen und wieder: Riickkehr zum abgriindigen Ursprung in nochmals unvor-
denklich aufbrechender Wiederholung nach vorne.

Es gibt nur eine einzige Springquelle, die urspriinglich ,,Geysir** genannt
wird!. — In dhnlicher Weise ist auch der Geist Gottes nur einer, wenn auch viel-
faltig erscheinend. — In Island erfihrt man anschaulich, daB3 Geist und Materie
zusammengehdren. Analog, ahnlich und unihnlich, ist die Bewegung des Gey-
sirs und das Erscheinen des Geistes Gottes.

Geist in belebter Natur: Taube

Fiir die Dimension der belebten Natur wihlen wir als Beispiel die Taube, um
an ihr die besagte Grundbewegung des Geistes abzulesen. Im Hebréischen
heiB3t die Taube: Jonah (griech. Jonas). Welche gemeinsame — in manchem
durchaus auch recht verschiedene — Grunderfahrungen stecken hinter einem
Werk wie dem alttestamentlichen Buch Jonah; der Taube des Noach (Gen

! Ein dhnliches Phénomen heiB( Strokkur; die anderen Springquellen in Amerika wurden ersl
nachtriglich ,,Geysire“ genannt.



Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche 17

8,8f); der Bezeichnung des Petrus als Sohn des Jonah (Mt 16,17); dem Zeug-
nis, daBB am Jordan der Geist in Gestalt einer Taube auf Jesus herabkam, und
der Taube als Symbol der modernen Friedensbewegung?? Ist es die Erfahrung,
daB sich die Tauben zueinander besonders ,,friedlich*‘ verhalten? Sicher nicht.
Der uns interessierende Vergleichspunkt ist ein anderer. Wie kann man an der
Lebensform ,,Taube* die Grundbewegung des Geistes erspiiren?

,,Die Taube hat die Eigenschaft, daB sie stets an den Ort zuriickkehrt, wo sie
daheim ist, gleichgiiltig, wie weit sie davon entfernt sein mag. Immer findet sie
den Weg zuriick. Darum dient sie auch dazu, aus der Ferne Nachrichten zu
bringen. Wird das nicht auch am Bericht von Jonah deutlich, der sich weit von
Gott entfernt, dann aber doch zuriickkehrt und die aufgetragene Botschaft
ausrichtet?*3 Taube‘ sei uns Metapher fiir die Bewegung der Auskehr und
Riickkehr zum Ursprung. Immer wieder stellt sie in ihrem Bereich von Welt
die Grundbewegung des Geistes dar: Riickkehr zum Ursprung in der Wieder-
holung nach vorne.

Die Grundbewegung des Taubenfluges ist ein Zeichen fiir die Struktur des
Aktes der ,, Vermittlung*, die der Geist vollzieht. Ist es doch Aufgabe und we-
sentlicher Grundakt des Geistes, konkrete Vermittlungen, also Riickfiithrun-
gen von Vielheit in lebendige Einheit und umgekehrt, nicht nur durch die Ar-
beit des Denkens, sondern mehr noch durch die Tétigkeit des Handelns zu
vollziehen. Der Geist vermittelt durch sich und in sich die einzelnen Epochen
und Erscheinungsweisen der Weltwirklichkeit von jedem Punkt des Ganzen
auf den Ursprung hin zuriick. Er bringt sie zuriick zur Heimat. Der Geist fiihrt
in die Mitte jenes Geheimnisses, wo auch der Mensch erst wirklich daheim, zu
Hause* ist — urspriinglich leben kann, weil er vom Ursprung her und auf thn hin
sich zu zeitigen, in den Ablauf der Stunden hinein zu verwirklichen vermag, bis
er in die Endgiiltigkeit des ewigen Ursprungs zeitlos zuriickgekehrt ist.

Analog zum Taubenflug sind die Akte des Geistes auch unter folgender
Riicksicht: Die freigelassene Taube kreist, bevor sie ganz gezielt zu ihrem
Heimatschlag strebt, um den Ausgangspunkt, von dem aus sie dann zuriick-
fliegt. Sie sagt artgemiB gleichsam ,,Ja‘** zu dem Ort ihres Startpunktes. Nur so
ist ihr ein Riickflug moglich. Analog beginnt der Geist im Ja zu einem konkre-
ten Ort als Ausgangspunkt die Riickkehr, von wo aus er entschieden und ge-
2 Schon Tertullian nennt die Taube einen Bolen des gottlichen Friedens. Bei Origenes heiflen die
Gliubigen ,Tauben Christi‘. Fiir Philo ist die Taube Allegorie fiir Logos, Nous, Sophia etc. Vgl. F.
Siihling, Die Taube als Symbol im christlichen Altertum, Freiburg 1930. In der religiésen Symbolik
wird das friedlich scheinende Gurren der Tauben verwendet; nicht jede Symbolik stimmi1 natur-
wissenschaftlich.

3 Friedrich Weinreb, Das Buch Jonah. Der Sinn des Buches Jonah nach der dltesten jiidischen
Uberlieferung, Ziirich 1970, 125. Zur ,,Riickkehr zam Ursprung® vgl. auch Hos 11,11: Wie ein
Taubenschwarm wird 1srael aus Assur in seine Hauser zuriickkehren.

4 Der frishe Sinn des Wortes ,,Freiheit‘‘ im Dorischen ,,meint Heimat als den Bereich, wo einer
sein und bleiben kann“ (Dieter Nestle, Eleutheria I, Tiibingen 1967, 135).



Paul Imhof 18

zielt —natiirlich nicht nur in einer linearen und funktionalen Zielgerichtetheit —
die Kehre zum Ursprung in vermittelnder Weise vollzieht.

Im Bereich der belebten Natur geht uns die Taube als Metapher fiir das auf,
was wir — in der Theologie und Spiritualitéit iiberhoht und zugleich tiefer be-
dacht — als Bewegung des Geistes erkennen. Es ist jener Geist des Ursprungs,
der in die Heimat zuriickfiihrt, wo jeder an sich er selbst sein kann, wo sich
nicht einer gegen den anderen konstituieren muf3, sondern einer den anderen
ihn selbst sein lassen kann, weil jeder seinen eigenen urspriinglichen Bereich
durch den Akt der Vermittlung geschenkt bekommt. Vermittlung besagt in
diesem Kontext: im Geist geschehene Versdhnung, welthaft-geschichtliche
Einheit, die jeden in seiner Weise zum Ursprung zuriickkehren 146t.

In diesem Zusammenhang ist auch die Paradiesesgeschichte (vgl. Jes 51,3)
aktuell. ,,Wird der Gedanke des Paradieses nicht ernst genommen, dann fehlt
einem archiologischen Denken, das zuriickblickt, die ,Erinnerung an die Ur-
begegnung mit Gott.“*> Die ,,Riickkehr zum Ursprung*, in der Hochform eine
mystische Gotteserfahrung, wird nicht zuletzt in der Patristik als Riickkehr ins
Paradies gedeutet.

Geist in Menschenwelt: Wir

In der deutschen Alltagssprache wird das Wort ,,Geist* wie selbstverstiandlich
gebraucht, wenn man vom ,,Dorfgeist™ spricht. Was meint das? Der Geist ei-
nes Dorfes, der Dorfgeist ist kein komisches Gespenst oder das Produkt der
Einbildung von vereinsamten Menschenwesen, sondern etwas ganz Reales
und Konkretes. Der Dorfgeist ist — noch recht vorldufig gesagt — eine Atmo-
sphére von Gemeinsamkeit, in der jeder anfangen kann, das Seine, das, was fiir
ihn wirklich gut ist, zu tun. Doch nicht nur die eigene Sache kommt in dieser
Atmosphére voran, sondern dort, wo ein guter Geist herrscht, kommen ge-
meinsame Werke zustande. Einen solchen Geist kann man nicht machen, er ist
nicht nur das Resultat menschlicher Bemiihung, sondern er ist —recht verstan-
den —in einem gewissen Sinn gleichurspriinglich mit den Menschen da: in Ge-
genwart.

In einem Dorf, in dem kein guter Geist herrscht, filhlen sich die Menschen
nicht wohl; jeder meint, sich abkapseln zu miissen; die Bezichungen sind ent-
fremdet; einer ,,lebt* gegen den anderen, weder mit ihm noch fiir ihn. Wenn
ein guter Geist da ist, sind die Menschen nicht banal und ,,geistlos, sondern
gehen lebendig und wesentlich miteinander um. Sie geben einander wirklich
Antwort. ,,Der Mensch lebt im Geist, wenn er seinem Du zu antworten ver-

5 Eugen Biser, Interpretation und Verinderung, Paderborn 1979, 122.



Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche 19

mag. Er vermag es, wenn er in die Beziehung mit seinem ganzen Wesen ein-
tritt. 6

Ein guter Geist herrscht. Und wirklich, es handelt sich um eine Macht. In
herrscherlicher Michtigkeit wirkt sich Geist — aber auch Ungeist — aus. Vieles
wird moglich und gelingt, manches geschieht nicht, wenn Ungeist herrscht oder
der Geist der Wahrheit andere Wege sucht und geht.

Im Ja zueinander — das meist recht unbewuBt bleibt — bilden die vielen Iche
der Menschen ein Wir. Sie partizipieren am selben ,,Geist**. Wir sagen dann
z.B.: ,,Wir aus Obernricht, wir von Burggriefibach, wir Freystiddter usw. Der
Geist ist — so konnte man formelhaft sagen — die lebendige Wir-Gestalt einer
bestimmten Gruppe von Menschen. Ein solches Wir ist etwas Reales, Machti-
ges, Wirksames. Eine solche Erfahrung von Wir ist eine durchaus nicht seltene,
exotische oder gar esoterische Erfahrung von Geist. Sie ist uns im Moment An-
laB, nun genauer zu fragen: Welche verschiedenen Formen und Gestalten von
Wir lassen sich in aller Vorlaufigkeit unterscheiden? Eine dreifache Differen-
zierung bietet sich an.

— Wir kennen das Wir, das sich konstituiert zu einem bestimmten Zweck. Der
Grund, daf} ein solches Wir zustandekommt, liegt in einer bestimmten Absicht.
Ein gemeinsames Interesse ist leitend. So gibt es das Wir einer Schulklasse, das
Wir eines Vereins, das Wir einer Kompanie, das Wir einer Partei usw. — Die
Leitidee fiir das Zusammenkommen von Menschen 148t sich im Strukturellen,
im Gegenstandlichen festmachen; es kann sich auch um eine Aufgabe oder um
ein Sachprinzip handeln.

— Von einem solchen sach- und zweckhaften Wir wesentlich unterscheidbar
ist das Wir einer Familie, das Ich-Du: Wir von Mann und Frau. Denn nicht ein
Zweck, irgendein gegenstindliches, ja nicht einmal ein ethisches Interesse ist
leitend, sondern die Wir-Gestalt von Mann und Frau wird — wenn auch nicht
nur — von einer anderen, neuen Person her mit-qualifiziert. Nicht eine gemein-
same ,,Sache’ ist das Ziel, sondern eine andere Freiheit, jemand, der von sich
her ja und nein sagen kann. Dieses Miteinander ist offen auf die personale
Frucht der Liebe; das schopferische und austragende Wir von Mann und Frau
ist fiir eine neue Freiheit in Fleisch und Blut da: das Kind.

Von diesem Wir, das leibhaftig Raum gibt fiir das Dritte, 128t sich eine wei-
tere Gestalt von Wir unterscheiden, die in allen Weisen und Formen von Wir
prasent ist:

— Was bzw. wer ist dieses Wir? Unsere Antwort auf diese Frage ist relativ ein-
fach. Es handelt sich nur um einen einzigen Gedanken, der schon lange im phi-
losophischen Denken iiberliefert wird. Man kann sagen: Denjenigen, der um
seiner selbst willen ist, nennt man Person. Man bezeichnet ein Seiendes als Per-

¢ Martin Buber, Ich und Du, WW 1, Miinchen 1962, 103.



Paul Imhof 20

son, wenn es im Grunde nicht wegen irgendeines Zweckes, wegen der Erfiil-
lung einer Funktion oder zur Darstellung einer Rolle existiert, sondern weil es
— wiirde Kant sagen — ein Zweck an sich ist. Ein solcher Mensch wurde schon
im alten Griechenland als ,,frei* apostrophiert, im Unterschied zu einem Skla-
ven’. Und heute wissen wir: Jeder Mensch ist eine Freiheit, besitzt seine Men-
schenwiirde, ist um seiner selbst willen zu achten — ist Person.

Dieses Um-seiner-selbst-willen scheint uns ein Schliissel zu sein, um zumin-
dest ein wenig zu verstehen, was mit Personalitit des Geistes gemeint ist. Ein
Wir, das um seiner selbst willen, das an sich selbst gut und erstrebenswert ist,
besitzt personale Physiognomie. Es ist einer an und fiir sich seienden Freiheit,
die sich von sich her mitteilt, schenkt, das andere Du anspricht, in Blick nimmt
und mit Freude erfiillt, dhnlich. Ein wenig kennen wir alle diese Wir-Gestalt
der Liebe; wir alle haben erfahren, da} es gut ist, einfach so, unverzweckt mit-
einander dazusein. Dieser Geist, dieses Wir, das um seiner selbst willen als gut
erfahren wird, besitzt personale Subsistenz, ist — recht verstanden —,,Person*‘.

Der Sache nach bekennt das 1. Konzil von Konstantinopel (381) nicht nur
die Personalitit des Heiligen Geistes, sondern auch seine Wesensgleichheit mit
Gott dem Vater und dem Sohn, ohne dafl damit ein Tritheismus intendiert
wird. Dieses Konzil nennt definierend den Heiligen Geist kyrios®.

Vom Heiligen Geist wird nicht nur in der 3. Person als von Thm gesprochen,
sondern er wird als das ewige Wir vom Vater und Sohn, vom Zeugenden und
Gezeugten, im Gebet mit Du angesprochen. Dazu heifit es im Kirchenlied:

LaB gldubig uns den Vater seh’n,

sein Ebenbild, den Sohn, versteh’n

und dir vertrau’n, der uns durchdringt

und uns das Leben Gottes bringt. —

Den Vater auf dem ew’gen Thron

und seinen auferstand’nen Sohn,

dich, Odem Gottes, Heil’ger Geist,

auf ewig Erd’ und Himmel preist. (Gotteslob, 241)
In der echten Trinitdtsmystik wird der eine Gott angebetet, ohne daf3 damit das
Abba-Sagen zum Du des Vaters, dem ursprungslosen Ursprung, noch die be-
tende Hinwendung zum Du Jesu Christi, der ewig mitgeteilten Liebe, die in
Fleisch ein fiir allemal erschienen ist, noch der Lobpreis des Heiligen Geistes in

7 Vgl. Aristoteles, Met. A 2, 982b 25f:  avIpanodg popev EAe09epog O avTod Eveka Kol pi
GAAov dv‘ (Wir sagen, ein Mensch ist frei, der um seiner selbst willen und nicht um eines anderen
willen ist.)

8 Vgl. das Symbolon von Konstantinopel I, in dem es vom Heiligen Geist heiBt: ,,... 0 kOprov kai
{wonowdv, 10 ¢k 00 TaTPO EKNOPLLOUEVOV, TO 6OV TaTpl Kol vid cuunpooKuvolUEvOoY
kal ovvdotaldpevov, TO Aaificav S 1@V npoentev.” (...der Herr ist und lebendig macht,
der aus dem Vater hervorgeht, der mit dem Vater und dem Sohn zugleich angebelel und ver-
herrlicht wird, der gesprochen hat durch die Propheten.)



Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche 21

pantheistischer Manier oder in der letztlich mythologischen Beliebigkeit einer
modalistischen Frommigkeit nivelliert wird —als sei das Du-Sagen zu Gott nur
ein ,,anthropomorpher* Ausdruck fiir etwas anderes. Das Du des Vaters, das
Du des Sohnes, das Du des Heiligen Geistes darf angebetet werden. Denn da
Gott sich durch seine Offenbarung kundgetan hat (vgl. Joh 1,18), wissen wir,
an wen wir glauben sollen und wie wir beten sollen.

Spuren des HI. Geistes gibt es in der Welt. Die Nihe seiner Gegenwart zeugt
die Kirche im urspriinglichen Sinn des Wortes, die Wir-Gestalt von Gldubigen,
die aufgrund der Prisenz des Geistes Gottes um ihrer selbst willen existieren
soll. Sie ist Sakrament: Zeichen und urspriingliches Mysterium fiir die Wir-Ge-
stalt der Menschheit.

Auf den Geist Gottes, der zugleich der Geist Jesu Christiist, gilt es zu horen.
Es st jener Geist, der in der Ewigkeit Gottes wohnt, von woher er immer wie-
der in die Welt kommt, um die Sendung des Sohnes weiterzufiihren. Er ist der
Geist, der die Kirche belebt; nach seinem Willen und geméil seiner Freiheit
schenkt er uns die Kraft, ein urspriingliches, geistiges, geistliches Leben zu fiih-
ren. In der Gemeinschaft dieser Kirche konnen wir — jeder auf seine Weise —
miteinander auf den Ursprung hin, der weithin verborgen ist, leben und so in
die Ewigkeit Gottes zuriickkehren. In biblischer Sprache findet sich diese
Grundbewegung enthiillt im Gleichnis vom (verlorenen) Sohn, der von der
duBlersten ,,Fremde‘ nach Hause, in den unmittelbaren Bereich des Vaters,
der ewigen Liebe, die sein 146t und nicht als Mittel und Werkzeug beniitzt, zu-
riickkehrt. Der Sohn — mit seiner Geschichte von Siinde und Schuld — tritt in
ein neues, urspriingliches Verhéltnis zum Vater (vgl. Lk 15,11-32). Erst wah-
rend der Kehre enthiillt sich der Sinn der Reise und der ganzen Bewegung von
Anfang an. In diesem Gleichnis wird in einer existentiellen Dimension — als
personale Geschichte — eine Weise von Archaologie der Freiheit® dargestellt.

Die Gabe des Schopfers

In unserer abstrakt weltlich gewordenen Welt ist es nicht mehr so selbstver-
standlich wie in fritheren Zeiten, da3 die Menschen dariiber staunen, daB es
iiberhaupt etwas gibt. Das Dasein gilt nicht mehr allen als Wunder; manche
meinen, es sei eine im Grunde bedeutungslose, unhinterfragbare, platte Fakti-
zitdt. Doch dieses ,,es gibt* kann fiir Menschen auch ein AnlaB3 werden, fiir die
Gabe zu danken; denn nicht ,,Es* gibt, sondern ,,ER* gibt, wie der Psalmist
bekennt:

 Vgl. grundsétzlich dazu: Paul Imhof, Zu einer Archiologie der Freiheit. Versuch einer Ortsbe-
stimmung der Gegenwart der Freiheit im Fragment: anthropologische, ontologische und religions-
philosophische Perspektiven, Diss.-Mskr. 1982. Erscheint demnéchst im Druck.



Paul Imhof 22

Seh’ ich den Himmel, das Werk deiner Finger,

Mond und Sterne, die du befestigt:

Was ist der Mensch, daB du an ihn denkst,

des Menschen Kind, daB du dich seiner annimmst?

Du hast ihn nur wenig geringer gemacht als Gott,

hast ihn mit Herrlichkeit und Ehre gekront.

Du hast ihn als Herrscher eingesetzt iiber das Werk deiner Hinde,

hast ihm alles zu Fiien gelegt:

All die Schafe, Ziegen und Rinder

und auch die wilden Tiere,

die Vogel des Himmels und die Fische im Meer,

alles, was auf den Pfaden der Meere dahinzieht.

Herr, unser Herrscher,

wie gewaltig ist dein Name auf der ganzen Erde! (Ps 8,4-10)
Die Wirklichkeit wird zu Recht — nicht nur vom Psalmisten — verstanden als
Geschenk des Gebers, der ein anderer, der Geber bleibend (= unvermischt),
in seiner Schopfung als Schenkender (= untrennbar) geistig anwesend ist. Erst
wenn ich in einer Gabe den ,,Geber* erfahre, ist sie mir wirklich Geschenk1°,
Es gibt keine Gabe ohne Geber. Die Antwort auf ein Geschenk ist der freiwil-
lige Dank. Er kommt ins Wort, sobald der Mensch an der Wirklichkeit die
Qualitat des Umsonst, des Geschenkes, der Gabe entdeckt.

Der Geschenkcharakter der erschaffenen Welt legt auch ethische Konse-
quenzen nahe. Denn die Elemente, Sachen und Figuren dieser Welt sind nicht
nur Momente von Recycling-Prozessen oder ausbeutbares Rohstoffpotential,
sondern an sich selbst verweisen sie auf eine Riickkehr zum Ursprung, den
durch viele Metamorphosen hindurch zu erreichen sie geschaffen sind. Sie ver-
sinnbildlichen und bezeugen die Gegenwart des Urgrundes in je neu durchgei-
stigter Materialitit, so wie wir es exemplarisch ein wenig am Naturphinomen
,»Geysir* bedacht haben. Alle Dinge dieser Welt sind unverzichtbar auch in
poetisch-religiéser Weise auf dem Niveau des Geistes in Blick zu nehmen, diir-
fen nicht zum Zwecke des Habens und Funktionierens in einer einseitigen
zweckbetonten Verwertung gebraucht werden. An solchen okologischen
Grundfragen entscheidet sich zumindest die zeitliche Zukunft der Menschheit.
Unser Glaube, da3 die Welt Gottes Schopfung ist, hat auch Konsequenzen fiir
das Diesseits unserer Existenz.

10 Wir unterscheiden verschiedene Weisen von Anwesenheit. Die Priasenz Gotfes in seiner
Schopfung ist — recht verstanden — analog zur Gegenwart eines Menschen in seinen Geschenken.
Zur Anwesenheit Christi in Brot und Wein vgl. Paul Imhof, Das Brot des Himmels — Zur eucha-
ristischen Gegenwart Christi, in: Die Eucharistie der Einen Kirche, hrsg. von Albert Rauch und
Paul Imhof, Regensburg 1983, 205-213; als Vorabdruck in: GuL 55 (1982) 207-213.



Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche 23

Tauben und alle Tiere — jedes nach seiner Art — sind in einer Weise beseelt
(natiirlich nicht im Sinne der Psyche des Menschen), die es verbietet, sie nur
nach den Gesetzen des Marktes zu halten und zu behandeln. Sie sind mehr als
bloBe Ware und beliebige Bedarfsartikel. Das Interesse am Naturschutz lebt
auch von dem Gespiir der Menschen, daB in einigen Zonen den Tieren ur-
spriingliche ,,Rechte* einzurdumen sind, daB sie sein diirfen, wie sie sind. Mag
auch der religiose Kontext verschwunden sein bzw. durch das Rituelle oder
zuweilen auch durch das Magische ersetzt worden sein (z.B. bei manchen
Jagdbrauchen usw.), so stammt doch manches der Verhaltensformen aus dem
Wissen, daBl der Mensch iiber die Tiere herrschen soll (Gen 1,28), aber daB er
davon nicht abstrahieren darf, sie als Geschopfe des Schopfers zu sehen.

Gott als Schopfer wird Vater genannt, ewige schopferische Liebe, die sein
148t. Gemeint ist der Gott, der als grundloser Grund die Dynamik der evoluti-
ven Weltin jedem Augenblick erschafft und am Leben erhilt. Er ist derjenige,
der alles sein laBt. Von ihm her ist dem Menschen die lebendige Natur anver-
traut, auf da3 die Menschen sie auch im Umgang mit den Tieren sinnvoll ge-
brauchen, ohne daf3 dabei die Welt des Animalischen ein Opfer der Besitzgier
oder der Totungssucht egoistischer und riicksichtsloser ,,Expropriateure*
werde. ,,Der Mensch scheint oft keine andere Bedeutung seiner natiirlichen
Umwelt wahrzunehmen als allein jene, die den Zwecken eines unmittelbaren
Gebrauchs und Verbrauchs dient. Dagegen war es der Wille des Schopfers,
dal} der Mensch der Natur als ,Herr* und besonnener und weiser ,Hiiter* und
nicht als ,Ausbeuter’ und skrupelloser ,Zerstorer’ gegeniibertritt.“ Dies
schreibt Papst Johannes Paul II. in seiner Enzyklika ,,Redemptor Hominis*.

Auf eines mochten wir noch hinweisen: Natiirlich gilt alles, was wir beispiel-
haft vom Bereich der unbelebten und belebten Natur bedacht haben, je spezi-
fisch auch vom Naturwesen Mensch, der jedoch nicht nur als animal rationale,
als vernunftbegabtes Lebewesen (,,Tier”), als ein Teil der Natur zu verstehen
ist, sondern — und dies ist noch unendlich wesentlicher — als erloste Freiheit, die
erstin der Ewigkeit Gottes ihre Vollendung finden wird.

Der Mensch, die erloste Freiheit, kehrt zuriick zum Ursprung, zu Gott, in der
Wiederholung nach vorne in der Zeit: hinein in die Ewigkeit. Der Ort der
erlosten Freiheit ist — recht verstanden — die eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche, die allerdings erst durch die Prisenz des Geistes Gottes
zu dem Wir wird, das sie eigentlich sein soll: Geschenk des Erlosers.

Der Geist in der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche

Wenn man die Charakteristika der Kirche unter der einen oder anderen Riick-
sicht niher bedenkt, dann sind personale Kategorien, mit denen die Kirche
apostrophiert wird, in einem gewissen Sinn selbstverstindliche Grundlage.



Paul Imhof 24

Man denke z.B. an die Kirche als Leib Christi (Eph 1,22f) oder als personales
Ursakrament fiir Ehe (Eph 5,22f). Die Kirche hat wesentlich zu tun mit dem,
was wir oben von Geist als Person schon gesagt haben. 1n ihr vermag die perso-
nale Physiognomie des Heiligen Geistes transparent zu werden.

Die eine Kirche bekennt den einen Gott

GewiB gibt es — zu Recht — Unterschiede und Verschiedenheit in der Kirche.
Uniformitét und Einerleiheit sind nicht erstrebenswert. Wir kennen regionale
Besonderheiten liturgischer und kultureller Art; wir akzeptieren verschiedene
theologische Ansitze und pastorale Konzeptionen, ja sogar lehrmiBige Diffe-
renzen, die sich beinahe ausschlieBen und fast schlechthin nicht mehr mitein-
ander vereinbar erscheinen. Es ist nicht notwendig, daf} jeder Christ, jede ein-
zelne grof3ere Gemeinde und jede Region der Kirche alle einzelnen Wahrhei-
ten existentiell unmittelbar rezipieren. Es geniigt, wenn sie nicht von vorne-
herein jede verniinftige Interpretation von Lehraussagen, in denen viel Zeit-
bedingtes enthalten ist, ablehnen. Manches sollte man zeitgeschichtlich in
christlicher Freiheit auch ein Stiick weit auf sich beruhen lassen kénnen, ohne
zu meinen, daB dadurch die Grundstrukturen des Glaubens und der Kirche in
Frage gestellt werden.!! Nicht jede Differenz widerspricht von vorneherein ei-
ner urspriinglichen Einheit der Kirche. — Prinzipiell gesehen jedoch muf} die
Kirche als Gemeinschaft, die sich auf denselben Jesus Christus beruft, eine
Kirche sein. Nicht nur, um seinem Willen zu entsprechen, geméf dessen ,,alle
eins sein sollen...* (Joh 17,21f), sondern auch, weil sonst ihr Zeugnis, das sie
von dem einen Gott geben soll, verdunkelt, ja unglaubwiirdig werden wiirde.
Von ihr, dem Gottesvolk des Neuen Bundes, gilt doch die VerheiBung: ,,Hore,
Israel, Gott der Herr ist ein einziger.* (Mk 12,29; Dtn 6,4)

Es ist ein und derselbe Geist Gottes, der die vielen Glieder in lebendiger
Gleichheit zu einem einzigen Leib verbindet. Je nach Mafigabe verlangt die
Einheitim Geist ihren Ausdruck auch bis in die Dimension des Institutionellen
hinein. Gerade dall man sich bis in die du8erste, unlebendigste Form hinein
wagt, kann ein Zeichen fiir die Welt sein, was man um der Darstellung der in-
nersten Einheit willen auf sich zu nehmen bereit ist. Erst die EntduBerung in
diese Konkretheit hinein macht die Kirche zu einem in besonderer Weise
sichtbaren Zeichen ihrer innersten, weithin verborgenen, unsichtbaren Ein-
heit. Selbstverstidndlich wird erst von der wirklich geistig-geistlichen Einheit

11'Vgl. dazn: Karl Rahner im Gesprdch, hrsg. von Paul Imhof und Hubert Biallowons, Miinchen
1982, 218: ,,Warum kann Rom nicht erklidren, da3 unter gewissen Voranssetzungen eine andere
Kirche in die Einheit der katholischen Kirche anfgenommen werden kann und den Status einer
romisch-katholisch-unierten Kirche hat? Rom hat sich bisher, soweit mir bekannt ist, noch nie
dazu geduBert, welche Eigenstéindigkeit eine solche Kirche haben diirfte.*



Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche 25

her ein solches Zeichen zu einem Zeugnis; erst dann ist es ehrlich und macht
die Einheit transparent. Und so kann dann leichter erkannt werden, wie gut es
ist, daB es eine Kirche, eine Wir-Gestalt von Gldubigen gibt, in der dankbar ein
Gott, der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, der Vater Jesu Christi im Heili-
gen Geist verehrt wird. Diese eine Kirche bildet den einen Leib Christi.

Der eine Gott wird um seiner selbst willen in der einen Kirche angebetet. Da
und insoweit er sich selbst in ihr ausspricht, besitzt sie von ihm her eine beson-
dere Physiognomie des Personalen, ist sic ein leibhafter Tempel des einen Got-
tes, durch den jeder einzelne und alle zusammen immer mehr in persénlicher
Weise ihr eigenes Selbst finden kénnen, das sie in Hingabe und Selbstlosigkeit
an den Einen verwirklichen.

Wem wire nicht einsichtig, daB diese eine Kirche, in welcher der Gott aller
Menschen zu Hause sein mochte, nicht nur fiir diejenigen, die sich in ihr aus-
driicklich zu Gott bekennen, sondern auch fiir die ganze Menschheit Sorge zu
tragen hat? Diese Kirche ist es, die nicht nur das Weltgewissen schérfen soll,
sondern selbst in Solidaritit — gerade mit den Armsten — das Ihre geben muB.
Denn was sie dem Geringsten nicht getan hat, das hat sie /im nicht getan (vgl.
Mt 25,45).

Die heilige Kirche bringt Frieden

Die Kirche, in welcher der Geist Gottes anwesend ist, mufl man die heilige Kir-
che nennen. Ist es doch Gottes Heiliger Geist selber, der sie heiligt. Seit alters-
her wird um die Erfahrung und die Struktur des Heiligen, des personalen Nu-
minosen gewuBt. Es ist tremendum (lat. tremere = erzittern, erschrecken) und
fascinosum (vgl. lat. fas = gottliches Recht, gottliche Ordnung)'?; den Men-
schen einerseits ehrfiirchtig werden lassend, ja Furcht verbreitend. Es ist ein
Schauer, der den Menschen iiberfillt, wenn er durch die Ndhe und Herrlichkeit
des je groBeren Gottes getroffen wird. Der Mensch will zuriickweichen und
fithlt sich dennoch (andererseits) zugleich unendlich hingezogen zur befreien-
den ,,Faszination*, die das Heilige auf ihn ausiibt. Im Voriibergang der Herr-
lichkeit Gottes, im Wehen seines Geistes, wihrend der machtvollen Verkiindi-
gung seines Wortes in der Liturgie, spiirt der einzelne, der sich darauf einlassen
will, ein wenig das, was die Uberlieferung mit ,,heilig* zum Ausdruck bringen
mochte.

Es ist nicht nur das Heilige, sondern der Heilige Gottes, der gekreuzigte und
auferstandene Jesus Christus, dessen Geist die Kirche als seine Gemeinde ge-
heiligt hat. ,,Sie wird aus einer an sich amorphen Masse von Menschen zu ei-
nem Subjekt konstituiert durch den, den Paulus ihr Haupt nennt: Christus. Das

12 Ausfiihrlicher dazu: Jorg Splett, Die Rede vom Heiligen, Freiburg 1971, 321f.



Paul Imhof 26

bedeutet: Sie bleibt eine zusammenhingende GrdBe nur von ihm her. Sie exi-
stiert als Kirche durch die Zugewandtheit zu ihm. Sie ist Kirche dadurch, daB
sie von ihm als Herrn sich gestalten 148t und sich an ihn zuriickgibt. Sie hat ihr
Subjektsein nicht aus sich, sondern durch das Gegeniiber, das sie zum Subjekt
macht.*“!3 Von Jesus Christus her kommt der wahre Friede und die wahre Ver-
s6hnung. Jener heiligen Kirche Gottes ist es aufgetragen, Frieden zu stiften,
jenen Frieden weiterzugeben, der ihr selbst an Ostern geschenkt wurde, als ihr
der Heilige Gottes in einem neuen Licht erschien und sagte: ,,Der Friede sei
miteuch.* (Joh 20, 19. 21) — Esist der Geist des Friedens, der um seiner selbst
willen als gut erkannt wird. Jesus lehrt uns wahre Ehrfurcht und echte Hinga-
be, authentische Heiligkeit. Seinen Frieden sollen wir in Wort und Tat weiter-
tragen; es ist ein Friede, der uns nein sagen 148t zu faulen Kompromissen.

Die katholische Kirche ist ausgerichtet auf Okumene

»,Katholisch** ist zunéchst kein konfessioneller Begriff, sondern besagt ,,kat-
holon*, allumfassend, aufs Ganze bezogen. Uberall also, rdumlich und zeitlich,
diesseitig und jenseitig ist sie offen fiir alle Menschen des bewohnten Erdkrei-
ses (= Oikuméng). In diesem Sinn ist sie immer schon zutiefst 5kumenisch. Sie
ist da als konkrete Wir-Gestalt von Menschen der Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft. Sie ist die Kirche (griech. £x-kAnoia), d.h. die Versammlung
jener, die im Horen auf das Wort Gottes und den Ruf Jesu Christi (griech.
KaAElv = rufen) miteinander und fiireinander da sind. Im Geiste Jesu, mit
ihm und in ihm und durch ihn verstehen sie ihr jetziges Leben als Geschenk von
Gott und erbitten es fiir die Zukunft der Ewigkeit von ihm.

Ist Katholizitdt in diesem Sinn nicht ein Charakterzug kirchlicher Wir-Ge-
stalt, von dem man mit Recht sagen kann: Es ist gut, daB die Kirche in ihrem
Selbstverstindnis so offen ist und sich nicht perspektivisch, einseitig oder gar
sektiererisch interpretiert? Gehort dieses Moment des Katholischen nicht zur
Erscheinungsweise des Geistes Gottes, der iiberall zu wirken vermag und
weht, wo er will, auch dort — und gerade dort —, wo es vom Egoismus der Men-
schen nicht geplant ist? Wird nicht in aller menschlichen Schwachheit und
Stindhaftigkeit offenkundig, daB der Geist Gottes, der die Giite in Person ist, in
der Kirche Jesu Christi wirkt, wenn sie so offen ist, daB sie durch die Anwesen-
heit dieses Geistes als gut und wahr erfahren wird?

Eine Konsequenz fiir jeden, der dazugehdren will, besteht darin, sich um
eine 6kumenische Gesinnung zu bemiihen, der Wahrheit iiberall dort, wo und
insoweit sie vorhanden ist, die Ehre zu geben. Und alle, die wirklich an Chri-
stus glauben, haben geméB der rechtfertigenden Gnade Gottes echten Anteil

13 Joseph Ratzinger, Theologische Prinzipienlehre, Miinchen 1982, 137f.



Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche 27

an seinem Geist und seiner wahren Kirche. Doch auch solche, die ihrem Ge-
wissen folgen — selbst Menschen, die sich atheistisch interpretieren —, hdren
nicht auch sic die Stimme der Wahrheit und der Gerechtigkeit? Sind nicht auch
sie offen fiir den Geist der Wahrheit, die leibhaftig vor Pilatus stand?

Die apostolische Kirche verkiindet Jesus von Nazaret, den wahren Christus

Es waren die Apostel, die — wie ihr Name schon sagt (griech. dnoctéAlety =
senden) — von Jesus ausgesandt wurden, um den Anbruch des Reiches Gottes
zu verkiinden, das mit ihm angebrochen ist. In seinem Namen sollten sie die
frohe Botschaft predigen, den Menschen in Wort und Tat das Heil ansagen
(vgl. Mk 3,14). Dieser engere Jiingerkreis, die Zwalf, sind die Représentanten
des Neuen Israel, das in der Tradition der 12 Stimme Israels steht, jedoch als
neues Volk Gottes eine Kirche aus Juden und Heiden bildet. Die Apostel sind
gleichsam Garanten fiir die Wahrheit des christlichen Glaubens, daf Jesus von
Nazaret der Messias, der wahre Christus, die ein fiir allemal geoffenbarte
Selbstmitteilung Gottes in Fleisch und Blut ist. Der Glaube der Apostel ist
Fundament fiir die ,,Selbigkeit*‘ der Glaubensiiberlieferung durch die Jahr-
hunderte hindurch. Nicht weltanschauliche Spekulation, sondern das Taufke-
rygma ist die Richtschnur fiir die durchgehaltene Identitit des Bekenntnisses
zu Jesus Christus (vgl. Mk §,29).

In der Sendung Christi wurzelt die Sendung der Apostel. ,,Der enge Zu-
sammenhang zwischen dem Auftrag Christi und demjenigen des Apostels wird
schlieBlich vor allem in zwei Formeln zusammengefa3t: ,Wer euch hort, hort
mich, wer aber euch verwirft, verwirft mich, und wer mich verwirft, verwirft
den, der mich gesandt hat* (Lk 10,16; vgl. Mt 10,40). Neben dieser synopti-
schen Formulierung steht ganz nah verwandt das Wort des Auferstandenen im
Johannesevangelium: ,Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch* (Joh
20,21). Beide Male wird Christus selbst ausgelegt als der Apostel des Vaters,
so daB diejenigen, die er als Apostel sendet, darstellen, was er selber ist.““14
Ohne den wesentlichen Unterschied zwischen dem Gesandt-sein der Apostel
und der Sendung des Sohnes vom Vater verwischen zu diirfen, ist daran festzu-
halten, daB erst von dorther die Berufung und das Dienstamt der Apostel eine
glaubwiirdige, sinnvolle Basis besitzen. Eine nur vom Ich (= Wir) der durchaus
christgliubigen Menschen her eingerichtete (instituere: einrichten; Institu-
tion!) Kirche, jenseits der konkret-geschichtlich durchgehaltenen Uberliefe-
rung der Apostel und der von ihnen mit der Weitergabe der lebendigen Tradi-
tion beauftragten Nachfolger (Bischofe), kann nicht die genuine Gemeinde
Christi sein. Sie ist im Ur-sprung, d.h. aus Christus, der die personale Sendung

14 Ebd., 288.



Paul Imhof 28

des Vaters, dessen Wort in Person ist, je schon apostolische Kirche. ,,Aller
Nachdruck liegt von der katholischen Theologie her auf der ungebrochenen
Identitdt der in der Einheit der konkreten Kirche bruchlos festgehaltenen
Uberlieferung der Apostel, die sich um kirchlichen Gestus der Handauflegung
ausdriickt. ... Die Handauflegung findet in der Kirche statt und lebt von ihr. ...
Das Sakrament ist Sakrament der Kirche.<15

Im Geiste Jesu hoffen und wirken

Im Lichte des Evangeliums wird jeder Bereich der Wirklichkeit zu einem Ort
des Geistes Gottes. Dal damit nicht ein ,,Gespenst“ gemeint ist oder eine
Wirklichkeit geistiger Art, die den Menschen ausbeutet, knechtet und gefan-
genhalt, wie es der ,,Geist unmenschlicher Ideologien* tut, ist selbstverstind-
lich. Eine Welt voll Ungeist, der mit seinem HaB und seinem Neid, seinen liig-
nerischen Analysen und Programmen die Menschen in Bann schligt und be-
setzt, verschlieBt sich dem Geist Gottes. Der Geist des Evangeliums ist Geist
der Wabhrheit, Freiheit, Gerechtigkeit und Selbstlosigkeit. Er ist Geist Jesu
Christi, durch den der Mensch von Gott die Vergebung von Siinde und Schuld
empfingt, durch den die Rechtfertigung geschehen ist und geschieht, durch
den neues Leben von jenseits der Dialektik (!) von Recht-haben und Un-
recht-haben, von Gut und Bése dem Menschen umsonst zukommt: als uner-
meBliches Angebot der Liebe. Der Mensch, der an diesen Jesus Christus
glaubt, auf ihn hofft und ihm vertraut, atmet in seinem Geist und durch ihn. In
diesem Geist allein wird Wirklichkeit in ihrer sinnvollen Einheit und Vielheit
wahrgenommen und menschenwiirdig und naturgerecht gelebt.

Die Kirche ist der Ort, in dem das Neue Testament entstanden ist. Christen
haben die vorerst miindliche Uberlieferung unter dem Beistand des Heiligen
Geistes aufgeschrieben. Je mehr die Kirche sich durch den Geist Gottes bele-
ben 14B¢, je mehr sie sich ihrer Herkunft, ihres Ursprungs von Jesus Christus
bewuBt wird, sich ihm verdankt weil und ihm glaubend, ihm nachfolgend exi-
stiert, um so mehr vermag sie nicht nur fiir ihre eigene Zukunft, sondern fiir die
Zukunft der ganzen Menschheit zu wirken, die der Ursprung in Fleisch und
Blut angenommen, als sein Leben gelebt hat und immer lebt. Letztlich ist dies
daher eine Zukunft, die Gott selbst ist, nicht ein Versinken in sinnloses Nichts.
Gott kommt dem Menschen entgegen. Die Hoffnung auf Gott — oft wider alle
Hoffnung — um der Menschen willen und fiir sie durchzutragen, wird in jegli-
cher irdischen Zukunft eine wesentliche Aufgabe der einen, heiligen, katholi-
schen und apostolischen Kirche sein, denn Christ-sein heift hoffen und nicht
leben wie die, die keine Hoffnung haben (vgl. 1 Thess 4,13).

15 Ebd., 258f.



Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche 29

Jesus verkiindet: ,,Im Hause meines Vaters sind viele Wohnungen.“ (Joh
14,2) Die Menschen kommen zu Thm in seine Ewigkeit. Gott kommt zu den
Menschen. Begegnung zwischen endlicher und absoluter Freiheit geschieht;
eine unausdenkliche Zukunft: Gott ist eine unberechenbare, unauskalkulier-
bare und ewige Uberraschung fiir den Menschen.

Fiir heute liegt darin der Auftrag zu einem geistig-geistlichen, ganzheitli-
chen Leben. Jetzt ist ,,Zeit der Einiibung‘‘ der endgiiltigen Riickkehr zum ab-
soluten Ursprung, den wir Gott nennen. Wir leben nach vorne in die Zukunft
durch Herkunft aus unserem Ursprung. Wir sind Wesen, die aus der Vergan-
genheit kommen; jegliches besitzt seine Herkunft. Als Menschen sind wir nicht
nur Momente in einem linearen Zeitgeschehen, sondern existieren immer
schon unmittelbar — wie Thomas von Aquin sagt — im Horizont von Zeit und
Ewigkeit, die alle Vergangenheit und Zukunft durchwirkt, versammelt und
iibersteigt. Daher kehren wir jetzt schon anfinglich immer wieder ins Ewige, in
die Wirklichkeit der Vertikalen zuriick, die in der Zeit zerspannt unterwegs ist:
Gott mit uns — und so durch ihre grenzenlose Gegenwart die Zeit vollendet, die
aus ihr flieBt. Wiederholung nach vorne in der Zeit ist der ProzeB8, in dem sich
dies ereignet. Nicht derjenige, der sich verzweifelt-skeptisch oder regressiv
verhilt, sondern wer sich frei und erlést nach vorne bewegt, lebt urspriinglich
und bezeugt so den ursprungslosen Ursprung, der Gott selbst ist. Ein solcher
Mensch 14t in sich die Bewegung des Geistes geschehen und bewegt sich auf
diesem Weg durch diese Bewegung.

Die Ortschaft dieser Bewegung ist die eine, heilige, katholische und aposto-
lische Kirche. Sie als ,,Haus** (Heimat) ist authentischer Freiraum der Erlo-
sungsbewegung. ,,Heute ist die Kirche berufen, den Volkern, den Kulturen,
den Religionen auf neue Weise zu begegnen. ... Christus bleibt das Alpha und
Omega der weitesten Katholizitét, die ,der Unbekannte jenseits des Wortes
(der HI. Geist) auf geheimnisvolle Weise wachsen und heranreifen 1a8t.1¢ Wir
wissen, ,,daB bis zur Stunde die gesamte Schopfung in Seufzen und Wehen
liegt. ... aber der Geist nimmt sich unserer Schwachheit an; ... er tritt fiir uns ein
mit unaussprechlichen Seufzern (Rém 8,22.26).

Nach diesem Geist suchen wir in der Welt der Bilder, ihm sinnen wir nach in
den Metaphern von Geysir und Taube. Vor allem aber gilt es, um diesen Geist
zu beten: ihn in uns beten zu lassen, in der Tiefe des Mutter-Bodens (,,mate-
ria*“) der Kirche in uns, aus der, die seine Braut ist, er je neu aufbricht: wie ein
Geysir, und aus der er, der Atem des Friedens, ,,ausfliegt* in die Welt, um alle,
die héren und lieben, der ,,materia* des einen Leibes durch sammelnde (sam-
meln: legere; logos!) Riickkehr einzuverwandeln: dem erlosten kosmischen
Leib der einen Menschheit, deren Haupt ER ist.

16 Yves Congar, Der Heilige Geist, Freiburg 1982, 190.





