
Rückkehr zum Ursprung • 
Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche* 
Paul Imhof, München 

Zweifellos gibt es in der Moderne zahlreiche Christen, die zu dem Glaubensar- 
tikel von der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche wenig Zu- 
gang haben. Ist sie wirklich der Raum, in dem der Geist Gottes wirkt? Doch 
auch mit •Geist" selbst hat der moderne Mensch seine Schwierigkeiten. Denn 
nicht nur im Bereich der Naturwissenschaften sind seit der Mitte des letzten 
Jahrhunderts •Metaphysik" und •Geistphilosophie" in Verdacht geraten. 

Zum Verständnis der Bedeutung von •Geist" 

Durch ein behutsames Sich-öffnen und waches Sich-einlassen in die •Wirk- 
lichkeit des Geistes" gelingt es uns vielleicht ein wenig, etwas von der Leben- 
digkeit dessen zu verstehen, wer bzw. was abstrakt (und so oft fast wie ein totes 
Ding) mit dem Wort •Geist" benannt wird. Geht man davon aus, daß die sinn- 
lich-leibliche Erfahrung wesensmäßig sinnvoll, d.h. auf Geist transparent und 
insofern fähig zur Transzendenz ist, dann wird man dafür frei, gleichsam wie 
•von weit her" zu erörtern, was Geisterfahrung meinen könnte. Unsere Über- 
legungen beginnen bei einer bestimmten sinnenhaften Wahrnehmung. Dann 
bedenken wir, was die Rede von •Geist" sinnvollerweise zu bedeuten vermag. 

Blicken wir zuerst auf ein •Naturwunder" Islands. In diesem Land er- 
schließt sich uns eine einprägsame Metapher, aus der die lebendige Bewegung 
des Geistes gleichsam wie von selbst aufgeht und sich zeigt. 

Geist in unbelebter Natur: Geysir 

Fährt man von Reykjavik nach Thingvellir, dem isländischen Nationalheilig- 
tum, und weiter in Richtung Skälholt, dem alten Bischofssitz im Süden des 
Landes, dann kommt man vorbei am Geysir, einer heißen Springquelle, die 
uns zu denken gibt. 

Was sehen wir, wenn wir vor dem Geysir stehen? Nichts! Wir entdecken nur 
ein Loch im Boden. Der Anfang von Geisterfahrung in der Ortschaft der Natur 
geschieht so, daß man zunächst nichts sieht. Aber ganz innen, im Verborgenen, 

* Für den Druck überarbeitete Vorlesung in der Universität Reykjavik anläßlich einer Nordischen 
Tagung 1982. Das Thema des Kongresses lautete: •Wurzel und Ziel - Die Christen zwischen Ver- 
gangenheit und Zukunft". 



Paullmhof 16 

da ist der Geysir unterirdisch am Wirken und Brodeln; seine Wasser lasten auf 
heißem Gestein. Im Laufe der Zeit bildet sich unterirdisch in den verschiede- 
nen Höhlen, Gängen und deren Verästelungen, in der weitverzweigten Ver- 
karstung des Gesteins langsam durch Druck und Erhitzung der ur-springende 
Anfang des Geysirs. Der heiße Wasserdampf (der •Atem" im Wasser) dehnt 
sich aus. Das Wasser wallt auf, aus sich heraus und in sich zusammen. Und 
dann - aus dem Loch, der Leere, wo man nichts sah - unberechenbar, plötz- 
lich, überraschend, in einem •Satz" springt der Geysir hoch. Er - so dürfen wir 
sagen, ohne die Sprache unangemessen zu überfordern - •ur-springt" in von 
außen unableitbarer Weise. Heißes, gischtiges Wasser steht auf einmal wie 
eine lebendige Säule vor uns. Wir schauen - fasziniert, gebannt, betroffen, 
staunend. Wir vergessen uns selbst, sind •einfach weg" und fühlen uns von der 
aufspringenden Mächtigkeit wie durch einen übermächtigen Blick gebannt. 
Wir sind be-•geist"-ert. Rasch zieht sich der Geysir wieder in die Tiefe der 
Erde zurück. Wir sehen wieder nichts; sein Erscheinen geht in die Verborgen- 
heit. 

In der Sphäre einer solchen Erscheinung wird eine von unendlich vielen Er- 
scheinungsformen dessen ablesbar, was •Geist" meint. Seine Grundbewe- 
gung: Rückkehr zum Ursprung und aufspringende Wiederholung des Ur- 
sprungs nach vorne, und dies in einem ganz bestimmten Rhythmus. Jede Phase 
ist dabei gleich-wesentlich. Der Anfang öffnet sich als Leere. Er scheint bloßer 
Mangel, ein Nicht-sein zu sein: von Geisterfahrung keine Spur. Darin spüren 
wir aber eine ganz wichtige Phase: verborgene Zeit der Inkubation. Auf einmal 
das Durchbrechen der Fülle aus der Leere in die erscheinende Präsenz, Aufstei- 
gen und wieder: Rückkehr zum abgründigen Ursprung in nochmals unvor- 
denklich aufbrechender Wiederholung nach vorne. 

Es gibt nur eine einzige Springquelle, die ursprünglich •Geysir" genannt 
wird1. - In ähnlicher Weise ist auch der Geist Gottes nur einer, wenn auch viel- 
fältig erscheinend. • In Island erfährt man anschaulich, daß Geist und Materie 
zusammengehören. Analog, ähnlich und unähnlich, ist die Bewegung des Gey- 
sirs und das Erscheinen des Geistes Gottes. 

Geist in belebter Natur: Taube 

Für die Dimension der belebten Natur wählen wir als Beispiel die Taube, um 
an ihr die besagte Grundbewegung des Geistes abzulesen. Im Hebräischen 
heißt die Taube: Jonah (griech. Jonas). Welche gemeinsame - in manchem 
durchaus auch recht verschiedene - Grunderfahrungen stecken hinter einem 
Werk wie dem alttestamentlichen Buch Jonah; der Taube des Noach (Gen 

1 Ein ähnliches Phänomen heißt Strokkur; die anderen Springquellen in Amerika wurden erst 
nachträglich •Geysire" genannt. 



Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche 17 

8,8f); der Bezeichnung des Petrus als Sohn des Jonah (Mt 16,17); dem Zeug- 
nis, daß am Jordan der Geist in Gestalt einer Taube auf Jesus herabkam, und 
der Taube als Symbol der modernen Friedensbewegung2? Ist es die Erfahrung, 
daß sich die Tauben zueinander besonders •friedlich" verhalten? Sicher nicht. 
Der uns interessierende Vergleichspunkt ist ein anderer. Wie kann man an der 
Lebensform •Taube" die Grundbewegung des Geistes erspüren? 

•Die Taube hat die Eigenschaft, daß sie stets an den Ort zurückkehrt, wo sie 
daheim ist, gleichgültig, wie weit sie davon entfernt sein mag. Immer findet sie 
den Weg zurück. Darum dient sie auch dazu, aus der Ferne Nachrichten zu 
bringen. Wird das nicht auch am Bericht von Jonah deutlich, der sich weit von 
Gott entfernt, dann aber doch zurückkehrt und die aufgetragene Botschaft 
ausrichtet?"3 •Taube" sei uns Metapher für die Bewegung der Auskehr und 
Rückkehr zum Ursprung. Immer wieder stellt sie in ihrem Bereich von Welt 
die Grundbewegung des Geistes dar: Rückkehr zum Ursprung in der Wieder- 
holung nach vorne. 

Die Grundbewegung des Taubenfluges ist ein Zeichen für die Struktur des 
Aktes der •Vermittlung", die der Geist vollzieht. Ist es doch Aufgabe und we- 
sentlicher Grundakt des Geistes, konkrete Vermittlungen, also Rückführun- 
gen von Vielheit in lebendige Einheit und umgekehrt, nicht nur durch die Ar- 
beit des Denkens, sondern mehr noch durch die Tätigkeit des Handelns zu 
vollziehen. Der Geist vermittelt durch sich und in sich die einzelnen Epochen 
und Erscheinungsweisen der Weltwirklichkeit von jedem Punkt des Ganzen 
auf den Ursprung hin zurück. Er bringt sie zurück zur Heimat. Der Geist führt 
in die Mitte jenes Geheimnisses, wo auch der Mensch erst wirklich daheim, zu 
Hause4 ist - ursprünglich leben kann, weil er vom Ursprung her und auf ihn hin 
sich zu zeitigen, in den Ablauf der Stunden hinein zu verwirklichen vermag, bis 
er in die Endgültigkeit des ewigen Ursprungs zeitlos zurückgekehrt ist. 

Analog zum Taubenflug sind die Akte des Geistes auch unter folgender 
Rücksicht: Die freigelassene Taube kreist, bevor sie ganz gezielt zu ihrem 
Heimatschlag strebt, um den Ausgangspunkt, von dem aus sie dann zurück- 
fliegt. Sie sagt artgemäß gleichsam •Ja" zu dem Ort ihres Startpunktes. Nur so 
ist ihr ein Rückflug möglich. Analog beginnt der Geist im Ja zu einem konkre- 
ten Ort als Ausgangspunkt die Rückkehr, von wo aus er entschieden und ge- 
2 Schon Tertullian nennt die Taube einen Boten des göttlichen Friedens. Bei Origenes heißen die 
Gläubigen .Tauben Christi'. Für Philo ist die Taube Allegorie für Logos, Nous, Sophia etc. Vgl. F. 
Sühling, Die Taube als Symbol im christlichen Altertum, Freiburg 1930. In der religiösen Symbolik 
wird das friedlich scheinende Gurren der Tauben verwendet; nicht jede Symbolik stimmt natur- 
wissenschaftlich. 
3 Friedrich Weinreb, Das Buch Jonah. Der Sinn des Buches Jonah nach der ältesten jüdischen 
Überlieferung, Zürich 1970, 125. Zur •Rückkehr zum Ursprung" vgl. auch Hos 11,11: Wie ein 
Taubenschwarm wird Israel aus Assur in seine Häuser zurückkehren. 
4 Der frühe Sinn des Wortes •Freiheit" im Dorischen •meint Heimat als den Bereich, wo einer 
sein und bleiben kann" (Dieter Nestle, Eleutheria I, Tübingen 1967, 135). 



Paullmhof 18 

zielt - natürlich nicht nur in einer linearen und funktionalen Zielgerichtetheit - 
die Kehre zum Ursprung in vermittelnder Weise vollzieht. 

Im Bereich der belebten Natur geht uns die Taube als Metapher für das auf, 
was wir - in der Theologie und Spiritualität überhöht und zugleich tiefer be- 
dacht • als Bewegung des Geistes erkennen. Es ist jener Geist des Ursprungs, 
der in die Heimat zurückführt, wo jeder an sich er selbst sein kann, wo sich 
nicht einer gegen den anderen konstituieren muß, sondern einer den anderen 
ihn selbst sein lassen kann, weil jeder seinen eigenen ursprünglichen Bereich 
durch den Akt der Vermittlung geschenkt bekommt. Vermittlung besagt in 
diesem Kontext: im Geist geschehene Versöhnung, welthaft-geschichtliche 
Einheit, die jeden in seiner Weise zum Ursprung zurückkehren läßt. 

In diesem Zusammenhang ist auch die Paradiesesgeschichte (vgl. Jes 51,3) 
aktuell. •Wird der Gedanke des Paradieses nicht ernst genommen, dann fehlt 
einem archäologischen Denken, das zurückblickt, die ,Erinnerung an die Ur- 
begegnung mit Gott'."5 Die •Rückkehr zum Ursprung", in der Hochform eine 
mystische Gotteserfahrung, wird nicht zuletzt in der Patristik als Rückkehr ins 
Paradies gedeutet. 

Geist in Menschenwelt: Wir 

In der deutschen Alltagssprache wird das Wort •Geist" wie selbstverständlich 
gebraucht, wenn man vom •Dorfgeist" spricht. Was meint das? Der Geist ei- 
nes Dorfes, der Dorfgeist ist kein komisches Gespenst oder das Produkt der 
Einbildung von vereinsamten Menschenwesen, sondern etwas ganz Reales 
und Konkretes. Der Dorfgeist ist - noch recht vorläufig gesagt - eine Atmo- 
sphäre von Gemeinsamkeit, in der jeder anfangen kann, das Seine, das, was für 
ihn wirklich gut ist, zu tun. Doch nicht nur die eigene Sache kommt in dieser 
Atmosphäre voran, sondern dort, wo ein guter Geist herrscht, kommen ge- 
meinsame Werke zustande. Einen solchen Geist kann man nicht machen, er ist 
nicht nur das Resultat menschlicher Bemühung, sondern er ist • recht verstan- 
den • in einem gewissen Sinn gleichursprünglich mit den Menschen da: in Ge- 
genwart. 

In einem Dorf, in dem kein guter Geist herrscht, fühlen sich die Menschen 
nicht wohl; jeder meint, sich abkapseln zu müssen; die Beziehungen sind ent- 
fremdet; einer •lebt" gegen den anderen, weder mit ihm noch für ihn. Wenn 
ein guter Geist da ist, sind die Menschen nicht banal und •geistlos", sondern 
gehen lebendig und wesentlich miteinander um. Sie geben einander wirklich 
Antwort. •Der Mensch lebt im Geist, wenn er seinem Du zu antworten ver- 

1 Eugen Biser, Interpretation und Veränderung, Paderborn 1979, 122. 



Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche 19 

mag. Er vermag es, wenn er in die Beziehung mit seinem ganzen Wesen ein- 
tritt."6 

Ein guter Geist herrscht. Und wirklich, es handelt sich um eine Macht. In 
herrscherlicher Mächtigkeit wirkt sich Geist - aber auch Ungeist - aus. Vieles 
wird möglich und gelingt, manches geschieht nicht, wenn Ungeist herrscht oder 
der Geist der Wahrheit andere Wege sucht und geht. 

Im Ja zueinander • das meist recht unbewußt bleibt • bilden die vielen Iche 
der Menschen ein Wir. Sie partizipieren am selben •Geist". Wir sagen dann 
z.B.: •Wir aus Obernricht, wir von Burggrießbach, wir Freystädter usw." Der 
Geist ist - so könnte man formelhaft sagen - die lebendige Wir-Gestalt einer 
bestimmten Gruppe von Menschen. Ein solches Wir ist etwas Reales, Mächti- 
ges, Wirksames. Eine solche Erfahrung von Wir ist eine durchaus nicht seltene, 
exotische oder gar esoterische Erfahrung von Geist. Sie ist uns im Moment An- 
laß, nun genauer zu fragen: Welche verschiedenen Formen und Gestalten von 
Wir lassen sich in aller Vorläufigkeit unterscheiden? Eine dreifache Differen- 
zierung bietet sich an. 
- Wir kennen das Wir, das sich konstituiert zu einem bestimmten Zweck. Der 
Grund, daß ein solches Wir zustandekommt, liegt in einer bestimmten Absicht. 
Ein gemeinsames Interesse ist leitend. So gibt es das Wir einer Schulklasse, das 
Wir eines Vereins, das Wir einer Kompanie, das Wir einer Partei usw. - Die 
Leitidee für das Zusammenkommen von Menschen läßt sich im Strukturellen, 
im Gegenständlichen festmachen; es kann sich auch um eine Aufgabe oder um 
ein Sachprinzip handeln. 
- Von einem solchen sach- und zweckhaften Wir wesentlich unterscheidbar 
ist das Wir einer Familie, das Ich-Du: Wir von Mann und Frau. Denn nicht ein 
Zweck, irgendein gegenständliches, ja nicht einmal ein ethisches Interesse ist 
leitend, sondern die Wir-Gestalt von Mann und Frau wird - wenn auch nicht 
nur • von einer anderen, neuen Person her mit-qualifiziert. Nicht eine gemein- 
same •Sache" ist das Ziel, sondern eine andere Freiheit, jemand, der von sich 
her ja und nein sagen kann. Dieses Miteinander ist offen auf die personale 
Frucht der Liebe; das schöpferische und austragende Wir von Mann und Frau 
ist für eine neue Freiheit in Fleisch und Blut da: das Kind. 

Von diesem Wir, das leibhaftig Raum gibt für das Dritte, läßt sich eine wei- 
tere Gestalt von Wir unterscheiden, die in allen Weisen und Formen von Wir 
präsent ist: 
- Was bzw. wer ist dieses Wir? Unsere Antwort auf diese Frage ist relativ ein- 
fach. Es handelt sich nur um einen einzigen Gedanken, der schon lange im phi- 
losophischen Denken überliefert wird. Man kann sagen: Denjenigen, der um 
seiner selbst willen ist, nennt man Person. Man bezeichnet ein Seiendes als Per- 

• Martin Buber, Ich und Du, WW I, München 1962, 103. 



Paullmhof 20 

son, wenn es im Grunde nicht wegen irgendeines Zweckes, wegen der Erfül- 
lung einer Funktion oder zur Darstellung einer Rolle existiert, sondern weil es 
- würde Kant sagen - ein Zweck an sich ist. Ein solcher Mensch wurde schon 
im alten Griechenland als •frei" apostrophiert, im Unterschied zu einem Skla- 
ven7. Und heute wissen wir: Jeder Mensch ist eine Freiheit, besitzt seine Men- 
schenwürde, ist um seiner selbst willen zu achten • ist Person. 

Dieses Um-seiner-selbst-willen scheint uns ein Schlüssel zu sein, um zumin- 
dest ein wenig zu verstehen, was mit Personalität des Geistes gemeint ist. Ein 
Wir, das um seiner selbst willen, das an sich selbst gut und erstrebenswert ist, 
besitzt personale Physiognomie. Es ist einer an und für sich seienden Freiheit, 
die sich von sich her mitteilt, schenkt, das andere Du anspricht, in Blick nimmt 
und mit Freude erfüllt, ähnlich. Ein wenig kennen wir alle diese Wir-Gestalt 
der Liebe; wir alle haben erfahren, daß es gut ist, einfach so, unverzweckt mit- 
einander dazusein. Dieser Geist, dieses Wir, das um seiner selbst willen als gut 
erfahren wird, besitzt personale Subsistenz, ist - recht verstanden - •Person". 

Der Sache nach bekennt das 1. Konzil von Konstantinopel (381) nicht nur 
die Personalität des Heiligen Geistes, sondern auch seine Wesensgleichheit mit 
Gott dem Vater und dem Sohn, ohne daß damit ein Tritheismus intendiert 
wird. Dieses Konzil nennt definierend den Heiligen Geist kyrios8. 

Vom Heiligen Geist wird nicht nur in der 3. Person als von Ihm gesprochen, 
sondern er wird als das ewige Wir vom Vater und Sohn, vom Zeugenden und 
Gezeugten, im Gebet mit Du angesprochen. Dazu heißt es im Kirchenlied: 

Laß gläubig uns den Vater seh'n, 
sein Ebenbild, den Sohn, versteh'n 
und dir vertrau'n, der uns durchdringt 
und uns das Leben Gottes bringt. • 
Den Vater auf dem ew'gen Thron 
und seinen auferstand'nen Sohn, 
dich, Odem Gottes, Heil'ger Geist, 
auf ewig Erd' und Himmel preist. (Gotteslob, 241) 

In der echten Trinitätsmystik wird der eine Gott angebetet, ohne daß damit das 
Abba-Sagen zum Du des Vaters, dem ursprungslosen Ursprung, noch die be- 
tende Hinwendung zum Du Jesu Christi, der ewig mitgeteilten Liebe, die in 
Fleisch ein für allemal erschienen ist, noch der Lobpreis des Heiligen Geistes in 

7 Vgl. Aristoteles, Met. A 2, 982b 25f: •avOpcojtöc; (pau.ev £A.e63Epog ö aüxoü eveica Kai ur) 
ä^Aou ä>v." (Wir sagen, ein Mensch ist frei, der um seiner selbst willen und nicht um eines anderen 
willen ist.) 
8 Vgl. dasSymbolon von Konstantinopel I, in dem es vom Heiligen Geist heißt: •...xö KÜpiov Kai 
^cocmoiöv, xö £K XOO Ttaxpöc; eKTtopeu6u.EVov, xö aüv Ttatpt Kai oüö ai)(i7tpoaKUVoüu,evov 
Kai aDv8o^a^öu,evov, xö Xakxyjav 8lä xwv 7tpO(pr|X(DV." (..der Herr ist und lebendig macht, 
der aus dem Vater hervorgeht, der mit dem Vater und dem Sohn zugleich angebetet und ver- 
herrlicht wird, der gesprochen hat durch die Propheten.) 



Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche 21 

pantheistischer Manier oder in der letztlich mythologischen Beliebigkeit einer 
modalistischen Frömmigkeit nivelliert wird - als sei das Du-Sagen zu Gott nur 
ein •anthropomorpher" Ausdruck für etwas anderes. Das Du des Vaters, das 
Du des Sohnes, das Du des Heiligen Geistes darf angebetet werden. Denn da 
Gott sich durch seine Offenbarung kundgetan hat (vgl. Joh 1,18), wissen wir, 
an wen wir glauben sollen und wie wir beten sollen. 

Spuren des Hl. Geistes gibt es in der Welt. Die Nähe seiner Gegenwart zeugt 
die Kirche im ursprünglichen Sinn des Wortes, die Wir-Gestalt von Gläubigen, 
die aufgrund der Präsenz des Geistes Gottes um ihrer selbst willen existieren 
soll. Sie ist Sakrament: Zeichen und ursprüngliches Mysterium für die Wir-Ge- 
stalt der Menschheit. 

Auf den Geist Gottes, der zugleich der Geist Jesu Christi ist, gilt es zu hören. 
Es ist jener Geist, der in der Ewigkeit Gottes wohnt, von woher er immer wie- 
der in die Welt kommt, um die Sendung des Sohnes weiterzuführen. Er ist der 
Geist, der die Kirche belebt; nach seinem Willen und gemäß seiner Freiheit 
schenkt er uns die Kraft, ein ursprüngliches, geistiges, geistliches Leben zu füh- 
ren. In der Gemeinschaft dieser Kirche können wir • jeder auf seine Weise • 
miteinander auf den Ursprung hin, der weithin verborgen ist, leben und so in 
die Ewigkeit Gottes zurückkehren. In biblischer Sprache findet sich diese 
Grundbewegung enthüllt im Gleichnis vom (verlorenen) Sohn, der von der 
äußersten •Fremde" nach Hause, in den unmittelbaren Bereich des Vaters, 
der ewigen Liebe, die sein läßt und nicht als Mittel und Werkzeug benützt, zu- 
rückkehrt. Der Sohn - mit seiner Geschichte von Sünde und Schuld - tritt in 
ein neues, ursprüngliches Verhältnis zum Vater (vgl. Lk 15,11•32). Erst wäh- 
rend der Kehre enthüllt sich der Sinn der Reise und der ganzen Bewegung von 
Anfang an. In diesem Gleichnis wird in einer existentiellen Dimension - als 
personale Geschichte - eine Weise von Archäologie der Freiheit9 dargestellt. 

Die Gabe des Schöpfers 

In unserer abstrakt weltlich gewordenen Welt ist es nicht mehr so selbstver- 
ständlich wie in früheren Zeiten, daß die Menschen darüber staunen, daß es 
überhaupt etwas gibt. Das Dasein gilt nicht mehr allen als Wunder; manche 
meinen, es sei eine im Grunde bedeutungslose, unhinterfragbare, platte Fakti- 
zität. Doch dieses •es gibt" kann für Menschen auch ein Anlaß werden, für die 
Gabe zu danken; denn nicht •Es" gibt, sondern •ER" gibt, wie der Psalmist 
bekennt: 

9 Vgl. grundsätzlich dazu: Paul Imhof, Zu einer Archäologie der Freiheit. Versuch einer Ortsbe- 
stimmung der Gegenwart der Freiheit im Fragment: anthropologische, ontologische und religions- 
philosophische Perspektiven, Diss.-Mskr. 1982. Erscheint demnächst im Druck. 



Paullmhof 22 

Seh' ich den Himmel, das Werk deiner Finger, 
Mond und Sterne, die du befestigt: 
Was ist der Mensch, daß du an ihn denkst, 
des Menschen Kind, daß du dich seiner annimmst? 
Du hast ihn nur wenig geringer gemacht als Gott, 
hast ihn mit Herrlichkeit und Ehre gekrönt. 
Du hast ihn als Herrscher eingesetzt über das Werk deiner Hände, 
hast ihm alles zu Füßen gelegt: 
All die Schafe, Ziegen und Rinder 
und auch die wilden Tiere, 
die Vögel des Himmels und die Fische im Meer, 
alles, was auf den Pfaden der Meere dahinzieht. 
Herr, unser Herrscher, 
wie gewaltig ist dein Name auf der ganzen Erde! (Ps 8,4-10) 

Die Wirklichkeit wird zu Recht - nicht nur vom Psalmisten - verstanden als 
Geschenk des Gebers, der ein anderer, der Geber bleibend (= unvermischt), 
in seiner Schöpfung als Schenkender (= untrennbar) geistig anwesend ist. Erst 
wenn ich in einer Gabe den •Geber" erfahre, ist sie mir wirklich Geschenk10. 
Es gibt keine Gabe ohne Geber. Die Antwort auf ein Geschenk ist der freiwil- 
lige Dank. Er kommt ins Wort, sobald der Mensch an der Wirklichkeit die 
Qualität des Umsonst, des Geschenkes, der Gabe entdeckt. 

Der Geschenkcharakter der erschaffenen Welt legt auch ethische Konse- 
quenzen nahe. Denn die Elemente, Sachen und Figuren dieser Welt sind nicht 
nur Momente von Recycling-Prozessen oder ausbeutbares Rohstoffpotential, 
sondern an sich selbst verweisen sie auf eine Rückkehr zum Ursprung, den 
durch viele Metamorphosen hindurch zu erreichen sie geschaffen sind. Sie ver- 
sinnbildlichen und bezeugen die Gegenwart des Urgrundes in je neu durchgei- 
stigter Materialität, so wie wir es exemplarisch ein wenig am Naturphänomen 
•Geysir" bedacht haben. Alle Dinge dieser Welt sind unverzichtbar auch in 
poetisch-religiöser Weise auf dem Niveau des Geistes in Blick zu nehmen, dür- 
fen nicht zum Zwecke des Habens und Funktionierens in einer einseitigen 
zweckbetonten Verwertung gebraucht werden. An solchen ökologischen 
Grundfragen entscheidet sich zumindest die zeitliche Zukunft der Menschheit. 
Unser Glaube, daß die Welt Gottes Schöpfung ist, hat auch Konsequenzen für 
das Diesseits unserer Existenz. 

10 Wir unterscheiden verschiedene Weisen von Anwesenheit. Die Präsenz Gottes in seiner 
Schöpfung ist - recht verstanden - analog zur Gegenwart eines Menschen in seinen Geschenken. 
Zur Anwesenheit Christi in Brot und Wein vgl. Paul Imhof, Das Brot des Himmels - Zur eucha- 
ristischen Gegenwart Christi, in: Die Eucharistie der Einen Kirche, hrsg. von Albert Rauch und 
Paul Imhof, Regensburg 1983, 205-213; als Vorabdruck in: GuL 55 (1982) 207-213. 



Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche 2 3 

Tauben und alle Tiere • jedes nach seiner Art • sind in einer Weise beseelt 
(natürlich nicht im Sinne der Psyche des Menschen), die es verbietet, sie nur 
nach den Gesetzen des Marktes zu halten und zu behandeln. Sie sind mehr als 
bloße Ware und beliebige Bedarfsartikel. Das Interesse am Naturschutz lebt 
auch von dem Gespür der Menschen, daß in einigen Zonen den Tieren ur- 
sprüngliche •Rechte" einzuräumen sind, daß sie sein dürfen, wie sie sind. Mag 
auch der religiöse Kontext verschwunden sein bzw. durch das Rituelle oder 
zuweilen auch durch das Magische ersetzt worden sein (z.B. bei manchen 
Jagdbräuchen usw.), so stammt doch manches der Verhaltensformen aus dem 
Wissen, daß der Mensch über die Tiere herrschen soll (Gen 1,28), aber daß er 
davon nicht abstrahieren darf, sie als Geschöpfe des Schöpfers zu sehen. 

Gott als Schöpfer wird Vater genannt, ewige schöpferische Liebe, die sein 
läßt. Gemeint ist der Gott, der als grundloser Grund die Dynamik der evoluti- 
ven Welt in jedem Augenblick erschafft und am Leben erhält. Er ist derjenige, 
der alles sein läßt. Von ihm her ist dem Menschen die lebendige Natur anver- 
traut, auf daß die Menschen sie auch im Umgang mit den Tieren sinnvoll ge- 
brauchen, ohne daß dabei die Welt des Animalischen ein Opfer der Besitzgier 
oder der Tötungssucht egoistischer und rücksichtsloser •Expropriateure" 
werde. •Der Mensch scheint oft keine andere Bedeutung seiner natürlichen 
Umwelt wahrzunehmen als allein jene, die den Zwecken eines unmittelbaren 
Gebrauchs und Verbrauchs dient. Dagegen war es der Wille des Schöpfers, 
daß der Mensch der Natur als ,Herr' und besonnener und weiser ,Hüter' und 
nicht als ,Ausbeuter' und skrupelloser ,Zerstörer' gegenübertritt." Dies 
schreibt Papst Johannes Paul II. in seiner Enzyklika •Redemptor Hominis". 

Auf eines möchten wir noch hinweisen: Natürlich gilt alles, was wir beispiel- 
haft vom Bereich der unbelebten und belebten Natur bedacht haben, je spezi- 
fisch auch vom Natur-wes&n Mensch, der jedoch nicht nur als animal rationale, 
als vernunftbegabtes Lebewesen (•Tier"), als ein Teil der Natur zu verstehen 
ist, sondern - und dies ist noch unendlich wesentlicher - als erlöste Freiheit, die 
erst in der Ewigkeit Gottes ihre Vollendung finden wird. 

Der Mensch, die erlöste Freiheit, kehrt zurück zum Ursprung, zu Gott, in der 
Wiederholung nach vorne in der Zeit: hinein in die Ewigkeit. Der Ort der 
erlösten Freiheit ist - recht verstanden - die eine, heilige, katholische und 
apostolische Kirche, die allerdings erst durch die Präsenz des Geistes Gottes 
zu dem Wir wird, das sie eigentlich sein soll: Geschenk des Erlösers. 

Der Geist in der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche 

Wenn man die Charakteristika der Kirche unter der einen oder anderen Rück- 
sicht näher bedenkt, dann sind personale Kategorien, mit denen die Kirche 
apostrophiert wird, in einem gewissen Sinn selbstverständliche Grundlage. 



Paullmhof 24 

Man denke z.B. an die Kirche als Leib Christi (Eph l,22f) oder als personales 
Ursakrament für Ehe (Eph 5,22f). Die Kirche hat wesentlich zu tun mit dem, 
was wir oben von Geist als Person schon gesagt haben. In ihr vermag die perso- 
nale Physiognomie des Heiligen Geistes transparent zu werden. 

Die eine Kirche bekennt den einen Gott 

Gewiß gibt es - zu Recht - Unterschiede und Verschiedenheit in der Kirche. 
Uniformität und Einerleiheit sind nicht erstrebenswert. Wir kennen regionale 
Besonderheiten liturgischer und kultureller Art; wir akzeptieren verschiedene 
theologische Ansätze und pastorale Konzeptionen, ja sogar lehrmäßige Diffe- 
renzen, die sich beinahe ausschließen und fast schlechthin nicht mehr mitein- 
ander vereinbar erscheinen. Es ist nicht notwendig, daß jeder Christ, jede ein- 
zelne größere Gemeinde und jede Region der Kirche alle einzelnen Wahrhei- 
ten existentiell unmittelbar rezipieren. Es genügt, wenn sie nicht von vorne- 
herein jede vernünftige Interpretation von Lehraussagen, in denen viel Zeit- 
bedingtes enthalten ist, ablehnen. Manches sollte man zeitgeschichtlich in 
christlicher Freiheit auch ein Stück weit auf sich beruhen lassen können, ohne 
zu meinen, daß dadurch die Grundstrukturen des Glaubens und der Kirche in 
Frage gestellt werden.11 Nicht jede Differenz widerspricht von vorneherein ei- 
ner ursprünglichen Einheit der Kirche. - Prinzipiell gesehen jedoch muß die 
Kirche als Gemeinschaft, die sich auf denselben Jesus Christus beruft, eine 
Kirche sein. Nicht nur, um seinem Willen zu entsprechen, gemäß dessen •alle 
eins sein sollen..." (Joh 17,21f), sondern auch, weil sonst ihr Zeugnis, das sie 
von dem einen Gott geben soll, verdunkelt, ja unglaubwürdig werden würde. 
Von ihr, dem Gottesvolk des Neuen Bundes, gilt doch die Verheißung: •Höre, 
Israel, Gott der Herr ist ein einziger." (Mk 12,29; Dtn 6,4) 

Es ist ein und derselbe Geist Gottes, der die vielen Glieder in lebendiger 
Gleichheit zu einem einzigen Leib verbindet. Je nach Maßgabe verlangt die 
Einheit im Geist ihren Ausdruck auch bis in die Dimension des Institutionellen 
hinein. Gerade daß man sich bis in die äußerste, unlebendigste Form hinein 
wagt, kann ein Zeichen für die Welt sein, was man um der Darstellung der in- 
nersten Einheit willen auf sich zu nehmen bereit ist. Erst die Entäußerung in 
diese Konkretheit hinein macht die Kirche zu einem in besonderer Weise 
sichtbaren Zeichen ihrer innersten, weithin verborgenen, unsichtbaren Ein- 
heit. Selbstverständlich wird erst von der wirklich geistig-geistlichen Einheit 

11 Vgl. dazu: Karl Rahner im Gespräch, hrsg. von Paul Imhof und Hubert Biallowons, München 
1982, 218: •Warum kann Rom nicht erklären, daß unter gewissen Voraussetzungen eine andere 
Kirche in die Einheit der katholischen Kirche aufgenommen werden kann und den Status einer 
römisch-katholisch-unierten Kirche hat? Rom hat sich bisher, soweit mir bekannt ist, noch nie 
dazu geäußert, welche Eigenständigkeit eine solche Kirche haben dürfte." 



Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche 2 5 

her ein solches Zeichen zu einem Zeugnis; erst dann ist es ehrlich und macht 
die Einheit transparent. Und so kann dann leichter erkannt werden, wie gut es 
ist, daß es eine Kirche, eine Wir-Gestalt von Gläubigen gibt, in der dankbar ein 
Gott, der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, der Vater Jesu Christi im Heili- 
gen Geist verehrt wird. Diese eine Kirche bildet den einen Leib Christi. 

Der eine Gott wird um seiner selbst willen in der einen Kirche angebetet. Da 
und insoweit er sich selbst in ihr ausspricht, besitzt sie von ihm her eine beson- 
dere Physiognomie des Personalen, ist sie ein leibhafter Tempel des einen Got- 
tes, durch den jeder einzelne und alle zusammen immer mehr in persönlicher 
Weise ihr eigenes Selbst finden können, das sie in Hingabe und Selbstlosigkeit 
an den Einen verwirklichen. 

Wem wäre nicht einsichtig, daß diese eine Kirche, in welcher der Gott aller 
Menschen zu Hause sein möchte, nicht nur für diejenigen, die sich in ihr aus- 
drücklich zu Gott bekennen, sondern auch für die ganze Menschheit Sorge zu 
tragen hat? Diese Kirche ist es, die nicht nur das Weltgewissen schärfen soll, 
sondern selbst in Solidarität - gerade mit den Ärmsten - das Ihre geben muß. 
Denn was sie dem Geringsten nicht getan hat, das hat sie Ihm nicht getan (vgl. 
Mt 25,45). 

Die heilige Kirche bringt Frieden 

Die Kirche, in welcher der Geist Gottes anwesend ist, muß man die heilige Kir- 
che nennen. Ist es doch Gottes Heiliger Geist selber, der sie heiligt. Seit alters- 
her wird um die Erfahrung und die Struktur des Heiligen, des personalen Nu- 
minosen gewußt. Es ist tremendum (lat. tremere = erzittern, erschrecken) und 
fascinosum (vgl. lat. fas = göttliches Recht, göttliche Ordnung)12; den Men- 
schen einerseits ehrfürchtig werden lassend, ja Furcht verbreitend. Es ist ein 
Schauer, der den Menschen überfällt, wenn er durch die Nähe und Herrlichkeit 
des je größeren Gottes getroffen wird. Der Mensch will zurückweichen und 
fühlt sich dennoch (andererseits) zugleich unendlich hingezogen zur befreien- 
den •Faszination", die das Heilige auf ihn ausübt. Im Vorübergang der Herr- 
lichkeit Gottes, im Wehen seines Geistes, während der machtvollen Verkündi- 
gung seines Wortes in der Liturgie, spürt der einzelne, der sich darauf einlassen 
will, ein wenig das, was die Überlieferung mit •heilig" zum Ausdruck bringen 
möchte. 

Es ist nicht nur das Heilige, sondern der Heilige Gottes, der gekreuzigte und 
auferstandene Jesus Christus, dessen Geist die Kirche als seine Gemeinde ge- 
heiligt hat. •Sie wird aus einer an sich amorphen Masse von Menschen zu ei- 
nem Subjekt konstituiert durch den, den Paulus ihr Haupt nennt: Christus. Das 

12 Ausführlicher dazu: Jörg Splett, Die Rede vom Heiligen, Freiburg 1971, 32ff. 



Paullmhof 26 

bedeutet: Sie bleibt eine zusammenhängende Größe nur von ihm her. Sie exi- 
stiert als Kirche durch die Zugewandtheit zu ihm. Sie ist Kirche dadurch, daß 
sie von ihm als Herrn sich gestalten läßt und sich an ihn zurückgibt. Sie hat ihr 
Subjektsein nicht aus sich, sondern durch das Gegenüber, das sie zum Subjekt 
macht."13 Von Jesus Christus her kommt der wahre Friede und die wahre Ver- 
söhnung. Jener heiligen Kirche Gottes ist es aufgetragen, Frieden zu stiften, 
jenen Frieden weiterzugeben, der ihr selbst an Ostern geschenkt wurde, als ihr 
der Heilige Gottes in einem neuen Licht erschien und sagte: •Der Friede sei 
mit euch.'' (Joh 20, 19. 21) - Es ist der Geist des Friedens, der um seiner selbst 
willen als gut erkannt wird. Jesus lehrt uns wahre Ehrfurcht und echte Hinga- 
be, authentische Heiligkeit. Seinen Frieden sollen wir in Wort und Tat weiter- 
tragen; es ist ein Friede, der uns nein sagen läßt zu faulen Kompromissen. 

Die katholische Kirche ist ausgerichtet auf Ökumene 

•Katholisch" ist zunächst kein konfessioneller Begriff, sondern besagt •kat- 
holon", allumfassend, aufs Ganze bezogen. Überall also, räumlich und zeitlich, 
diesseitig und jenseitig ist sie offen für alle Menschen des bewohnten Erdkrei- 
ses (= Oikumene). In diesem Sinn ist sie immer schon zutiefst ökumenisch. Sie 
ist da als konkrete Wir-Gestalt von Menschen der Vergangenheit, Gegenwart 
und Zukunft. Sie ist die Kirche (griech. eK-K:A.r|aia), d.h. die Versammlung 
jener, die im Hören auf das Wort Gottes und den Ruf Jesu Christi (griech. 
Kcdetv = rufen) miteinander und füreinander da sind. Im Geiste Jesu, mit 
ihm und in ihm und durch ihn verstehen sie ihr jetziges Leben als Geschenk von 
Gott und erbitten es für die Zukunft der Ewigkeit von ihm. 

Ist Katholizität in diesem Sinn nicht ein Charakterzug kirchlicher Wir-Ge- 
stalt, von dem man mit Recht sagen kann: Es ist gut, daß die Kirche in ihrem 
Selbstverständnis so offen ist und sich nicht perspektivisch, einseitig oder gar 
sektiererisch interpretiert? Gehört dieses Moment des Katholischen nicht zur 
Erscheinungsweise des Geistes Gottes, der überall zu wirken vermag und 
weht, wo er will, auch dort - und gerade dort -, wo es vom Egoismus der Men- 
schen nicht geplant ist? Wird nicht in aller menschlichen Schwachheit und 
Sündhaftigkeit offenkundig, daß der Geist Gottes, der die Güte in Person ist, in 
der Kirche Jesu Christi wirkt, wenn sie so offen ist, daß sie durch die Anwesen- 
heit dieses Geistes als gut und wahr erfahren wird? 

Eine Konsequenz für jeden, der dazugehören will, besteht darin, sich um 
eine ökumenische Gesinnung zu bemühen, der Wahrheit überall dort, wo und 
insoweit sie vorhanden ist, die Ehre zu geben. Und alle, die wirklich an Chri- 
stus glauben, haben gemäß der rechtfertigenden Gnade Gottes echten Anteil 

13 Joseph Ratzinger, Theologische Prinzipienlehre, München 1982, 137f. 



Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche 2 7 

an seinem Geist und seiner wahren Kirche. Doch auch solche, die ihrem Ge- 
wissen folgen - selbst Menschen, die sich atheistisch interpretieren -, hören 
nicht auch sie die Stimme der Wahrheit und der Gerechtigkeit? Sind nicht auch 
sie offen für den Geist der Wahrheit, die leibhaftig vor Pilatus stand? 

Die apostolische Kirche verkündet Jesus von Nazaret, den wahren Christus 

Es waren die Apostel, die - wie ihr Name schon sagt (griech. änoaxekXew = 
senden) - von Jesus ausgesandt wurden, um den Anbruch des Reiches Gottes 
zu verkünden, das mit ihm angebrochen ist. In seinem Namen sollten sie die 
frohe Botschaft predigen, den Menschen in Wort und Tat das Heil ansagen 
(vgl. Mk 3,14). Dieser engere Jüngerkreis, die Zwölf, sind die Repräsentanten 
des Neuen Israel, das in der Tradition der 12 Stämme Israels steht, jedoch als 
neues Volk Gottes eine Kirche aus Juden und Heiden bildet. Die Apostel sind 
gleichsam Garanten für die Wahrheit des christlichen Glaubens, daß Jesus von 
Nazaret der Messias, der wahre Christus, die ein für allemal geoffenbarte 
Selbstmitteilung Gottes in Fleisch und Blut ist. Der Glaube der Apostel ist 
Fundament für die •Selbigkeit" der Glaubensüberlieferung durch die Jahr- 
hunderte hindurch. Nicht weltanschauliche Spekulation, sondern das Taufke- 
rygma ist die Richtschnur für die durchgehaltene Identität des Bekenntnisses 
zu Jesus Christus (vgl. Mk 8,29). 

In der Sendung Christi wurzelt die Sendung der Apostel. •Der enge Zu- 
sammenhang zwischen dem Auftrag Christi und demjenigen des Apostels wird 
schließlich vor allem in zwei Formeln zusammengefaßt: ,Wer euch hört, hört 
mich, wer aber euch verwirft, verwirft mich, und wer mich verwirft, verwirft 
den, der mich gesandt hat' (Lk 10,16; vgl. Mt 10,40). Neben dieser synopti- 
schen Formulierung steht ganz nah verwandt das Wort des Auferstandenen im 
Johannesevangelium: ,Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch' (Joh 
20,21). Beide Male wird Christus selbst ausgelegt als der Apostel des Vaters, 
so daß diejenigen, die er als Apostel sendet, darstellen, was er selber ist."14 

Ohne den wesentlichen Unterschied zwischen dem Gesandt-sein der Apostel 
und der Sendung des Sohnes vom Vater verwischen zu dürfen, ist daran festzu- 
halten, daß erst von dorther die Berufung und das Dienstamt der Apostel eine 
glaubwürdige, sinnvolle Basis besitzen. Eine nur vom Ich (= Wir) der durchaus 
christgläubigen Menschen her eingerichtete (instituere: einrichten; Institu- 
tion!) Kirche, jenseits der konkret-geschichtlich durchgehaltenen Überliefe- 
rung der Apostel und der von ihnen mit der Weitergabe der lebendigen Tradi- 
tion beauftragten Nachfolger (Bischöfe), kann nicht die genuine Gemeinde 
Christi sein. Sie ist im Ur-sprung, d.h. aus Christus, der die personale Sendung 

14 Ebd., 288. 



Paullmhof 28 

des Vaters, dessen Wort in Person ist, je schon apostolische Kirche. •Aller 
Nachdruck liegt von der katholischen Theologie her auf der ungebrochenen 
Identität der in der Einheit der konkreten Kirche bruchlos festgehaltenen 
Überlieferung der Apostel, die sich um kirchlichen Gestus der Handauflegung 
ausdrückt.... Die Handauflegung findet in der Kirche statt und lebt von ihr.... 
Das Sakrament ist Sakrament der Kirche."15 

Im Geiste Jesu hoffen und wirken 

Im Lichte des Evangeliums wird jeder Bereich der Wirklichkeit zu einem Ort 
des Geistes Gottes. Daß damit nicht ein •Gespenst" gemeint ist oder eine 
Wirklichkeit geistiger Art, die den Menschen ausbeutet, knechtet und gefan- 
genhält, wie es der •Geist unmenschlicher Ideologien" tut, ist selbstverständ- 
lich. Eine Welt voll Ungeist, der mit seinem Haß und seinem Neid, seinen lüg- 
nerischen Analysen und Programmen die Menschen in Bann schlägt und be- 
setzt, verschließt sich dem Geist Gottes. Der Geist des Evangeliums ist Geist 
der Wahrheit, Freiheit, Gerechtigkeit und Selbstlosigkeit. Er ist Geist Jesu 
Christi, durch den der Mensch von Gott die Vergebung von Sünde und Schuld 
empfängt, durch den die Rechtfertigung geschehen ist und geschieht, durch 
den neues Leben von jenseits der Dialektik (!) von Recht-haben und Un- 
recht-haben, von Gut und Böse dem Menschen umsonst zukommt: als uner- 
meßliches Angebot der Liebe. Der Mensch, der an diesen Jesus Christus 
glaubt, auf ihn hofft und ihm vertraut, atmet in seinem Geist und durch ihn. In 
diesem Geist allein wird Wirklichkeit in ihrer sinn vollen Einheit und Vielheit 
wahrgenommen und menschenwürdig und naturgerecht gelebt. 

Die Kirche ist der Ort, in dem das Neue Testament entstanden ist. Christen 
haben die vorerst mündliche Überlieferung unter dem Beistand des Heiligen 
Geistes aufgeschrieben. Je mehr die Kirche sich durch den Geist Gottes bele- 
ben läßt, je mehr sie sich ihrer Herkunft, ihres Ursprungs von Jesus Christus 
bewußt wird, sich ihm verdankt weiß und ihm glaubend, ihm nachfolgend exi- 
stiert, um so mehr vermag sie nicht nur für ihre eigene Zukunft, sondern für die 
Zukunft der ganzen Menschheit zu wirken, die der Ursprung in Fleisch und 
Blut angenommen, als sein Leben gelebt hat und immer lebt. Letztlich ist dies 
daher eine Zukunft, die Gott selbst ist, nicht ein Versinken in sinnloses Nichts. 
Gott kommt dem Menschen entgegen. Die Hoffnung auf Gott - oft wider alle 
Hoffnung - um der Menschen willen und für sie durchzutragen, wird in jegli- 
cher irdischen Zukunft eine wesentliche Aufgabe der einen, heiligen, katholi- 
schen und apostolischen Kirche sein, denn Christ-sein heißt hoffen und nicht 
leben wie die, die keine Hoffnung haben (vgl. 1 Thess 4,13). 

15 Ebd., 258f. 



Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche 29 

Jesus verkündet: •Im Hause meines Vaters sind viele Wohnungen." (Joh 
14,2) Die Menschen kommen zu Ihm in seine Ewigkeit. Gott kommt zu den 
Menschen. Begegnung zwischen endlicher und absoluter Freiheit geschieht; 
eine unausdenkliche Zukunft: Gott ist eine unberechenbare, unauskalkulier- 
bare und ewige Überraschung für den Menschen. 

Für heute liegt darin der Auftrag zu einem geistig-geistlichen, ganzheitli- 
chen Leben. Jetzt ist •Zeit der Einübung" der endgültigen Rückkehr zum ab- 
soluten Ursprung, den wir Gott nennen. Wir leben nach vorne in die Zukunft 
durch Herkunft aus unserem Ursprung. Wir sind Wesen, die aus der Vergan- 
genheit kommen; jegliches besitzt seine Herkunft. Als Menschen sind wir nicht 
nur Momente in einem linearen Zeitgeschehen, sondern existieren immer 
schon unmittelbar - wie Thomas von Aquin sagt - im Horizont von Zeit und 
Ewigkeit, die alle Vergangenheit und Zukunft durchwirkt, versammelt und 
übersteigt. Daher kehren wir jetzt schon anfänglich immer wieder ins Ewige, in 
die Wirklichkeit der Vertikalen zurück, die in der Zeit zerspannt unterwegs ist: 
Gott mit uns - und so durch ihre grenzenlose Gegenwart die Zeit vollendet, die 
aus ihr fließt. Wiederholung nach vorne in der Zeit ist der Prozeß, in dem sich 
dies ereignet. Nicht derjenige, der sich verzweifelt-skeptisch oder regressiv 
verhält, sondern wer sich frei und erlöst nach vorne bewegt, lebt ursprünglich 
und bezeugt so den ursprungslosen Ursprung, der Gott selbst ist. Ein solcher 
Mensch läßt in sich die Bewegung des Geistes geschehen und bewegt sich auf 
diesem Weg durch diese Bewegung. 

Die Ortschaft dieser Bewegung ist die eine, heilige, katholische und aposto- 
lische Kirche. Sie als •Haus" (Heimat) ist authentischer Freiraum der Erlö- 
sungsbewegung. •Heute ist die Kirche berufen, den Völkern, den Kulturen, 
den Religionen auf neue Weise zu begegnen.... Christus bleibt das Alpha und 
Omega der weitesten Katholizität, die ,der Unbekannte jenseits des Wortes' 
(der Hl. Geist) auf geheimnisvolle Weise wachsen und heranreifen läßt."16 Wir 
wissen, •daß bis zur Stunde die gesamte Schöpfung in Seufzen und Wehen 
liegt.... aber der Geist nimmt sich unserer Schwachheit an;... er tritt für uns ein 
mit unaussprechlichen Seufzern" (Rom 8,22.26). 

Nach diesem Geist suchen wir in der Welt der Bilder, ihm sinnen wir nach in 
den Metaphern von Geysir und Taube. Vor allem aber gilt es, um diesen Geist 
zu beten: ihn in uns beten zu lassen, in der Tiefe des Mutter-Bodens (•mate- 
ria") der Kirche in uns, aus der, die seine Braut ist, er je neu aufbricht: wie ein 
Geysir, und aus der er, der Atem des Friedens, •ausfliegt" in die Welt, um alle, 
die hören und lieben, der •materia" des einen Leibes durch sammelnde (sam- 
meln: legere; logos!) Rückkehr einzuverwandeln: dem erlösten kosmischen 
Leib der einen Menschheit, deren Haupt ER ist. 

16 Yves Congar, Der Heilige Geist, Freiburg 1982, 190. 




