,» Wer in Demut wandelt,
wird nicht betroffen werden‘¢ (Teresa von Avila)

Zum Thema ,,Mut und Demut*‘ im Religionsgesprich*

Josef Sudbrack, Miinchen

Mit dem Zitat aus dem Buch der Klostergriindungen Teresa von Avilas méchte
ich mich in die Tradition christlicher Spiritualitiit stellen. Dort nimlich wurde
durch alle Jahrhunderte hindurch unwidersprochen angenommen, da$3 ,,De-
mut* die Grundlage des geistlichen und humanen Lebens sei. Die Regula Be-
nedicti beschreibt z. B. den Weg des Menschen zu Gott mittels der ,,ZWOIf Stu-
fen der Demut*. Ignatius von Loyola bringt auf dem Gipfel seiner Exerzitien,
also der Anleitung zur Erfahrung und Entscheidung, ,,Drei Grade der De-
mut®.

Zwei Monchsspriiche aus den urkirchlichen »Weisungen der Viter* sollen
den Weg durch die Ausfiihrungen weisen; mittels dreier Hinweise auf klassi-
sche Ordensgriinder (Franziskus, Ignatius und Benedikt) werden diese
Monchsspriiche konkretisiert und in die Sprach- und Erfahrungswelt unserer
Zeit tibersetzt. Damit wird auch deutlich, da die Zusammenstellung ,,Mut
und Demut* nicht nur sprachlich elegant, sondern auch sachlich stimmig ist.

Abbas Euprepios wurde nach der Gottesfurcht gefragt. Da antwortete er:
»Wenn der Mensch demiitig und arm ist und nicht urteilt, dann kommt zu ihm
die Furcht Gottes.

Abbas Arsenios wurde von Didmonen gequilt; da horten seine Briider ihn
beten: ,,O Gott, verlaB mich nicht! Ich habe zwar in deinen Augen nichts Gutes
getan, aber in deiner Giite gewihre mir, einen Anfang zu machen.“

Existentielles Ausgeliefert-Sein

Bevor man sich Gedanken iiber ,,Demut‘‘ macht, sollte man sich eigene Le-
benssituationen ins Gedéchtnis rufen, in denen ,,Demut* einmal existentiell
bewuBtwurde. Es ist wichtig, daB die vorgetragenen Ausfiihrungen im konkre-
ten eigenen Leben FuB fassen kénnen.

Mir steht dabei das Krankenlager vor Augen, auf das ich durch eine schwere
Verwundung wihrend des Zweiten Weltkrieges geworfen wurde. Damals,
1944, stand ich zweimal am Rande des Todes. Die duBeren hygienischen und
pflegerischen Umstinde waren denkbar schlecht; nichts von dem, was heute

* Umgearbeitetes Referat der Tagung des Engadiner Kollegiums 1982 mit dem Grundthemas:
Mut und Demut.



,, Wer in Demut wandelt, wird nicht betroffen werden 31

Moody oder Kiibler-Ross in ihren Interviews mit den Sterbenden erzihlen,
durfte ich erleben. Im Gegenteil, ich erfuhr ein totales Ausgeliefert-Sein an die
Michte des Todes; ich wurde hineingezogen in einen ProzeB3, der mich hilflos
machte, der mich iiberfiel, der starker war als meine Lebenskraft. Schon au-
Berlich war ich durch einen unformigen Beckengips zur Bewegungslosigkeit
verurteilt. Innerlich aber spiirte mein Korper, wie mir langsam das Leben aus
den Gliedern weggezogen wurde; Stiick fiir Stiick wurde ich, in meiner Person,
mir selbst entrissen; unheimlich kroch eine Todeskilte auf meine Daseinsmitte
zu. Einmal — so weif3 es meine Erinnerung — baumte ich mich mit allen Kréften
dagegen auf. Das andere Mal war ich zu schwach zur Gegenwehr. Die eben
noch rechtzeitige Operation rettete mir das Leben. Aber was habe ich damals
eigentlich gefiihlt? War das Demut? War das Apathie? War das Angst? War
das Lebensvitalitdt? Ich weil es nicht.

Doch eines weiB3 ich: Es war die Erfahrung des volligen Ausgeliefert-Seins
an etwas Stirkeres. Wir alle werden dies einmal erfahren und haben sicher
auch schon dhnliches erlebt. Im Grunde ist es die Klammer, die unser ganzes
Leben umgreift. Nur durch unser Verhalten zu ihm erhilt mein Leben Sinn
oder wird sinnlos. Es ist gut, sich daran zu erinnern — ganz gleich, ob wir damals
die Situation gemeistert oder in ihr versagt haben.

Die offenen Hiande der Armut — Franziskanisch

Abbas Eurepios mahnt seinen Schiiler, dal3 er ,,arm** sein miisse, wenn er zur
Gottesfurcht kommen wolle. Offensichtlich ist damit in erster Linie nicht die
duBere Armut von Entbehrung und Mangel an Kleidung und Nahrung ge-
meint, sondern etwas Inneres. Franziskus nennt in seiner Eremitenregel den-
jenigen arm, ,,der sein Ich (wortlich: sein Fleisch) — falls der Herr durch ihn et-
was Gutes wirkt — nicht hoch erhebt, weil es doch immer Gegner alles Guten
ist, — sondern der um so mehr in seinen Augen sich unbedeutend fiihlt und sich
fiir minder (minorem) als alle Menschen hilt.*

Mit dieser Haltung der Fratres Minores, der Minderbriider, ist keineswegs
das gemeint, was Friedrich Nietzsche bissig ironisiert: ,,Der getretene Wurm
kriimmt sich*‘ —und das nennt er dann Demut. Es geht nicht um charakterliche
Schwiche oder gar Minderwertigkeitskomplexe, die man mit einem Tu-
gend-Maintelchen als Gott-gefillige Haltung umdrapiert. Es geht Franziskus
und Abt Euprepios um die Grundhaltung des Offenstehens, des Empfangen-
Konnens, des Sich-Beschenken-Lassens. Deshalb bittet Franziskus in der
nicht-bullierten Regel seine Briider und Schwestern, daB sie danach trachten,
,,sich in allem zu verdemiitigen, sich nicht zu rithmen, weder selbstgefallig zu
sein noch innerlich sich zu erheben wegen guter Worte und Werke, tiberhaupt
iiber gar nichts Gutes, das Gott bisweilen in ihnen und durch sie wirkt.



Josef Sudbrack 32

Diese franziskanische Armut 6ffnet sich dem Schenken Gottes. Der Mensch
macht sich frei von eigener Leistung und eigenem Erfolg und wird so bereit fiir
ein Geschenk. Gottes Gnade aber will den Menschen ganz ergreifen, restlos
beschenken. Daher muf der Mensch sich ganz und restlos ihr 6ffnen, mu ganz
und gar in seinem Inneren ,,arm* werden. AuB3ere Armut driickt nach Franzis-
kus diese innere Haltung des Offen-Seins aus. So schreibt er in der zweiten Re-
gelfassung:

,,Nichts anderes wollen wir darum ersehnen ... nichts anderes soll uns gefallen
und erfrenen als unser Schopfer und Erloser und Retter, der alleinige wahre
Gott, der ist die Fiille des Guten, alles Gute, das gesamte Gute, das wahre und
hochste Gut, der allein gut ist.*

Franziskus fiigt noch viele andere Attribute an, um Gottes Giite zu loben,
der er mit offenen, mit armen Hénden gegeniibersteht.

Diese Armut zeichnet einen Zug dessen, was die christliche Spiritualitit
Demut nennt. Sie entspringt der Selbst-Erkenntnis, dem ,,Gnothi sauton‘‘;
aber im Unterschied zur iiblich gewordenen falschen Deutung des Ruhens im
Selbst heiflt Selbsterkenntnis jetzt:

Je tiefer und ehrlicher du in dein eigenes Selbst eindringst, desto mehr wirst
du erfahren und erkennen, wie total du angewiesen bist auf das Geschenk von
Gott, auf Gnade, Vergebung und Verzeihung.

Wer sein Selbstbewnf3tsein nur an der AuBenseite der Existenz aufbaut, wer
sich im duBeren Erscheinungsbild mit anderen vergleicht, kann sich — oft auch
mit Recht — sagen: Du bist doch ordentlich, stattlich, jemand, der sich sehen
lassen kann.

Wer sich aber in sein Selbst vertieft, dorthin schaut, wo Freiheit, Geist und
Leben ihren Ursprung haben, wird erfahren, wie arm er doch ist; so wie es der
Knecht sagt: ,,Ich bin nur ein unniitzer Knecht.* (Lk 17, 10)

Franziskus versuchte, dieses totale Angewiesen-Sein auf Gottes Giite in ei-
nem Leben der Armut zu verleiblichen; Abbas Eurepios meint ebendies, wenn
er seinen Schiiler mahnt, ,,arm‘ und demiitig zu sein.

Diese Haltung der offenen Hinde preist die christliche Tradition als ,,De-
mut*.

Die gegenseitige Achtung in der Begegnung — Ignatianisch

Abbas Eunprepios empfiehlt als zweites: ,,Urteile nicht!*

Und wiedernm muB man sich hiiten, darin eine dumpfe Teilnahmslosigkeit
oder eine zaghafte Unselbstindigkeit zu sehen. Zwar gilt auch jetzt: An der
AuBenseite unseres Daseins stehend muf er sicher urteilen und vergleichen;
hier keine Stellung zu nehmen, wire lacherlich oder sogar Zeichen kriecheri-
scher Unterwiirfigkeit. Wir Menschen sind nun einmal verschieden: gro und



,, Wer in Demut wandelt, wird nicht betroffen werden** 33

klein, blond und schwarz. Und auch unser Tun unterliegt dem Vergleich. Nur
iiber Urteil und Entscheidung kommt ein Mensch zur Selbstvergewisserung;
und nur urteilend konnen wir jemanden zu sich selbst erziehen. Gemeint ist mit
der traditionellen Mahnung: Urteile nicht!, etwas anderes:

Als Grundlage diene die innere Erfahrung des Angewiesen-Seins, von der
wir sprachen: Je mehr du dich in dein Inneres, deine Motivation, den Kern dei-
ner Existenz vertiefst, desto mehr erfahrst du, wie weit du zuriickbleibst hinter
deinem eigentlichen Ziel. Dazu kommt nun die andere Erfahrung: Je tiefer du
dich aber in die Personlichkeit, die Freiheit, die innere Motivation eines ande-
ren Menschen hineindenkst und -fiihlst, desto vorsichtiger und zuriickhalten-
der wirst du. Die Klarheit iiber dasjenige, was einen anderen Menschen in sei-
nem Innersten bewegt, hat nur Gott. Wer ehrlich und offen dem anderen be-
gegnet, wird in seinem Urteilen-Verurteilen immer vorsichtiger. Bescheid
weil man doch nur iiber seine eigenen Méngel. Vor den vermuteten Méngeln
der anderen wird man immer behutsamer, je mehr man ihnen nachgeht.

Auf dieser Erfahrung beruht die christliche Weisheit: Urteile nicht! Vom
Evangelium bis zu modernen Heiligen ist sie zu horen. An einem Mann, bei
dem man es kaum erwartet, mdchte ich sie konkretisieren. Ignatius mahnt in
seinen Exerzitien:

,,Damit sowohl der, der die geistlichen Ubungen gibt, wie der, der sie emp-
fangt, einander jeweils mehr helfen und fordern, haben sie vorauszusetzen,
daB3 jeder gute Christ mehr bereit sein muf3, eine Aussage des Nichsten zu ret-
ten, als sie zu verdammen. / Vermag er sie aber nicht zu retten, so forsche er
nach, wie jener sie versteht. / Und wenn er sie iibel versteht, so verbessere er
sie mit Liebe. / Geniigt dies aber nicht, so suche er alle passenden Mittel, daf3
jener sie richtig verstehend sich rette.*

Viermal setzt Ignatius von Loyola an, um in stindigem Ubersteigen den an-
deren zu ,retten’* — das heiflit in unserer Sprachgebung: den anderen gelten zu
lassen, seine Aussagen und seine Taten nicht zu verurteilen, sondern sie in ih-
rem Kern zu verstehen zu suchen.

a) Ein solches ,,Nicht-Urteilen‘ ist die Grundlage des Miteinander-Spre-
chens und Voneinander-Lernens.

Es gibt zwei Arten von Unterhaltung, die den Namen ,,Gesprach‘‘ nicht ver-
dienen. Wenn die Meinungen nur aufeinanderstofen, sich verhirten und in ih-
rer Gegensitzlichkeit schroffer werden, ist das kein Dialog, sondern ein
Schlagabtausch unter Feinden.

Doch auch wenn der eine Gespréachsteilnehmer den anderen gleichsam vol-
lig aufsaugt, so sehr, daB} dieser andere seinen Standort aufgibt, und er das, was
er mit guten Griinden fiir richtig gehalten hat, nun iiber Bord wirft und — wo es
um wesentliche Fragen geht — damit auch ein Stiick der eigenen Personlichkeit
aufgibt, ist das kein Gespréch. Der unterschiedliche Anfang wird zum leeren



Josef Sudbrack 34

Gleichklang. Und einer der beiden hat dabei seine Personlichkeit verloren.
Das ist kein Miteinander-Sprechen, sondern Belehrung oder menschenun-
wiirdige Proselytenmacherei. Manches an den heutigen Religionsgesprichen,
das man fiir tolerant hilt, gehort eher hierher.

Ein echtes Gesprich muf keineswegs in spannungsloser Einstimmigkeit en-
den. Aber es fithrt beide Teilnehmer zur tieferen und personlicheren Uberzeu-
gung. Wo sich aus einem solchen Dialog eine Ubereinstimmung ergibt, ist es
nicht Aufgeben des einen oder des anderen, sondern Erweitern des Horizonts
beider.

Moglich ist ein solches Gesprich, weil die Partner einander in Offenheit und
Demut begegnen. Ihr Gesprich geht um Existenz- und Daseins-Fragen. Wie
kann man mit einem anderen, der in einer solchen Frage anderer Meinung ist,
ins Gesprich kommen? Nur, wenn ein jeder in der fremden Meinung ein Stiick
Wabhrheit erwartet, das dem eigenen Standpunkt fehlt.

Ich trete dem Dialogpartner entgegen in der Haltung der Offenheit, der Be-
reitschaft zu lernen, der Anerkennung, nicht alles zu wissen; ich trete ihm ent-
gegen in der Haltung der Demut.

b) Entsprechendes geschieht iiberall dort, wo ein Mensch etwas Neues er-
fahren darf und nicht nur Altes bestétigt findet.

Es ist der Irrtum des drittklassigen Reisebiiros, daB man neue Erfahrungen
einsammeln kann, wie man Kalenderblatter abreift. ,,Europa in drei Tagen*
wird angepriesen. In Wirklichkeit wird nicht erfahren, sondern nur abgehakt
und aneinandergereiht.

Erfahrung von Schonheit und Kultur, von Wert und Wiirde wird dem ge-
schenkt, der sich in demiitiger Offenheit solchen Werten 6ffnet. Man kann das
geometrisch am Unterschied von Ellipse und Kreis demonstrieren. Jemand
begegnet etwas Neuem: Aber er bezieht dieses Neue nicht einfachhin in die
zentripetalen Krifte des Selbst ein; er erweitert den Kreis um einen weiteren
Pol zur Ellipse. Damit gibt man sein Selbst nicht auf; ganz im Gegenteil: Nur
weil einer eine Mitte hat, kann er einer fremden Mitte begegnen. Die Eigener-
fahrung bekommt damit einen Gegenpol, wird gleichsam perspektivisch,
schwingt um zwei Mittelpunkte. Der eigene Horizont ist nicht nur erweitert,
sondern gewinnt eine neue Dimension.

Nur wer sich in Demut den Dingen und Erlebnissen dieser Welt ndhert, kann
deren Eigenwert, deren Schonheit erfahren.

¢) Diese ,,Demut vor den Dingen der Schépfung‘‘ gewinnt eine neue Quali-
tdt in der Begegnung mit Menschen. Jetzt ndmlich ist das andere, das einem
entgegentritt und dem man sich ,,demiitig*‘ 6ffnet, eine Freiheit; also ein Wert,
der grundsatzlich und absolut dem Zugriff von anderen entzogen ist. In diesem
,»,Dialog* wird der Kreis der Selbstbezogenheit endgiiltig gesprengt. In dieser
Begegnung wird die gegeniiberstehende Freiheit selbst — mit ihrer logischen



,» Wer in Demut wandelt, wird nicht betroffen werden** 35

Unberechenbarkeit und ihrem nicht zu relativierenden Selbststand — als
Reichtum und Begliickung erfahren. Hier muB man sagen diirfen:

Nicht das, was du mir sagst und gibst, auch nicht, wie du es mir sagst und
schenkst, ist der Grund der Begliickung, sondern einfach, weil du es bist, bin
ich froh, mich 6ffnen zu konnen. Und ich erfahre Offen-Sein auf dich hin als
Gliick und Freude.

Unsere Sprache spricht hier von ,,Liebe‘‘. Die Erfahrung 16st sich ab von der
Selbstbezogenheit und findet ihre Mitte im anderen, im gegeniiberstehenden
Du, in dessen Freiheit und Personlichkeit.

Ein wirklicher Dialog ist immer mit-getragen von der Offenheit fiireinander,
von dieser Demut vor der Freiheit des Partners, die im H6hepunkt ihrer Erfiil-
lung zur Liebe wird.

Wenn Abbas Euprepios von ,,Nicht-Urteilen* und Ignatius vom ,,Retten
der anderen Meinung‘‘ sprechen, meinen beide eben dies:

dal der Partner in seiner Freiheit, in seiner Personlichkeit eine Wahrheit
und einen Wert schenkt, der durch kein Hinterfragen und kein Analysieren,
auch nicht durch Versenkung in die Tiefe des eigenen Selbst erreicht wird,
sondern nur dadurch, daB man in Demut anerkennt: Du hast mir etwas zu sa-
gen; du in deiner Freiheit bist ein Wert fiir mich.

Erst in dieser demiitigen Vorgabe werden Menschlichkeit und Begegnung
mdoglich.

Der Horizont der Wahrheit Gottes — Benediktinisch

Diese zweite Stufe der Demut, die sich dem anderen in dessen Freiheit beugt,
ist kaum anders zu verstehen und zu vollziehen als eingeborgen in eine dritte
Stufe der Demut; der Demut vor einer gréBeren, gemeinsamen Wahrheit, die
wir Gott nennen. Mit BewuBltheit wurde hier eingeschriinkt: ,,kaum anders*;
denn mit diesen Uberlegungen befinden wir uns in einem Innenraum, der nur
existentiell zu vollziehen, nur in personlichem Engagement zu betreten ist. Es
geht um Werte, die so eng mit der eigenen Person verbunden sind, daB3 man sie
nur im Engagement der eigenen Person aussprechen kann. Es wire Verrat an
diesen Werten, wollte man gleichsam aus dem eigenen Standort heraustreten,
um von einem iibergeordneten ,,objektiven‘ Standpunkt aus zu urteilen.

Wer ,,.Demut vor der Freiheit und der Weltsicht“ des anderen Menschen
hat, geht nicht zugreifend und beurteilend auf ihn zu, sondern 148t ihn in Of-
fenheit auf sich zu kommen; er versucht zu horen. Und um zu héren, muB er
sich frei machen, muB er sich ungeschiitzt dem anderen stellen.

Das ist aber wohl nur méglich, weil mir, dem Horer, bewu8t ist: Uber uns
beiden wolbt sich eine hohere Wahrheit, an der wir beide als Dialogpartner
teilhaben. Diese gréflere Wahrheit ist umfassender als mein kleiner Aus-



Josef Sudbrack 36

schnitt. Ich bin als Christ zwar {iberzeugt, daB mein christlicher Standpunkt
richtig ist und in Gott ruht; aber ich weif zugleich, daB Gottes Wahrheit groBer
ist als mein Wissen und Verstehen.

Unter dem Gewdlbe einer gemeinsamen Wahrheit kann ich mutig dem an-
deren entgegengehen, obgleich er mir widerspricht. Denn ich muB8 mich von
der groBeren Wahrheit Gottes her fragen: Ist da wirklich ein Widerspruch zu
mir? Oder artikuliert mein Gesprichspartner nicht ein Segment der géttlichen
Wabhrheit, das mir verborgen blieb?

Wenn ich mich ohne dieses bergende Firmament der groBeren Wahrheit
Gottes der fremden menschlichen ,,Freiheit in Demut niherte, bekime ich
Angst, aufgesogen zu werden von der anderen, ,,fremden* Meinung. Aber in
diesem groen gemeinsamen Raum darf ich vertrauen, da der Dialog meine
Wahrheit nicht zerstGren, sondern stirken und vertiefen wird.

Nur innerhalb einer iberwGlbenden Wahrheit wage ich, mich der Sicht eines
anderen Menschen zu 6ffnen. Die Demut vor Gottes Wahrheit — oder mit jo-
hanneischen Worten: vor dem ,,Geist, der weht, wo er will“ — gibt mir den Mut
zur menschlichen Begegnung, zum Dialog mit jemandem, der anders denkt
und lebt als ich.

Unter diese Wahrheit, in diesen Geist, hat sich auch der von Didmonen ge-
qualte Arsenios gestellt, als er in seiner aszetisch-monchischen Sprache betete:

,»Gott, ich habe in deinen Augen noch nichts Gutes getan*

— das meint: Meine eigene Wahrheit ist nichtig vor dir.

,»Aber in deiner Giite gewihre mir, einen Anfang zu machen*

— das meint: Gib mir den Mut zum ersten Schritt auf den Mitmenschen.

Dieses Gewdlbe der allumgreifenden gottlichen Wahrheit beschreibt der
dritte Ordensgriinder. Die Regula Benedicti errichtet einen Dom Gottes, in
dem geborgen der Monch sich frei bewegen darf. Wer vor Gott sich demiitig
beugt, wird den Mut empfangen, seinen Weg zu gehen. GroBe Benediktiner
haben dies oft genug bewiesen. Im 72., dem eigentlichen SchluBkapitel, ent-
wirft Benedikt den Grundrif3 dieses Lebens:

,Diesen Eifer (der zu Gott fithrt) sollen die Monche in glithender Liebe pfle-
gen: Sie sollen sich in gegenseitiger Achtung iibertreffen ... keiner soll den ei-
genen Vorteil suchen, sondern eher den des anderen. Die briiderliche Liebe
sollen sie einander selbstlos entgegenbringen. Gott sollen sie in Liebe fiirchten.
In aufrichtiger und demiitiger Liebe seien sie ihrem Abt zugetan. Sie sollen gar
nichts hoher stellen als Christus, der uns alle gemeinsam zum ewigen Leben
fithrt.*

Beides wird untrennbar eins: Die Demut, die sich einfiigt in diese Ordnung,
deren Gipfel Gott und Christus ist; das liebende Aufeinanderzugehen, der
Mut, den anderen Menschen in seiner Andersheit zu akzeptieren und zu ach-
ten, ja ins Gesprédch mit ihm zu treten.



., Wer in Demut wandelt, wird nicht betroffen werden** 37

Ich habe es einige Jahre an einem Menschen erleben diirfen, wie sehr beides
eins wird: Das demiitige Beugen vor der gro3eren Wahrheit des eigenen Glau-
bens und das mutige Héren und Verstehen von Ansichten, die sogar dem eige-
nen Glauben entgegenzustehen schienen. Weil dieser Mensch aufgrund seines
Glaubens vom Geheimnis Gottes wullte, konnte er auch das Geheimnis eines
Nicht-Glaubenden lieben und achten.

Demut und Mut gehoren, in dieser Perspektive, eng zusammen.

Die Demut Gottes

Die eben aufgezeigte dritte Stufe der Demut vor Gott — nach der Demut vor
den Dingen und der Demut vor den Menschen — wird von Jesus Christus in ei-
ner Weise gelebt, die wohl viele Religionen erahnen, die Jesus uns aber end-
giiltig und uniiberbietbar erdffnet hat.

Er ndmlich lebte und lehrte, daf3 wir Menschen zu diesem alles iiberwolben-
den Dom der ewigen Wahrheit ,,Du-Vater* sagen diirfen. Unser menschliches
Miteinander-Sprechen und Einander-Begegnen ist nicht nur eingeborgen in
ein groBeres Geheimnis, in dem die Vielzahl der Meinungen ihren Platz hat;
sondern dieses iibergreifende Geheimnis ist ein Gott, der die Menschen liebt,
der mich personlich liebt.

Nur deshalb kann ich mich in es hineinbegeben und aus dieser Demut den
Mut zur mitmenschlichen Begegnung schopfen. Nur deshalb erdriickt mich
dieses Geheimnis nicht, sondern bestarkt mich in meiner Eigenpersonlichkeit.

Gott ist uns durch Jesus Christus geschenkt als beides: als das Geheimnis,
vor dem alle menschlichen Denk- und Lebensunterschiede verblassen, und zu-
gleich als derjenige, der mich, in meinem Weg, in meiner Weltanschauung be-
stétigt und festigt.

a) Dieses Geheimnis von Gott, dem Vater Jesu Christi und unserem Vater,
148t sich nicht in die Logik irgendwelcher Philosophien auflésen: Gott hat sich
mir geschenkt durch seinen Sohn; er hat mich in meinem Weg, in meinem reli-
gitsen Glauben, in meinem Suchen nach Wahrheit bestirkt — denn Gott liebt
mich und hat mir sein Wesen durch seinen Sohn geoffenbart und geschenkt. Ja,
Gott hat mich eingeladen, mich neben ihn zu stellen, ihn zu bitten und mit ihm
zu sprechen. Jesus macht uns sogar Mut, ,,unverschimt* und aufdringlich auf
Gott zuzugehen.

Zugleich erfahren wir aber durch denselben Jesus Christus, daB3 Gott gréBer
ist als unser eigener Wahrheitsanspruch, dal ich mich ihm, dem groBeren Gott,
in Demut beugen muB.

Unsere Haltung vor Gott soll also zugleich Mut und Demut sein, Aufrecht-
Stehen und Sich-Beugen, Mit-ihm-vertraut-Sein und Vor-ihm-in-Ehr-
furcht-Zuriicktreten.



Josef Sudbrack 38

Nur diese doppel-eine Haltung wird dem Gott der christlichen Offenbarung
gerecht. Der Theologe ahnt, daf in dieser Doppel-Einheit das Geheimnis der
Drei-Einheit Gottes aufleuchtet: das Geheimnis vom Sohn, der uns Klarheit,
Festigkeit und Mut gibt, vom Geist, dessen ,,Wehen*, dessen Weite uns demii-
tig werden 14Bt, und das Geheimnis von beiden, die im ewigen Vater als ein
einziger Gott fiireinander leben.

Diese Lebendigkeit Gottes ist uns in Jesus Christus begegnet. Franziskus
spricht von der Demut Gottes, der Mensch wurde, einer von uns. Dort kdnnen
wir Gott schauen, erfahren, aber nicht ergriinden; wir konnen uns beschenken
lassen vom Geheimnis Gottes, das unser Leben mit Sinn erfiillt,

b) Alle groBlen Religionen der Menschheit sind unterwegs zu diesem Ge-
heimnis Gottes, das zugleich personliche Liebe wie allumfassende Weite be-
sagt, das uns ebensosehr Mut schenkt, weil wir von ihm geliebt sind, wie auch
Demut, weil seine Liebe groBer ist, als wir es ermessen kénnen.

Alle Religionen ahnen dieses Geheimnis Gottes. Das ist der Grund, warum
der Dialog der Religionen — auch einer christlich katholischen Kirche, die sich
in der Wahrheit Gottes gehalten weill — keine Farce ist, sondern ein Bekennt-
nis zu dem Gott, der groBer ist als alle klar formulierten und sicher erschauten
Wahrheiten.

c¢) Und darin liegt ein Bekenntnis zur GroBe eines jeden Menschen. Denn
dieser eine Gott, der sich in Jesus offenbarte, liebt meinen Mitmenschen, wie
fern er mir auch zu stehen scheint, liebt auch seine Religion, die ich weniger gut
verstehe. Im ehrlichen Gesprich mit ihm darf ich erwarten, da mir dieser Je-
sus Christus, in dem ich Gottes Wahrheit und Gottes Demut erfahren darf, in
einer neuen, noch reicheren und noch tieferen Weise geschenkt werden wird.

d) Und noch ein letztes sollte sich jeder einzelne von uns persdnlich sagen,
damit der Kreis des Themas: Demut und Mut, wie wir es aus der christlichen
Spiritualitit erfahren, sich schlieft.

Wir haben begonnen mit einer Riickbesinnung auf Lebenssituationen, in
denen wir unsere eigene Hilflosigkeit, unser Angewiesen-Sein erfahren muf-
ten. In solchen Situationen kénnen wir nur bestehen, wenn wir zugleich mutig
und demiitig sind — demiitig diese Situation annehmen, und sei es die Situation
unseres eigenen Todes; mutig aber uns dieser Situation stellen.

— Denn hier begegnet uns Gott, der uns in Jesus Christus angesprochen hat,
der ,,demiitig* einer von uns geworden ist —sich erniedrigt hat bis zum Tod, bis
zum Tod am Kreuz. Der aber diese duflerste Demut und Erniedrigung mutig
durchstand, mutig im Glauben an den Vater, der — wie der Hebrierbrief
schreibt — ,,ihn aus dem Tod retten konnte*‘.

Wir sollten uns gegenseitig diesen demiitigen Mut zusprechen. Er nimlich
verbindet uns in dem einen Jesus Christus.





