
•Wer in Demut wandelt, 
wird nicht betroffen werden" (Teresa von Aviia) 
Zum Thema •Mut und Demut" im Religionsgespräch* 

Josef Sudbrack, München 

Mit dem Zitat aus dem Buch der Klostergründungen Teresa von Avilas möchte 
ich mich in die Tradition christlicher Spiritualität stellen. Dort nämlich wurde 
durch alle Jahrhunderte hindurch unwidersprochen angenommen, daß •De- 
mut" die Grundlage des geistlichen und humanen Lebens sei. Die Regula Be- 
nedicti beschreibt z. B. den Weg des Menschen zu Gott mittels der •Zwölf Stu- 
fen der Demut". Ignatius von Loyola bringt auf dem Gipfel seiner Exerzitien, 
also der Anleitung zur Erfahrung und Entscheidung, •Drei Grade der De- 
mut". 

Zwei Mönchssprüche aus den urkirchlichen •Weisungen der Väter" sollen 
den Weg durch die Ausführungen weisen; mittels dreier Hinweise auf klassi- 
sche Ordensgründer (Franziskus, Ignatius und Benedikt) werden diese 
Mönchssprüche konkretisiert und in die Sprach- und Erfahrungswelt unserer 
Zeit übersetzt. Damit wird auch deutlich, daß die Zusammenstellung •Mut 
und Demut" nicht nur sprachlich elegant, sondern auch sachlich stimmig ist. 

Abbas Euprepios wurde nach der Gottesfurcht gefragt. Da antwortete er: 
•Wenn der Mensch demütig und arm ist und nicht urteilt, dann kommt zu ihm 
die Furcht Gottes." 

Abbas Arsenios wurde von Dämonen gequält; da hörten seine Brüder ihn 
beten: •O Gott, verlaß mich nicht! Ich habe zwar in deinen Augen nichts Gutes 
getan, aber in deiner Güte gewähre mir, einen Anfang zu machen." 

Existentielles Ausgeliefert-Sein 

Bevor man sich Gedanken über •Demut" macht, sollte man sich eigene Le- 
benssituationen ins Gedächtnis rufen, in denen •Demut" einmal existentiell 
bewußt wurde. Es ist wichtig, daß die vorgetragenen Ausführungen im konkre- 
ten eigenen Leben Fuß fassen können. 

Mir steht dabei das Krankenlager vor Augen, auf das ich durch eine schwere 
Verwundung während des Zweiten Weltkrieges geworfen wurde. Damals, 
1944, stand ich zweimal am Rande des Todes. Die äußeren hygienischen und 
pflegerischen Umstände waren denkbar schlecht; nichts von dem, was heute 

* Umgearbeitetes Referat der Tagung des Engadiner Kollegiums 1982 mit dem Grundthema: 
Mut und Demut. 



•Wer in Demut wandelt, wird nicht betroffen werden" 31 

Moody oder Kübler-Ross in ihren Interviews mit den Sterbenden erzählen, 
durfte ich erleben. Im Gegenteil, ich erfuhr ein totales Ausgeliefert-Sein an die 
Mächte des Todes; ich wurde hineingezogen in einen Prozeß, der mich hilflos 
machte, der mich überfiel, der stärker war als meine Lebenskraft. Schon äu- 
ßerlich war ich durch einen unförmigen Beckengips zur Bewegungslosigkeit 
verurteilt. Innerlich aber spürte mein Körper, wie mir langsam das Leben aus 
den Gliedern weggezogen wurde; Stück für Stück wurde ich, in meiner Person, 
mir selbst entrissen; unheimlich kroch eine Todeskälte auf meine Daseinsmitte 
zu. Einmal • so weiß es meine Erinnerung • bäumte ich mich mit allen Kräften 
dagegen auf. Das andere Mal war ich zu schwach zur Gegenwehr. Die eben 
noch rechtzeitige Operation rettete mir das Leben. Aber was habe ich damals 
eigentlich gefühlt? War das Demut? War das Apathie? War das Angst? War 
das Lebensvitalität? Ich weiß es nicht. 

Doch eines weiß ich: Es war die Erfahrung des völligen Ausgeliefert-Seins 
an etwas Stärkeres. Wir alle werden dies einmal erfahren und haben sicher 
auch schon ähnliches erlebt. Im Grunde ist es die Klammer, die unser ganzes 
Leben umgreift. Nur durch unser Verhalten zu ihm erhält mein Leben Sinn 
oder wird sinnlos. Es ist gut, sich daran zu erinnern • ganz gleich, ob wir damals 
die Situation gemeistert oder in ihr versagt haben. 

Die offenen Hände der Armut • Franziskanisch 

Abbas Eurepios mahnt seinen Schüler, daß er •arm" sein müsse, wenn er zur 
Gottesfurcht kommen wolle. Offensichtlich ist damit in erster Linie nicht die 
äußere Armut von Entbehrung und Mangel an Kleidung und Nahrung ge- 
meint, sondern etwas Inneres. Franziskus nennt in seiner Eremitenregel den- 
jenigen arm, •der sein Ich (wörtlich: sein Fleisch) • falls der Herr durch ihn et- 
was Gutes wirkt - nicht hoch erhebt, weil es doch immer Gegner alles Guten 
ist, - sondern der um so mehr in seinen Augen sich unbedeutend fühlt und sich 
für minder (minorem) als alle Menschen hält." 

Mit dieser Haltung der Fratres Minores, der Minderbrüder, ist keineswegs 
das gemeint, was Friedrich Nietzsche bissig ironisiert: •Der getretene Wurm 
krümmt sich" • und das nennt er dann Demut. Es geht nicht um charakterliche 
Schwäche oder gar Minderwertigkeitskomplexe, die man mit einem Tu- 
gend-Mäntelchen als Gott-gefällige Haltung umdrapiert. Es geht Franziskus 
und Abt Euprepios um die Grundhaltung des Offenstehens, des Empfangen- 
Könnens, des Sich-Beschenken-Lassens. Deshalb bittet Franziskus in der 
nicht-bullierten Regel seine Brüder und Schwestern, daß sie danach trachten, 
•sich in allem zu verdemütigen, sich nicht zu rühmen, weder selbstgefällig zu 
sein noch innerlich sich zu erheben wegen guter Worte und Werke, überhaupt 
über gar nichts Gutes, das Gott bisweilen in ihnen und durch sie wirkt." 



Josef Sudbrack 32 

Diese franziskanische Armut öffnet sich dem Schenken Gottes. Der Mensch 
macht sich frei von eigener Leistung und eigenem Erfolg und wird so bereit für 
ein Geschenk. Gottes Gnade aber will den Menschen ganz ergreifen, restlos 
beschenken. Daher muß der Mensch sich ganz und restlos ihr öffnen, muß ganz 
und gar in seinem Inneren •arm" werden. Äußere Armut drückt nach Franzis- 
kus diese innere Haltung des Offen-Seins aus. So schreibt er in der zweiten Re- 
gelfassung: 

•Nichts anderes wollen wir darum ersehnen ... nichts anderes soll uns gefallen 
und erfreuen als unser Schöpfer und Erlöser und Retter, der alleinige wahre 
Gott, der ist die Fülle des Guten, alles Gute, das gesamte Gute, das wahre und 
höchste Gut, der allein gut ist." 

Franziskus fügt noch viele andere Attribute an, um Gottes Güte zu loben, 
der er mit offenen, mit armen Händen gegenübersteht. 

Diese Armut zeichnet einen Zug dessen, was die christliche Spiritualität 
Demut nennt. Sie entspringt der Selbst-Erkenntnis, dem •Gnothi sauton"; 
aber im Unterschied zur üblich gewordenen falschen Deutung des Ruhens im 
Selbst heißt Selbsterkenntnis jetzt: 

Je tiefer und ehrlicher du in dein eigenes Selbst eindringst, desto mehr wirst 
du erfahren und erkennen, wie total du angewiesen bist auf das Geschenk von 
Gott, auf Gnade, Vergebung und Verzeihung. 

Wer sein Selbstbewußtsein nur an der Außenseite der Existenz aufbaut, wer 
sich im äußeren Erscheinungsbild mit anderen vergleicht, kann sich - oft auch 
mit Recht - sagen: Du bist doch ordentlich, stattlich, jemand, der sich sehen 
lassen kann. 

Wer sich aber in sein Selbst vertieft, dorthin schaut, wo Freiheit, Geist und 
Leben ihren Ursprung haben, wird erfahren, wie arm er doch ist; so wie es der 
Knecht sagt: •Ich bin nur ein unnützer Knecht." (Lk 17, 10) 

Franziskus versuchte, dieses totale Angewiesen-Sein auf Gottes Güte in ei- 
nem Leben der Armut zu verleiblichen; Abbas Eurepios meint ebendies, wenn 
er seinen Schüler mahnt, •arm" und demütig zu sein. 

Diese Haltung der offenen Hände preist die christliche Tradition als •De- 
mut". 

Die gegenseitige Achtung in der Begegnung - Ignatianisch 

Abbas Euprepios empfiehlt als zweites: •Urteile nicht!" 
Und wiederum muß man sich hüten, darin eine dumpfe Teilnahmslosigkeit 

oder eine zaghafte Unselbständigkeit zu sehen. Zwar gilt auch jetzt: An der 
Außenseite unseres Daseins stehend muß er sicher urteilen und vergleichen; 
hier keine Stellung zu nehmen, wäre lächerlich oder sogar Zeichen kriecheri- 
scher Unterwürfigkeit. Wir Menschen sind nun einmal verschieden: groß und 



,,Werin Demutwandelt, wird nicht betroffen werden" 33 

klein, blond und schwarz. Und auch unser Tun unterliegt dem Vergleich. Nur 
über Urteil und Entscheidung kommt ein Mensch zur Selbstvergewisserung; 
und nur urteilend können wir jemanden zu sich selbst erziehen. Gemeint ist mit 
der traditionellen Mahnung: Urteile nicht!, etwas anderes: 

Als Grundlage diene die innere Erfahrung des Angewiesen-Seins, von der 
wir sprachen: Je mehr du dich in dein Inneres, deine Motivation, den Kern dei- 
ner Existenz vertiefst, desto mehr erfährst du, wie weit du zurückbleibst hinter 
deinem eigentlichen Ziel. Dazu kommt nun die andere Erfahrung: Je tiefer du 
dich aber in die Persönlichkeit, die Freiheit, die innere Motivation eines ande- 
ren Menschen hineindenkst und -fühlst, desto vorsichtiger und zurückhalten- 
der wirst du. Die Klarheit über dasjenige, was einen anderen Menschen in sei- 
nem Innersten bewegt, hat nur Gott. Wer ehrlich und offen dem anderen be- 
gegnet, wird in seinem Urteilen-Verurteilen immer vorsichtiger. Bescheid 
weiß man doch nur über seine eigenen Mängel. Vor den vermuteten Mängeln 
der anderen wird man immer behutsamer, je mehr man ihnen nachgeht. 

Auf dieser Erfahrung beruht die christliche Weisheit: Urteile nicht! Vom 
Evangelium bis zu modernen Heiligen ist sie zu hören. An einem Mann, bei 
dem man es kaum erwartet, möchte ich sie konkretisieren. Ignatius mahnt in 
seinen Exerzitien: 

•Damit sowohl der, der die geistlichen Übungen gibt, wie der, der sie emp- 
fängt, einander jeweils mehr helfen und fördern, haben sie vorauszusetzen, 
daß jeder gute Christ mehr bereit sein muß, eine Aussage des Nächsten zu ret- 
ten, als sie zu verdammen. / Vermag er sie aber nicht zu retten, so forsche er 
nach, wie jener sie versteht. / Und wenn er sie übel versteht, so verbessere er 
sie mit Liebe. / Genügt dies aber nicht, so suche er alle passenden Mittel, daß 
jener sie richtig verstehend sich rette." 

Viermal setzt Ignatius von Loyola an, um in ständigem Übersteigen den an- 
deren zu •retten" • das heißt in unserer Sprachgebung: den anderen gelten zu 
lassen, seine Aussagen und seine Taten nicht zu verurteilen, sondern sie in ih- 
rem Kern zu verstehen zu suchen. 

a) Ein solches •Nicht-Urteilen" ist die Grundlage des Miteinander-Spre- 
chens und Voneinander-Lernens. 

Es gibt zwei Arten von Unterhaltung, die den Namen •Gespräch" nicht ver- 
dienen. Wenn die Meinungen nur aufeinanderstoßen, sich verhärten und in ih- 
rer Gegensätzlichkeit schroffer werden, ist das kein Dialog, sondern ein 
Schlagabtausch unter Feinden. 

Doch auch wenn der eine Gesprächsteilnehmer den anderen gleichsam völ- 
lig aufsaugt, so sehr, daß dieser andere seinen Standort aufgibt, und er das, was 
er mit guten Gründen für richtig gehalten hat, nun über Bord wirft und - wo es 
um wesentliche Fragen geht - damit auch ein Stück der eigenen Persönlichkeit 
aufgibt, ist das kein Gespräch. Der unterschiedliche Anfang wird zum leeren 



Josef Sudbrack 34 

Gleichklang. Und einer der beiden hat dabei seine Persönlichkeit verloren. 
Das ist kein Miteinander-Sprechen, sondern Belehrung oder menschenun- 
würdige Proselytenmacherei. Manches an den heutigen Religionsgesprächen, 
das man für tolerant hält, gehört eher hierher. 

Ein echtes Gespräch muß keineswegs in spannungsloser Einstimmigkeit en- 
den. Aber es führt beide Teilnehmer zur tieferen und persönlicheren Überzeu- 
gung. Wo sich aus einem solchen Dialog eine Übereinstimmung ergibt, ist es 
nicht Aufgeben des einen oder des anderen, sondern Erweitern des Horizonts 
beider. 

Möglich ist ein solches Gespräch, weil die Partner einander in Offenheit und 
Demut begegnen. Ihr Gespräch geht um Existenz- und Daseins-Fragen. Wie 
kann man mit einem anderen, der in einer solchen Frage anderer Meinung ist, 
ins Gespräch kommen? Nur, wenn ein jeder in der fremden Meinung ein Stück 
Wahrheit erwartet, das dem eigenen Standpunkt fehlt. 

Ich trete dem Dialogpartner entgegen in der Haltung der Offenheit, der Be- 
reitschaft zu lernen, der Anerkennung, nicht alles zu wissen; ich trete ihm ent- 
gegen in der Haltung der Demut. 

b) Entsprechendes geschieht überall dort, wo ein Mensch etwas Neues er- 
fahren darf und nicht nur Altes bestätigt findet. 

Es ist der Irrtum des drittklassigen Reisebüros, daß man neue Erfahrungen 
einsammeln kann, wie man Kalenderblätter abreißt. •Europa in drei Tagen" 
wird angepriesen. In Wirklichkeit wird nicht erfahren, sondern nur abgehakt 
und aneinandergereiht. 

Erfahrung von Schönheit und Kultur, von Wert und Würde wird dem ge- 
schenkt, der sich in demütiger Offenheit solchen Werten öffnet. Man kann das 
geometrisch am Unterschied von Ellipse und Kreis demonstrieren. Jemand 
begegnet etwas Neuem: Aber er bezieht dieses Neue nicht einfachhin in die 
zentripetalen Kräfte des Selbst ein; er erweitert den Kreis um einen weiteren 
Pol zur Ellipse. Damit gibt man sein Selbst nicht auf; ganz im Gegenteil: Nur 
weil einer eine Mitte hat, kann er einer fremden Mitte begegnen. Die Eigener- 
fahrung bekommt damit einen Gegenpol, wird gleichsam perspektivisch, 
schwingt um zwei Mittelpunkte. Der eigene Horizont ist nicht nur erweitert, 
sondern gewinnt eine neue Dimension. 

Nur wer sich in Demut den Dingen und Erlebnissen dieser Welt nähert, kann 
deren Eigenwert, deren Schönheit erfahren. 

c) Diese •Demut vor den Dingen der Schöpfung" gewinnt eine neue Quali- 
tät in der Begegnung mit Menschen. Jetzt nämlich ist das andere, das einem 
entgegentritt und dem man sich •demütig" öffnet, eine Freiheit; also ein Wert, 
der grundsätzlich und absolut dem Zugriff von anderen entzogen ist. In diesem 
•Dialog" wird der Kreis der Selbstbezogenheit endgültig gesprengt. In dieser 
Begegnung wird die gegenüberstehende Freiheit selbst - mit ihrer logischen 



•Wer in Demut wandelt, wird nicht betroffen werden" 35 

Unberechenbarkeit und ihrem nicht zu relativierenden Selbststand - als 
Reichtum und Beglückung erfahren. Hier muß man sagen dürfen: 

Nicht das, was du mir sagst und gibst, auch nicht, wie du es mir sagst und 
schenkst, ist der Grund der Beglückung, sondern einfach, weil du es bist, bin 
ich froh, mich öffnen zu können. Und ich erfahre Offen-Sein auf dich hin als 
Glück und Freude. 

Unsere Sprache spricht hier von •Liebe". Die Erfahrung löst sich ab von der 
Selbstbezogenheit und findet ihre Mitte im anderen, im gegenüberstehenden 
Du, in dessen Freiheit und Persönlichkeit. 

Ein wirklicher Dialog ist immer mit-getragen von der Offenheit füreinander, 
von dieser Demut vor der Freiheit des Partners, die im Höhepunkt ihrer Erfül- 
lung zur Liebe wird. 

Wenn Abbas Euprepios von •Nicht-Urteilen" und Ignatius vom •Retten 
der anderen Meinung" sprechen, meinen beide eben dies: 

daß der Partner in seiner Freiheit, in seiner Persönlichkeit eine Wahrheit 
und einen Wert schenkt, der durch kein Hinterfragen und kein Analysieren, 
auch nicht durch Versenkung in die Tiefe des eigenen Selbst erreicht wird, 
sondern nur dadurch, daß man in Demut anerkennt: Du hast mir etwas zu sa- 
gen; du in deiner Freiheit bist ein Wert für mich. 

Erst in dieser demütigen Vorgabe werden Menschlichkeit und Begegnung 
möglich. 

Der Horizont der Wahrheit Gottes - Benediktinisch 

Diese zweite Stufe der Demut, die sich dem anderen in dessen Freiheit beugt, 
ist kaum anders zu verstehen und zu vollziehen als eingeborgen in eine dritte 
Stufe der Demut; der Demut vor einer größeren, gemeinsamen Wahrheit, die 
wir Gott nennen. Mit Bewußtheit wurde hier eingeschränkt: •kaum anders"; 
denn mit diesen Überlegungen befinden wir uns in einem Innenraum, der nur 
existentiell zu vollziehen, nur in persönlichem Engagement zu betreten ist. Es 
geht um Werte, die so eng mit der eigenen Person verbunden sind, daß man sie 
nur im Engagement der eigenen Person aussprechen kann. Es wäre Verrat an 
diesen Werten, wollte man gleichsam aus dem eigenen Standort heraustreten, 
um von einem übergeordneten •objektiven" Standpunkt aus zu urteilen. 

Wer •Demut vor der Freiheit und der Weltsicht" des anderen Menschen 
hat, geht nicht zugreifend und beurteilend auf ihn zu, sondern läßt ihn in Of- 
fenheit auf sich zu kommen; er versucht zu hören. Und um zu hören, muß er 
sich frei machen, muß er sich ungeschützt dem anderen stellen. 

Das ist aber wohl nur möglich, weil mir, dem Hörer, bewußt ist: Über uns 
beiden wölbt sich eine höhere Wahrheit, an der wir beide als Dialogpartner 
teilhaben. Diese größere Wahrheit ist umfassender als mein kleiner Aus- 



Josef Sudbrack 36 

schnitt. Ich bin als Christ zwar überzeugt, daß mein christlicher Standpunkt 
richtig ist und in Gott ruht; aber ich weiß zugleich, daß Gottes Wahrheit größer 
ist als mein Wissen und Verstehen. 

Unter dem Gewölbe einer gemeinsamen Wahrheit kann ich mutig dem an- 
deren entgegengehen, obgleich er mir widerspricht. Denn ich muß mich von 
der größeren Wahrheit Gottes her fragen: Ist da wirklich ein Widerspruch zu 
mir? Oder artikuliert mein Gesprächspartner nicht ein Segment der göttlichen 
Wahrheit, das mir verborgen blieb? 

Wenn ich mich ohne dieses bergende Firmament der größeren Wahrheit 
Gottes der fremden menschlichen •Freiheit" in Demut näherte, bekäme ich 
Angst, aufgesogen zu werden von der anderen, •fremden" Meinung. Aber in 
diesem großen gemeinsamen Raum darf ich vertrauen, daß der Dialog meine 
Wahrheit nicht zerstören, sondern stärken und vertiefen wird. 

Nur innerhalb einer überwölbenden Wahrheit wage ich, mich der Sicht eines 
anderen Menschen zu öffnen. Die Demut vor Gottes Wahrheit - oder mit jo- 
hanneischen Worten: vor dem •Geist, der weht, wo er will" - gibt mir den Mut 
zur menschlichen Begegnung, zum Dialog mit jemandem, der anders denkt 
und lebt als ich. 

Unter diese Wahrheit, in diesen Geist, hat sich auch der von Dämonen ge- 
quälte Arsenios gestellt, als er in seiner aszetisch-mönchischen Sprache betete: 

•Gott, ich habe in deinen Augen noch nichts Gutes getan" 
- das meint: Meine eigene Wahrheit ist nichtig vor dir. 
•Aber in deiner Güte gewähre mir, einen Anfang zu machen" 
- das meint: Gib mir den Mut zum ersten Schritt auf den Mitmenschen. 
Dieses Gewölbe der allumgreifenden göttlichen Wahrheit beschreibt der 

dritte Ordensgründer. Die Regula Benedicti errichtet einen Dom Gottes, in 
dem geborgen der Mönch sich frei bewegen darf. Wer vor Gott sich demütig 
beugt, wird den Mut empfangen, seinen Weg zu gehen. Große Benediktiner 
haben dies oft genug bewiesen. Im 72., dem eigentlichen Schlußkapitel, ent- 
wirft Benedikt den Grundriß dieses Lebens: 
•Diesen Eifer (der zu Gott führt) sollen die Mönche in glühender Liebe pfle- 

gen: Sie sollen sich in gegenseitiger Achtung übertreffen ... keiner soll den ei- 
genen Vorteil suchen, sondern eher den des anderen. Die brüderliche Liebe 
sollen sie einander selbstlos entgegenbringen. Gott sollen sie in Liebe fürchten. 
In aufrichtiger und demütiger Liebe seien sie ihrem Abt zugetan. Sie sollen gar 
nichts höher stellen als Christus, der uns alle gemeinsam zum ewigen Leben 
führt." 

Beides wird untrennbar eins: Die Demut, die sich einfügt in diese Ordnung, 
deren Gipfel Gott und Christus ist; das liebende Aufeinanderzugehen, der 
Mut, den anderen Menschen in seiner Andersheit zu akzeptieren und zu ach- 
ten, ja ins Gespräch mit ihm zu treten. 



• Wer in Demut wandelt, wird nicht betroffen werden " 37 

Ich habe es einige Jahre an einem Menschen erleben dürfen, wie sehr beides 
eins wird: Das demütige Beugen vor der größeren Wahrheit des eigenen Glau- 
bens und das mutige Hören und Verstehen von Ansichten, die sogar dem eige- 
nen Glauben entgegenzustehen schienen. Weil dieser Mensch aufgrund seines 
Glaubens vom Geheimnis Gottes wußte, konnte er auch das Geheimnis eines 
Nicht-Glaubenden lieben und achten. 

Demut und Mut gehören, in dieser Perspektive, eng zusammen. 

Die Demut Gottes 

Die eben aufgezeigte dritte Stufe der Demut vor Gott - nach der Demut vor 
den Dingen und der Demut vor den Menschen - wird von Jesus Christus in ei- 
ner Weise gelebt, die wohl viele Religionen erahnen, die Jesus uns aber end- 
gültig und unüberbietbar eröffnet hat. 

Er nämlich lebte und lehrte, daß wir Menschen zu diesem alles überwölben- 
den Dom der ewigen Wahrheit •Du-Vater" sagen dürfen. Unser menschliches 
Miteinander-Sprechen und Einander-Begegnen ist nicht nur eingeborgen in 
ein größeres Geheimnis, in dem die Vielzahl der Meinungen ihren Platz hat; 
sondern dieses übergreifende Geheimnis ist ein Gott, der die Menschen liebt, 
der mich persönlich liebt. 

Nur deshalb kann ich mich in es hineinbegeben und aus dieser Demut den 
Mut zur mitmenschlichen Begegnung schöpfen. Nur deshalb erdrückt mich 
dieses Geheimnis nicht, sondern bestärkt mich in meiner Eigenpersönlichkeit. 

Gott ist uns durch Jesus Christus geschenkt als beides: als das Geheimnis, 
vor dem alle menschlichen Denk- und Lebensunterschiede verblassen, und zu- 
gleich als derjenige, der mich, in meinem Weg, in meiner Weltanschauung be- 
stätigt und festigt. 

a) Dieses Geheimnis von Gott, dem Vater Jesu Christi und unserem Vater, 
läßt sich nicht in die Logik irgendwelcher Philosophien auflösen: Gott hat sich 
mir geschenkt durch seinen Sohn; er hat mich in meinem Weg, in meinem reli- 
giösen Glauben, in meinem Suchen nach Wahrheit bestärkt - denn Gott liebt 
mich und hat mir sein Wesen durch seinen Sohn geoffenbart und geschenkt. Ja, 
Gott hat mich eingeladen, mich neben ihn zu stellen, ihn zu bitten und mit ihm 
zu sprechen. Jesus macht uns sogar Mut, •unverschämt" und aufdringlich auf 
Gott zuzugehen. 

Zugleich erfahren wir aber durch denselben Jesus Christus, daß Gott größer 
ist als unser eigener Wahrheitsanspruch, daß ich mich ihm, dem größeren Gott, 
in Demut beugen muß. 

Unsere Haltung vor Gott soll also zugleich Mut und Demut sein, Aufrecht- 
Stehen und Sich-Beugen, Mit-ihm-vertraut-Sein und Vor-ihm-in-Ehr- 
furcht-Zurücktreten. 



Josef Sudbrack 38 

Nur diese doppel-eine Haltung wird dem Gott der christlichen Offenbarung 
gerecht. Der Theologe ahnt, daß in dieser Doppel-Einheit das Geheimnis der 
Drei-Einheit Gottes aufleuchtet: das Geheimnis vom Sohn, der uns Klarheit, 
Festigkeit und Mut gibt, vom Geist, dessen •Wehen", dessen Weite uns demü- 
tig werden läßt, und das Geheimnis von beiden, die im ewigen Vater als ein 
einziger Gott füreinander leben. 

Diese Lebendigkeit Gottes ist uns in Jesus Christus begegnet. Franziskus 
spricht von der Demut Gottes, der Mensch wurde, einer von uns. Dort können 
wir Gott schauen, erfahren, aber nicht ergründen; wir können uns beschenken 
lassen vom Geheimnis Gottes, das unser Leben mit Sinn erfüllt. 

b) Alle großen Religionen der Menschheit sind unterwegs zu diesem Ge- 
heimnis Gottes, das zugleich persönliche Liebe wie allumfassende Weite be- 
sagt, das uns ebensosehr Mut schenkt, weil wir von ihm geliebt sind, wie auch 
Demut, weil seine Liebe größer ist, als wir es ermessen können. 

Alle Religionen ahnen dieses Geheimnis Gottes. Das ist der Grund, warum 
der Dialog der Religionen - auch einer christlich katholischen Kirche, die sich 
in der Wahrheit Gottes gehalten weiß - keine Farce ist, sondern ein Bekennt- 
nis zu dem Gott, der größer ist als alle klar formulierten und sicher erschauten 
Wahrheiten. 

c) Und darin liegt ein Bekenntnis zur Größe eines jeden Menschen. Denn 
dieser eine Gott, der sich in Jesus offenbarte, liebt meinen Mitmenschen, wie 
fern er mir auch zu stehen scheint, liebt auch seine Religion, die ich weniger gut 
verstehe. Im ehrlichen Gespräch mit ihm darf ich erwarten, daß mir dieser Je- 
sus Christus, in dem ich Gottes Wahrheit und Gottes Demut erfahren darf, in 
einer neuen, noch reicheren und noch tieferen Weise geschenkt werden wird. 

d) Und noch ein letztes sollte sich jeder einzelne von uns persönlich sagen, 
damit der Kreis des Themas: Demut und Mut, wie wir es aus der christlichen 
Spiritualität erfahren, sich schließt. 

Wir haben begonnen mit einer Rückbesinnung auf Lebenssituationen, in 
denen wir unsere eigene Hilflosigkeit, unser Angewiesen-Sein erfahren muß- 
ten. In solchen Situationen können wir nur bestehen, wenn wir zugleich mutig 
und demütig sind - demütig diese Situation annehmen, und sei es die Situation 
unseres eigenen Todes; mutig aber uns dieser Situation stellen. 

- Denn hier begegnet uns Gott, der uns in Jesus Christus angesprochen hat, 
der •demütig" einer von uns geworden ist - sich erniedrigt hat bis zum Tod, bis 
zum Tod am Kreuz. Der aber diese äußerste Demut und Erniedrigung mutig 
durchstand, mutig im Glauben an den Vater, der - wie der Hebräerbrief 
schreibt - •ihn aus dem Tod retten konnte". 

Wir sollten uns gegenseitig diesen demütigen Mut zusprechen. Er nämlich 
verbindet uns in dem einen Jesus Christus. 




