Sternengelaut
Zu vier Abendgedichten von Kristin Krahe

FEugen Biser, Miinchen

Es gibt in der Kunst immer wieder Augenblicke, die wie die Einldsung eines
lange gegebenen Versprechens wirken. Dann wird, wie es im Faust-Schluf3
heiBt, das ,,Unzuldngliche ... Ereignis‘. Von den groen Beispielen, die sich
dafiir aufzdhlen lassen, kénnte man sagen, daf} sie die wahren ,Sternstunden’
der Kunstgeschichte bilden. In ihnen gehen die geheimen Sehnsiichte ganzer
Epochen in Erfiillung. Duccios ,Majesta‘ in Siena gehorte dazu ebenso wie
Griinewalds Isenheimer Altar, Bachs Matthius-Passion ebenso wie Schuberts
Unvollendete. Der menschlichen Fassungskraft entspricht es woméglich noch
mehr, wenn sich derartige Ereignungen des Schonen auf eine einzige Szene
konzentrieren, so etwa im SchluBbild von Holderlins ,Hyperion‘, wenn dem
verzweifelnden Erzihler unversehens die Stimme der toten Diotima horbar
wird, oder wenn im ,Et incarnatus est‘ von Beethovens Missa Solemnis, im Ge-
flecht der erdentriickten Stimmen das Mysterium der Menschwerdung wie
eine mystische Rose aufleuchtet. Doch manchmal bedarf es dafiir nicht einmal
einer Szene; dann geniigt ein einziger Klang, eine sprachliche Wendung, wo-
méglich sogar schon ein Wort. Im Adagio von Schuberts Streichquartett in
G-Dur (op. 161) bewirkt ein Pizzicato-Akkord, daB3 dem Horer regelrecht der
Atem stockt, weil ein geistiger Funke auf ihn iiberspringt, der ihn die vernom-
mene Musik als Spiegelung seiner inneren Biographie empfinden 146t. Und
wenn es am SchiuB der ersten Strophe des Abendlieds von Matthias Claudius
heif3t: ,,Und aus den Wiesen steiget der weifle Nebel wunderbar‘‘, dann weckt
dieses abschlieende ,wunderbar‘ nicht nur die Erinnerung an das ,Sehr gut
am Ende des biblischen Schopfungsberichts; vielmehr 148t es, wie der Schu-
bertsche Klang, das beschriebene Geschehen zugleich als inneres Herzens-
wunder erfahrbar werden.

Man sollte meinen, daB diese Kunst, das Herz zu riihren und fiir einen Au-
genblick die verlorene Identitat von Auflen- und Innenwelt wiederherzustel-
len, zu den heute unwiederbringlich verlorenen Vorziigen der inzwischen hi-
storisch gewordenen Musik und Dichtung zihlt. Dafl man damit einem allzu
pessimistischen Vorurteil verfiele, macht der Zyklus von vier Abendgedichten
Kristin Krahes deutlich, der das abendliche Verloschen des Lichts in vier Va-
riationen beschreibt und in dieser poetischen , Vierung‘ doch zugleich die Ein-
heit des Grundgedankens wahrt. Die Gedichte seien zunéichst in der von der
Verfasserin mit Bedacht gewihlten Anordnung aufgefiihrt:



Eugen Biser 40

I

Neige. Und der Tag beugt

sich in Ddmmerung. Mohnblume

blutet am Weg.

Schwer senkt sich

auf meine Lider der Abend.

I
Dammerung.
Und aus der Ferne lidutet
ein blauer Stern.
Die Blumen sinken
langsam auf die Steine hin.
III

Abend. Und die Wege winden

sich in der Ddmmerung.

Der Himmel liegt so schwer

auf den Biumen.

Es stohnen die Zweige.

v

Abend.
Und die Straflen neigen
sich zur Ddmmerung.
Die Sonne stirbt, liachelnd
an einen Zaun gelehnt.
Von den Baumen
rinnt der Himmel nieder.

Zunichst springt die formale Verklammerung der vier Gedichte in die Augen.
Am Anfang steht jeweils — stichwortartig — ein Substantiv, mit dem der thema-
tische Grundakkord angeschlagen wird. Dabei wird das Stichwort im ersten
und dritten Gedicht durch den Strophenbeginn fortgefiihrt, wiahrend es im
zweiten und vierten als eine Art Uberschrift erscheint. Dadurch wird eine
spiirbare Steigerung erzielt, die von ,Neige* zu ,Ddmmerung‘ und von da iiber
das nur als Auftakt verwendeten ,Abend‘ der dritten Strophe zu dem als Titel-
wort verwendeten ,Abend* der SchluBstrophe fiihrt. Dieser formalen Eskala-
tion entspricht eine Steigerung inhaltlicher Art. Wihrend in der Eingangsstro-
phe das subjektive Erlebnis vorherrscht, steht das Abendmotiv in der Schlu3-
strophe ganz in kosmischen Dimensionen. Die inhaltliche Steigerung nimmt
freilich keinen gradlinigen Verlauf. Vielmehr ist durch die Motivfolge die erste
mit der dritten und die zweite mit der vierten Strophe so verklammert, daB ins-
gesamt eine hinanfilhrende Abfolge entsteht. Der Eindruck des Lastenden,



Sternengeldut 41

den die Eingangsstrophe vermittelt, kehrt, von der subjektiven Erlebniswelt
auf das Naturgeschehen iibertragen, in der dritten Strophe wieder, wenn es
heif3t: ,,Der Himmel liegt so schwer auf den Bdumen. Es stohnen die Zweige.
Und in der zweiten Strophe bricht mit dem Motiv des Sternengelauts die kosmi-
sche Weite unaufhaltsam in die anfanglich weit engeren Dimensionen der Aus-
sage ein. Hier kommt es in der SchluBstrophe zu einer formlichen Invasion der
Verhiltnisse. Denn wihrend es in der zweiten Strophe hieB: ,,Und aus der
Ferne lautet ein blauer Stern®, sind hier die Béume, die in der dritten Strophe
unter der Last des auf sie niedersinkenden Himmels ,st6hnten‘ geradezu in
eine kosmische Vermittlungsfunktion eingetreten: ,,Von den Béumen rinnt
der Himmel nieder.**

Die Verwandlung des Subjektiven in ein universales, natur- und kosmosum-
greifendes Geschehen ist uniibersehbar. Spatestens an dieser Stelle wird man
sich dann aber fragen miissen, wie es im Sinn der Dichterin dazu kommt. Denn
bei aller Nihe zu Claudius, Goethe und Trakl ist doch auch fiir sie die Zeit vor-
bei, in der die dichterische Empfindung bruchlos vom Ich ins Seinsganze iiber-
gehen und in der, umgekehrt gesehen, im Naturgeschehen, wie noch im Hype-
rion-SchluB, die Antwort auf die subjektive Sinnfrage vernommen werden
konnte. Was Rilke ein letztes Mal mit dem Wort ,Weltinnenraum*‘ zusammen-
fassen konnte, ist ein fiir allemal in getrennte, kaum noch aufeinanderbezo-
gene Bereiche auseinandergebrochen. Der Tag, der sich nach dem Eingangs-
bild der ersten Strophe ,,in Ddmmerung beugt®, ist zu deutlich der Tag der von
Zweckrationalitat beherrschten Arbeitswelt, als daB er noch auf den kosmi-
schen Weltentag bezogen werden konnte, und die Steine, auf die in der zweiten
Strophe die Blumen hinsinken, tragen zu deutlich die Spuren menschlicher
Arbeit, als daB sie ein noch so fernes Echo des Sternengelautes hergeben kénn-
ten. Am deutlichsten wird das in den ,,sich zur Ddmmerung neigenden‘‘ Stra-
Ben der SchluBstrophe, die sich zwar wie die Blumen und Bdume dem Gesetz
der poetischen Aussage ,,beugen®, das immer neu ansetzende Alleinheitser-
lebnis jedoch gleichzeitig als Strukturen technischer Herkunft zerschneiden.
Auch wenn das nur an einzelnen Stellen spiirbar wird, ist doch die sékularisti-
sche Herrschafts- und Leistungswelt zu prasent, als daB} die Briicken, die bis in
die Spatromantik hinein zu bestehen schienen, noch beschritten werden kénn-
ten. Der von der klassischen Seinsfrommigkeit und der romantischen Natur-
mystik angenommene Einheitsgrund besteht nicht mehr. Dafiir herrscht in den
Gedichten bei aller Bilderfiille doch zu sehr der Geist der Gestaltung, der Wille
zur Form, das Vertrauen in die Struktur. Und doch sind auch sie so sehr Zeug-
nisse iibergreifender Einheitserfahrung, daf sie ohne diese iiberhaupt nicht
denkbar wiren. Nur handelt es sich um eine Einheit ganz anderer Art, die we-
der einer transfigurierenden Zusammenschau noch einem mystischen Allge-
fiihl entstammt, sondern, mit der Eingangsstrophe gesprochen, erlitten ist. Sie



Eugen Biser 42

ist die Frucht einer Passion. Mit aller Deutlichkeit gibt das der Schliisselsatz
der Eingangsstrophe zu verstehen: ,,Mohnblume blutet am Weg.*

Der iiber zwei Vershilften hinweggreifende Satz bricht nicht nur aus dem
Gesamtduktus der Gedichte aus; er steht zu ihm sogar insgeheim quer. Das
macht schon sein Farbwert deutlich; denn das leuchtende Rot der ,verbluten-
den‘ Mohnbliite hat allenfalls noch im Rot der untergehenden Sonne, von dem
die SchluBstrophe andeutend spricht, ein Gegenstiick. Sonst herrscht die kiihle
Gegenfarbe Blau, die sich vom Himmel her iiber die Gesamtszenerie ergieft:
,»»und aus der Ferne leuchtet ein blauer Stern.* Doch die Farbe ist nur das Si-
gnal, das auf tiefere Zusammenhiinge verweist. Sie betreffen das in den Ge-
dichten angesprochene Geschehen. Wie schon die vier kennzeichnenden
Stichworte erkennen lassen, hat es seine Mitte sonst durchweg im ,Ereignis*
des Abends, das als durchgingiges Formgesetz alle, bis auf wenige, aber be-
zeichnende Aussagen beherrscht. Der Satz von der verblutenden Mohnblume
bildet die erste dieser Ausnahmen, da er ein neues Subjekt einfiihrt, das dem
beherrschenden Formgesetz dadurch entzogen ist; daB es leidet. Ist man aber
erst einmal darauf aufmerksam geworden, so entdeckt man rasch, daB jede
Strophe von einer derartigen Inversion gekennzeichnet ist; wie eine — schwi-
chere — Wiederholung des Bilds von der verblutenden Mohnblume wirkt der
SchluBsatz der zweiten Strophe: ,,Die Blumen sinken langsam auf die Steine
hin.** Dafiir wird im SchluBsatz der dritten Strophe dieses zum Gesamtgesche-
hen gegensinnige Leiden geradezu horbar: ,,Es stohnen die Zweige.* Den Ho-
hepunkt dieser Leidensaussage aber bildet fraglos der Mittelsatz der SchluB-
strophe: ,,Die Sonne stirbt, ldchelnd an einen Zaun gelehnt.*“ Was ist damit
gemeint?

Wenn man den Farbwert des ersten Bilds mit dem ,Klangwert* des Satzes
von den stohnenden Zweigen zusammennimmt, legt sich die Antwort unmit-
telbar nahe: In metaphorischer Verfremdung ist hier von einer Passion die
Rede, die zuletzt auf das Leiden Christi zuriickweist. Nicht als kénnte von den
Metaphern linear auf das Kreuz zuriickgeschlossen werden. Sie bewahren ihr
dichterisches Eigenleben vielmehr gerade dadurch, da8 sie sich nicht nach Art
von Allegorien entschliisseln lassen. Der Riickgang auf das Passionsgeschehen
kann, wenn iiberhaupt, nur auf meditativem Weg gelingen. Nun gehért es al-
lerdings zu den unabgeltbaren Vorziigen der Meditation, daB sie dort Zusam-
menhéinge entdeckt, wo kein rationaler RiickschluB mehr méglich ist. Sie sieht,
um es mit den Worten des Evangeliums zu sagen, im Wimperkleid der Feld-
blume die sorgende Hand des Vaters und in der Not der AusgestoBenen den,
der ihren Helfern versichert: ,,... das habt ihr mir getan!** (Mt 25, 40) Ahnli-
ches geschieht im meditativen Umgang mit den Sétzen der Abendgedichte, die
vom Verbluten der Mohnblume, vom Stohnen der Zweige und, am vernehm-
lichsten wohl, vom Sterben der Sonne erzéhlen. Und wenn es hier gar heift:



Sternengeldut 43

,,Die Sonne stirbt, lichelnd an einen Zaun gelehnt*, wird der — meditative —
RiickschluB fast unausweichlich. Denn hier ist von einem Sterben die Rede,
das sich lachelnd in das Todesgeschick zu fiigen vermag. Wem in aller Welt
wire das mehr gegeben als dem, der glaubend in die Sonne Gottes hineinstirbt?
Beweiskriftig ist aber fast mehr noch der Fortgang dieses Verses: ,,Von
den Biaumen rinnt der Himmel nieder*. Denn dieser Himmel war zunéchst, in
der zweiten Strophe, nur ,eingeldutet‘ worden. Er lag dann im Zentralbild der
dritten Strophe ,,schwer auf den Baumen®, die unter seiner Last stohnten.
Jetzt hat sich, im SchluBgedanken, die Last in stromenden Segen verwandelt.
Was von seiner Biirde beschwert war, ist zum Organ der Vermittlung gewor-
den. Er rinnt wie Regen von den Zweigen. Man braucht die Zusammenhénge
nur bis hierhin zu verfolgen, um erneut — und jetzt endgiiltig — auf das Pas-
sionsgeheimnis zu stoBen. Denn seine Mitte bildet der Satz, der sich wie eine
Umsetzung des dichterischen SchluBbilds in die Sprache des Glaubens aus-
nimmt: Durch dein Leiden und Kreuz hast du die Welt erlost!

Dennoch handelt es sich in dem Zyklus um keine Passionsdichtung. Die vier
Gedichte sind nicht mehr und nicht weniger als das, was ihr Titel besagt:
Abendgedichte. Wer sich von ihnen auf den Weg einer religiosen Meditation
bringen lieBe, ginge sicher nicht fehl; aber er liefe Gefahr, sich das poetische
Geschehen entgehen zu lassen, um das es ihnen zu tun ist. Es besteht, mit dem
Eingangsgedanken gesprochen, darin, daB sich in jeder Strophe etwas von je-
ner ,Atemwende‘ ereignet, die das Leben des wahren Kunstwerks ausmacht.
Denn das Erlebnis des Kunstwerks entlastet dadurch von den Zwangsldufig-
keiten des Daseins, daB in ihm dieses fiir einen Augenblick in einem neuen,
den Bahnen der Zweckrationalitit iiberhobenen Sinn lesbar wird. Deshalb
vermittelt das Erlebnis der Kunst jenen begliickenden Eindruck, der zugleich
Befreiung und Bestitigung besagt. Deshalb gewihrt jedes Kunstwerk einen
Augenblick des Aufatmens. Deshalb steht die Begegnung mitihm im Zeichen
einer ungeschuldeten Vergiinstigung. In den Abendgedichten Kristin Krahes
geschieht das in der Form, daB die Alltagswelt im Medium der von ihr gefun-
denen Sprachbilder fiir einen Augenblick in einem neuen Kontext erscheint,
der zugleich auf etwas GroBeres verweist und an die eigenen Herzenstiefen
rithrt. Die Bilder sind ebenso ungewohnt wie genau; deshalb treffen sie. Es
sind die Bilder von der verblutenden Mohnblume, vom Sternengelaut, von den
stohnenden Zweigen und von der Sonne, die ,,lachelnd an einen Zaun gelehnt*
stirbt. Es geniigt, diese Bilder zu sich reden zu lassen. Dann sprechen sie mit ei-
ner ebenso ungewohnten wie vertrauten Stimme.





