
Sternengeläut 
Zu vier Abendgedichten von Kristin Krähe 

Eugen Biser, München 

Es gibt in der Kunst immer wieder Augenblicke, die wie die Einlösung eines 
lange gegebenen Versprechens wirken. Dann wird, wie es im Faust-Schluß 
heißt, das •Unzulängliche ... Ereignis". Von den großen Beispielen, die sich 
dafür aufzählen lassen, könnte man sagen, daß sie die wahren ,Sternstunden' 
der Kunstgeschichte bilden. In ihnen gehen die geheimen Sehnsüchte ganzer 
Epochen in Erfüllung. Duccios ,Majestä' in Siena gehörte dazu ebenso wie 
Grünewalds Isenheimer Altar, Bachs Matthäus-Passion ebenso wie Schuberts 
Unvollendete. Der menschlichen Fassungskraft entspricht es womöglich noch 
mehr, wenn sich derartige Ereignungen des Schönen auf eine einzige Szene 
konzentrieren, so etwa im Schlußbild von Hölderlins ,Hyperion', wenn dem 
verzweifelnden Erzähler unversehens die Stimme der toten Diotima hörbar 
wird, oder wenn im ,Et incarnatus est' von Beethovens Missa Solemnis, im Ge- 
flecht der erdentrückten Stimmen das Mysterium der Menschwerdung wie 
eine mystische Rose aufleuchtet. Doch manchmal bedarf es dafür nicht einmal 
einer Szene; dann genügt ein einziger Klang, eine sprachliche Wendung, wo- 
möglich sogar schon ein Wort. Im Adagio von Schuberts Streichquartett in 
G-Dur (op. 161) bewirkt ein Pizzicato-Akkord, daß dem Hörer regelrecht der 
Atem stockt, weil ein geistiger Funke auf ihn überspringt, der ihn die vernom- 
mene Musik als Spiegelung seiner inneren Biographie empfinden läßt. Und 
wenn es am Schluß der ersten Strophe des Abendlieds von Matthias Claudius 
heißt: •Und aus den Wiesen steiget der weiße Nebel wunderbar", dann weckt 
dieses abschließende ,wunderbar' nicht nur die Erinnerung an das ,Sehr gut' 
am Ende des biblischen Schöpfungsberichts; vielmehr läßt es, wie der Schu- 
bertsche Klang, das beschriebene Geschehen zugleich als inneres Herzens- 
wunder erfahrbar werden. 

Man sollte meinen, daß diese Kunst, das Herz zu rühren und für einen Au- 
genblick die verlorene Identität von Außen- und Innenwelt wiederherzustel- 
len, zu den heute unwiederbringlich verlorenen Vorzügen der inzwischen hi- 
storisch gewordenen Musik und Dichtung zählt. Daß man damit einem allzu 
pessimistischen Vorurteil verfiele, macht der Zyklus von vier Abendgedichten 
Kristin Krahes deutlich, der das abendliche Verlöschen des Lichts in vier Va- 
riationen beschreibt und in dieser poetischen, Vierung' doch zugleich die Ein- 
heit des Grundgedankens wahrt. Die Gedichte seien zunächst in der von der 
Verfasserin mit Bedacht gewählten Anordnung aufgeführt: 



Eugen Biser 

I 
Neige. Und der Tag beugt 
sich in Dämmerung. Mohnblume 
blutet am Weg. 
Schwer senkt sich 
auf meine Lider der Abend. 

40 

III 
Abend. Und die Wege winden 
sich in der Dämmerung. 
Der Himmel liegt so schwer 
auf den Bäumen. 
Es stöhnen die Zweige. 

II 
Dämmerung. 
Und aus der Ferne läutet 
ein blauer Stern. 
Die Blumen sinken 
langsam auf die Steine hin. 

IV 
Abend. 
Und die Straßen neigen 
sich zur Dämmerung. 
Die Sonne stirbt, lächelnd 
an einen Zaun gelehnt. 
Von den Bäumen 
rinnt der Himmel nieder. 

Zunächst springt die formale Verklammerung der vier Gedichte in die Augen. 
Am Anfang steht jeweils - stichwortartig - ein Substantiv, mit dem der thema- 
tische Grundakkord angeschlagen wird. Dabei wird das Stichwort im ersten 
und dritten Gedicht durch den Strophenbeginn fortgeführt, während es im 
zweiten und vierten als eine Art Überschrift erscheint. Dadurch wird eine 
spürbare Steigerung erzielt, die von ,Neige' zu ,Dämmerung' und von da über 
das nur als Auftakt verwendeten ,Abend' der dritten Strophe zu dem als Titel- 
wort verwendeten ,Abend' der Schlußstrophe führt. Dieser formalen Eskala- 
tion entspricht eine Steigerung inhaltlicher Art. Während in der Eingangsstro- 
phe das subjektive Erlebnis vorherrscht, steht das Abendmotiv in der Schluß- 
strophe ganz in kosmischen Dimensionen. Die inhaltliche Steigerung nimmt 
freilich keinen gradlinigen Verlauf. Vielmehr ist durch die Motivfolge die erste 
mit der dritten und die zweite mit der vierten Strophe so verklammert, daß ins- 
gesamt eine hinanführende Abfolge entsteht. Der Eindruck des Lastenden, 



Sternengeläut 41 

den die Eingangsstrophe vermittelt, kehrt, von der subjektiven Erlebniswelt 
auf das Naturgeschehen übertragen, in der dritten Strophe wieder, wenn es 
heißt: •Der Himmel liegt so schwer auf den Bäumen. Es stöhnen die Zweige." 
Und in der zweiten Strophe bricht mit dem Motiv des Sternengeläuts die kosmi- 
sche Weite unaufhaltsam in die anfänglich weit engeren Dimensionen der Aus- 
sage ein. Hier kommt es in der Schlußstrophe zu einer förmlichen Invasion der 
Verhältnisse. Denn während es in der zweiten Strophe hieß: •Und aus der 
Ferne läutet ein blauer Stern", sind hier die Bäume, die in der dritten Strophe 
unter der Last des auf sie niedersinkenden Himmels ,stöhnten' geradezu in 
eine kosmische Vermittlungsfunktion eingetreten: •Von den Bäumen rinnt 
der Himmel nieder." 

Die Verwandlung des Subjektiven in ein universales, natur- und kosmosum- 
greifendes Geschehen ist unübersehbar. Spätestens an dieser Stelle wird man 
sich dann aber fragen müssen, wie es im Sinn der Dichterin dazu kommt. Denn 
bei aller Nähe zu Claudius, Goethe und Trakl ist doch auch für sie die Zeit vor- 
bei, in der die dichterische Empfindung bruchlos vom Ich ins Seinsganze über- 
gehen und in der, umgekehrt gesehen, im Naturgeschehen, wie noch im Hype- 
rion-Schluß, die Antwort auf die subjektive Sinnfrage vernommen werden 
konnte. Was Rilke ein letztes Mal mit dem Wort ,Weltinnenraum' zusammen- 
fassen konnte, ist ein für allemal in getrennte, kaum noch aufeinanderbezo- 
gene Bereiche auseinandergebrochen. Der Tag, der sich nach dem Eingangs- 
bild der ersten Strophe •in Dämmerung beugt", ist zu deutlich der Tag der von 
Zweckrationalität beherrschten Arbeitswelt, als daß er noch auf den kosmi- 
schen Weltentag bezogen werden könnte, und die Steine, auf die in der zweiten 
Strophe die Blumen hinsinken, tragen zu deutlich die Spuren menschlicher 
Arbeit, als daß sie ein noch so fernes Echo des Sternengeläutes hergeben könn- 
ten. Am deutlichsten wird das in den •sich zur Dämmerung neigenden" Stra- 
ßen der Schlußstrophe, die sich zwar wie die Blumen und Bäume dem Gesetz 
der poetischen Aussage •beugen", das immer neu ansetzende Alleinheitser- 
lebnis jedoch gleichzeitig als Strukturen technischer Herkunft zerschneiden. 
Auch wenn das nur an einzelnen Stellen spürbar wird, ist doch die säkularisti- 
sche Herrschafts- und Leistungswelt zu präsent, als daß die Brücken, die bis in 
die Spätromantik hinein zu bestehen schienen, noch beschritten werden könn- 
ten. Der von der klassischen Seinsfrömmigkeit und der romantischen Natur- 
mystik angenommene Einheitsgrund besteht nicht mehr. Dafür herrscht in den 
Gedichten bei aller Bilderfülle doch zu sehr der Geist der Gestaltung, der Wille 
zur Form, das Vertrauen in die Struktur. Und doch sind auch sie so sehr Zeug- 
nisse übergreifender Einheitserfahrung, daß sie ohne diese überhaupt nicht 
denkbar wären. Nur handelt es sich um eine Einheit ganz anderer Art, die we- 
der einer transfigurierenden Zusammenschau noch einem mystischen Allge- 
fühl entstammt, sondern, mit der Eingangsstrophe gesprochen, erlitten ist. Sie 



Eugen Biser 42 

ist die Frucht einer Passion. Mit aller Deutlichkeit gibt das der Schlüsselsatz 
der Eingangsstrophe zu verstehen: •Mohnblume blutet am Weg." 

Der über zwei Vershälften hinweggreifende Satz bricht nicht nur aus dem 
Gesamtduktus der Gedichte aus; er steht zu ihm sogar insgeheim quer. Das 
macht schon sein Farbwert deutlich; denn das leuchtende Rot der verbluten- 
den' Mohnblüte hat allenfalls noch im Rot der untergehenden Sonne, von dem 
die Schlußstrophe andeutend spricht, ein Gegenstück. Sonst herrscht die kühle 
Gegenfarbe Blau, die sich vom Himmel her über die Gesamtszenerie ergießt: 
•Und aus der Ferne leuchtet ein blauer Stern." Doch die Farbe ist nur das Si- 
gnal, das auf tiefere Zusammenhänge verweist. Sie betreffen das in den Ge- 
dichten angesprochene Geschehen. Wie schon die vier kennzeichnenden 
Stichworte erkennen lassen, hat es seine Mitte sonst durchweg im ,Ereignis' 
des Abends, das als durchgängiges Formgesetz alle, bis auf wenige, aber be- 
zeichnende Aussagen beherrscht. Der Satz von der verblutenden Mohnblume 
bildet die erste dieser Ausnahmen, da er ein neues Subjekt einführt, das dem 
beherrschenden Formgesetz dadurch entzogen ist; daß es leidet. Ist man aber 
erst einmal darauf aufmerksam geworden, so entdeckt man rasch, daß jede 
Strophe von einer derartigen Inversion gekennzeichnet ist; wie eine - schwä- 
chere - Wiederholung des Bilds von der verblutenden Mohnblume wirkt der 
Schlußsatz der zweiten Strophe: •Die Blumen sinken langsam auf die Steine 
hin." Dafür wird im Schlußsatz der dritten Strophe dieses zum Gesamtgesche- 
hen gegensinnige Leiden geradezu hörbar: •Es stöhnen die Zweige." Den Hö- 
hepunkt dieser Leidensaussage aber bildet fraglos der Mittelsatz der Schluß- 
strophe: •Die Sonne stirbt, lächelnd an einen Zaun gelehnt." Was ist damit 
gemeint? 

Wenn man den Farbwert des ersten Bilds mit dem ,Klangwert' des Satzes 
von den stöhnenden Zweigen zusammennimmt, legt sich die Antwort unmit- 
telbar nahe: In metaphorischer Verfremdung ist hier von einer Passion die 
Rede, die zuletzt auf das Leiden Christi zurückweist. Nicht als könnte von den 
Metaphern linear auf das Kreuz zurückgeschlossen werden. Sie bewahren ihr 
dichterisches Eigenleben vielmehr gerade dadurch, daß sie sich nicht nach Art 
von Allegorien entschlüsseln lassen. Der Rückgang auf das Passionsgeschehen 
kann, wenn überhaupt, nur auf meditativem Weg gelingen. Nun gehört es al- 
lerdings zu den unabgeltbaren Vorzügen der Meditation, daß sie dort Zusam- 
menhänge entdeckt, wo kein rationaler Rückschluß mehr möglich ist. Sie sieht, 
um es mit den Worten des Evangeliums zu sagen, im Wimperkleid der Feld- 
blume die sorgende Hand des Vaters und in der Not der Ausgestoßenen den, 
der ihren Helfern versichert: •... das habt ihr mir getan!" (Mt 25, 40) Ähnli- 
ches geschieht im meditativen Umgang mit den Sätzen der Abendgedichte, die 
vom Verbluten der Mohnblume, vom Stöhnen der Zweige und, am vernehm- 
lichsten wohl, vom Sterben der Sonne erzählen. Und wenn es hier gar heißt: 



Sternengeläut 43 

•Die Sonne stirbt, lächelnd an einen Zaun gelehnt", wird der - meditative - 
Rückschluß fast unausweichlich. Denn hier ist von einem Sterben die Rede, 
das sich lächelnd in das Todesgeschick zu fügen vermag. Wem in aller Welt 
wäre das mehr gegeben als dem, der glaubend in die Sonne Gottes hineinstirbt? 
Beweiskräftig ist aber fast mehr noch der Fortgang dieses Verses: •Von 
den Bäumen rinnt der Himmel nieder". Denn dieser Himmel war zunächst, in 
der zweiten Strophe, nur ,eingeläutet' worden. Er lag dann im Zentralbild der 
dritten Strophe •schwer auf den Bäumen", die unter seiner Last stöhnten. 
Jetzt hat sich, im Schlußgedanken, die Last in strömenden Segen verwandelt. 
Was von seiner Bürde beschwert war, ist zum Organ der Vermittlung gewor- 
den. Er rinnt wie Regen von den Zweigen. Man braucht die Zusammenhänge 
nur bis hierhin zu verfolgen, um erneut - und jetzt endgültig - auf das Pas- 
sionsgeheimnis zu stoßen. Denn seine Mitte bildet der Satz, der sich wie eine 
Umsetzung des dichterischen Schlußbilds in die Sprache des Glaubens aus- 
nimmt: Durch dein Leiden und Kreuz hast du die Welt erlöst! 

Dennoch handelt es sich in dem Zyklus um keine Passionsdichtung. Die vier 
Gedichte sind nicht mehr und nicht weniger als das, was ihr Titel besagt: 
Abendgedichte. Wer sich von ihnen auf den Weg einer religiösen Meditation 
bringen ließe, ginge sicher nicht fehl; aber er liefe Gefahr, sich das poetische 
Geschehen entgehen zu lassen, um das es ihnen zu tun ist. Es besteht, mit dem 
Eingangsgedanken gesprochen, darin, daß sich in jeder Strophe etwas von je- 
ner ,Atemwende' ereignet, die das Leben des wahren Kunstwerks ausmacht. 
Denn das Erlebnis des Kunstwerks entlastet dadurch von den Zwangsläufig- 
keiten des Daseins, daß in ihm dieses für einen Augenblick in einem neuen, 
den Bahnen der Zweckrationalität überhobenen Sinn lesbar wird. Deshalb 
vermittelt das Erlebnis der Kunst jenen beglückenden Eindruck, der zugleich 
Befreiung und Bestätigung besagt. Deshalb gewährt jedes Kunstwerk einen 
Augenblick des Aufatmens. Deshalb steht die Begegnung mit ihm im Zeichen 
einer ungeschuldeten Vergünstigung. In den Abendgedichten Kristin Krahes 
geschieht das in der Form, daß die Alltagswelt im Medium der von ihr gefun- 
denen Sprachbilder für einen Augenblick in einem neuen Kontext erscheint, 
der zugleich auf etwas Größeres verweist und an die eigenen Herzenstiefen 
rührt. Die Bilder sind ebenso ungewohnt wie genau; deshalb treffen sie. Es 
sind die Bilder von der verblutenden Mohnblume, vom Sternengeläut, von den 
stöhnenden Zweigen und von der Sonne, die •lächelnd an einen Zaun gelehnt" 
stirbt. Es genügt, diese Bilder zu sich reden zu lassen. Dann sprechen sie mit ei- 
ner ebenso ungewohnten wie vertrauten Stimme. 




