
Das Gebet - Handwerk des Friedens 
Hubert Windisch, Regensburg 

Als ich im Frühjahr 1982 bei einer wehrpolitischen Tagung die jugendlichen 
Teilnehmer fragte, ob sie schon einmal für ein Gelingen der Genfer Abrü- 
stungsgespräche gebetet hätten, erntete ich nur schallendes Gelächter. Für den 
Frieden beten. Diese Frage wird bei Friedensdiskussionen anscheinend als de- 
plaziert und peinlich empfunden. Für den Frieden beten - ist das nicht ein Zei- 
chen von Friedensschwäche und Verantwortungslosigkeit, da doch das Gebet 
nur für alte Weiber taugt und darüber hinaus den Anschein erweckt, man wolle 
sich durch Gebet letztlich doch nur vor den weltlichen Anforderungen davon- 
stehlen? Nicht das Gebet um den Frieden ist verlangt, sondern das Zupacken 
am Friedensproblem, das Frieden-Schaffen und das Frieden-Machen. Fordern 
müssen wir den Frieden, wir haben für ihn zu demonstrieren. Heißt Beten nicht 
die Zeit vertrödeln? Was soll also das Gebet, da die Zeit doch drängt, die Frie- 
densnot doch täglich größer wird? 

Das Frühjahrs(aus)gelächter scheint demnach mehr als begründet zu sein. 
Dennoch möchte ich diesem Gelächter in der augenblicklichen Friedens- 
Not-Situation eine alte Lebensweisheit entgegenhalten, die da lautet: Not 
lehrt beten. Eine unbequeme Weisheit, mit der sich viele nicht abfinden kön- 
nen. -Denn diese Weisheit bringt für jeden, der sich ihr stellt, Konsequenzen 
mit sich. Zum einen macht nämlich alle Not erbärmlich; deshalb ist die Weis- 
heit, daß Not beten lehrt, ärgerlich. Sie demütigt. Demütigungen aber kann der 
heutige Mensch nicht ertragen. Lieber hält er im Sinne einer ausweichenden 
Verdrängung mit I. Kant das Beten für einen abergläubischen Wahn. Über die 
Anregung, für den Frieden auch zu beten, kann man daher nur noch lachen. 
Zum anderen lehrt die Lebensweisheit, daß derjenige, der in Notzeiten betet, 
ein Bittsteller ist. Ein Bittsteller aber möchte der heutige Mensch wiederum 
nicht sein. Der heutige Mensch ist ein Forderer. Nun fordert man aber vielfach 
in dem Wissen um die Aussichtslosigkeit dennoch Erfüllung. Man fordert z. B. 
Frieden, und der vorgestellte Friede stellt sich doch nicht ein. Wut und Resi- 
gnation sind die Folgen der momentanen Enttäuschung, die nicht mehr frei 
und befreit (aufmachen läßt. Bezeichnend wird vielmehr das verkrampfte 
(Aus)Gelächter. Denn der (Friedens)Not fehlt ihr Sinn. 

Not lehrt beten. Stellen wir uns offen und ehrlich der Not, auch der Frie- 
dens-Not. Lassen wir uns das Beten wieder lehren. Gehen wir in die Schule der 
Not; sie kann uns zur Schule des Betens werden. Weichen wir der Friedens- 
Not nicht aus, dann wird auch das Gebet sich als direkte Friedenskraft erwei- 
sen. Gehen wir in die Friedens-Schule des Gebetes! 



Das Gebet-Handwerk des Friedens 95 

Das Gebet - die Sprache des Alltags 

Viele meinen, wer bete, fliehe aus der bedrängenden Welt. Diese Meinung 
kann allerdings nur bei Fehlformen des Gebetes, bei vermeintlichem Gebet 
also, gelten. Wer wirklich betet, schließt keineswegs die Augen vor den 
Schwierigkeiten des Lebens. Das Gebet ist real und realistisch. Der betende 
Mensch löst sich daher nicht aus dieser unserer schwierigen Welt, sondern 
bringt im Gebet die Welt und mit ihr das eigene schwierige Ich vor Gott. Dabei 
ist Beten mehr als nur ein Sprechen zu und mit Gott, das nur allzuleicht zum 
Plappern von Heiden entarten kann (vgl. Mt 6,7). Beten heißt vielmehr, das 
ganze Leben durchsichtig werden zu lassen auf Gott hin. In diesem Sinne kön- 
nen wir sagen, das Leben komme im Gebet zur Sprache. Die Thematik des Be- 
tens ist also so breit wie die Thematik menschlichen Lebens überhaupt. Man 
nehme nur einmal die Psalmen zur Hand. Alles hat im Gebet Platz. Auch der 
Notschrei um Frieden. 

Wer aber sein Leben betend zur Sprache bringt, der wird entdecken, daß er 
dieses sein Leben mit seinen vielfältigen Beziehungen gar nicht aus sich selber 
hat. Der Betende erfährt sich als verwiesener Mensch, der sich einem letzten 
Du anvertraut. Auch die alltäglichen Dinge werden durch das Gebet in diesen 
Verweisungszusammenhang hineingenommen. Werden sie nämlich im Gebet 
beim Namen genannt, erhalten sie eine Beziehung, die in ihrer letzten Aus- 
zeichnung die Verbindung mit Gott aufleuchten läßt. So ist alles im Leben 
sinnvoll auf ein Du verwiesen. Diese Verweisung ist das Gebet. Im Gebet sagt 
der Mensch Du. Und von diesem letzten, göttlichen Du her erhält jeder und 
jedes seinen Namen. Das Gebet nennt daher die Dinge, das ganze Leben im 
wahrsten Sinne des Wortes beim Namen. 

Darin kommt nun der Grundakt des Geschöpfes gegenüber seinem Schöp- 
fer zur Geltung. Es ist die betende An-Erkennung Gottes, seine An-Betung. 
Wenn ich bete, wenn ich mein Leben betend zur Sprache bringe, dann erkenne 
ich nämlich an, daß nichts des betend Genannten aus sich selber ist; daß nicht 
ich Schöpfer bin, nicht ich Herr, nicht ich Gott. Ich bleibe Mensch, Knecht und 
Geschöpf. Der betende Mensch kann daher gar nicht anders als demütig sein. 
Und umgekehrt gilt, daß ein stolzer Mensch nicht beten kann. Nun ist aber 
Stolz in der Form selbstherrlichen und selbstgerechten Machertums ein Zei- 
chen unserer Zeit. Der heutige Mensch will alles selber machen, alles aus sich 
selber schaffen, und zwar sofort und endgültig. Auch den Frieden. Doch es 
liegt in der Logik des Geschöpfseins begründet, daß ein derartiges Mühen 
scheitern muß. Denn vieles mag der Mensch schaffen können, seine eigene 
Endlichkeit kann er nicht abschaffen. Im Gebet weiß der Mensch dagegen um 
die eigene geschöpfliche Abhängigkeit und bringt dieses (existentielle) Wissen 
auch liebend zum Ausdruck. Im Vaterunser sind uns die Worte für diese lie- 



Hubert Windisch 96 

bende Artikulation geschenkt, und wir dürfen vermuten, daß die eigentlich 
Vater-lose Gesellschaft die Gesellschaft ohne Gebet ist. Dabei bekommt doch 
nur durch das Gebet der Alltag einen letzten Halt, das Leben seinen Sinn. 
Denn das Gebet ist voll Sinn, es ist sinnvoll, da im Gebet der Alltag sich selber 
überschreitet, d. h. tiefenwirklich wird. Durch das Gebet ruht der Alltag in 
Gottes Hand. 

Das Gebet - die Tat des Herzens 

Es ist daher (über)lebensnotwendig, im Alltag zu beten, ja wir sollten den All- 
tag beten. Das Gebet im Alltag sollte ein Gebet des Alltags sein. Wir dürfen 
nicht nur um ein Gelingen der Genfer Gespräche beten, wir müssen darum be- 
ten. 

Dazu müssen freilich unsere Lippen mit dem Herzen in Verbindung stehen, 
müssen unsere Worte aus dem Herzen kommen, muß das Gebet eine Tat des 
Herzens werden. Mit dem Herzen sollen wir die Dinge sehen und beim Namen 
nennen. Auch die Friedens-Not. Wer nämlich mit dem Herzen sieht, der weiß 
sich sogar in der größten Not noch verdankt. Solange wir mit dem Herzen die 
Wirklichkeit sehen und auch beten, solange umgibt uns selbst im entsetzlich- 
sten Untergang die Liebe Gottes. Alle Abstürze in das Entsetzen und in den 
Tod sind dann ein Fallen in die Abgründe der Liebe Gottes. 

Dieses dankbare (Herzens) Wissen ist die Basis für das Bitten (um den Frie- 
den). Bittsteller in der (Friedens)Not kann man nur sein, wenn man sich ver- 
dankt weiß. Bei allem menschlichen Beten und Arbeiten ist der Dank primär. 
Der Dank aber gehört ins Herz. Erst dann wird das Bittgebet verständlich. 
Denn die Bitte ist der De-Mut des Dankes, so wie der Dank die Gelassenheit 
(und der Friede) in der Bitte ist. 

Letztlich ist Jesus Christus unser Dank, unsere Eucharistie, und unsere Bit- 
te, unser Bittsteller (vgl. Hebr 5, 7) zugleich. 

•Wie steht es also um unser Herz?" müssen wir in unserer Friedensnot fra- 
gen. Im Gebet öffnet sich das Herz für Gott und sein Wort. Wenn der Mensch 
mit seinem Herzen bei Gott und seinem Wort verweilt, dann betet er. Dann 
vollbringt der Mensch zwar nicht alles in einem (z.B. den Frieden auf einmal), 
weil ihm, dem endlichen Geschöpf, dies in diesem Leben nie möglich sein wird. 
Aber der so Betende ist dann bei dem, der alles in einem ist. Und er tut dann 
etwas vom Wichtigsten und Notwendigsten, etwas, das nicht alle tun: Er öffnet 
sein Herz dem friedvollen Wort Gottes, Jesus Christus, der unser Friede und 
unsere Versöhnung ist (vgl. Eph 2,14). Wer betet, wird Frieden im Herzen ha- 
ben. Ein solches Herz erst kann ein lebendiger Baustein sein für den Frieden in 
der Welt. 



Das Gebet - Handwerk des Friedens 97 

Wird dagegen der •Kampf" um den Frieden nicht aus einem befriedeten 
Herzen heraus geführt, dann ist dieser •Kampf" nichts anderes als menschli- 
cher Krampf. Es gibt daher ohne Gebet als einer Tat des Herzens keinen Frie- 
den, keinen privaten und keinen sozialen, keinen politischen und keinen wirt- 
schaftlichen, keinen nationalen, keinen internationalen und keinen militäri- 
schen, da nur im Gebet unser Alltag (und seine Not) ein Herz (und seinen 
Sinn) bekommt. 

Das Gebet - das Handwerk des Friedens 

Wer betet, weiß sich verdankt. Wer danken kann, der darf auch bitten. Wer be- 
tet, darf also Bittsteller sein. Denn wer betend bittet, ist unruhig und zuver- 
sichtlich zugleich, er ist in Hoffnung und in Sorge. Das rechte Bittgebet weist 
demnach einen doppelten Aspekt auf: Es ist wahrhafter Notschrei des Men- 
schen, der das Jetzige (z. B. den Frieden) will, und es ist wahrhafte Kapitulation 
des Menschen vor Gott als dem Herrn der Geschichte. 

Wer betet, faltet daher ergeben die Hände, aber er legt sie nicht untätig in 
den Schoß. So ist auch der Friede zum einen ganz das Geschenk Gottes und 
zum anderen doch den Menschen anvertraut, wie Papst Johannes Paul II. in 
seiner Botschaft zum Weltfriedenstag betonte. Wer betet, erwartet demnach 
alles von Gott und gibt doch seine ganzen Kräfte für ihn her. Wer betet, möchte 
Werkzeug in den Händen Gottes sein. 

•Selig sind, die Frieden stiften, denn sie werden Söhne (und Töchter) Gottes 
genannt werden." (Mt 5,9) Damit ist nicht nur ausgesagt, daß jeder, der sich red- 
lich um den pluriformen menschlichen Frieden müht, mit dem Wohlwollen 
Gottes rechnen darf. Es ist darüber hinaus auch ausgesagt, daß man zuerst 
Sohn und Tochter Gottes sein muß, um sich überhaupt in rechter Weise für den 
Frieden einsetzen zu können. Die Friedensstifter in Mt 5, 9 sind also nie die 
Selbst-Friedens-Macher, sondern es sind die Friedens-Beschenkten, die zu 
Friedens-Bringern werden. 

Nur im Gebet findet diese Spannung ihre erträgliche Einheit. Nur im Gebet 
ist sie auszuhalten. Der betende Mensch erfährt sich somit als angesprochen 
und in Anspruch genommen, er ist verwiesen und zurückverwiesen, ihm ist ge- 
geben und aufgegeben, er ist Empfänger und Täter. Er lebt und handelt so, als 
ob alles von ihm abhinge, wohl wissend, daß es auch ohne ihn geht. Er kämpft 
und bleibt gelassen, er übt Widerstand und Ergebung, er ist gehalten und ge- 
worfen. Das Gebet selbst ist ganz Tat des Menschen, sein Herzens-Hand- 
Werk, um ein Wort Martin Luthers (•Des Christen Handwerk ist beten.") ab- 
gewandelt aufzugreifen. Und doch ist das Gebet ganz Gnade Gottes; d. h. das 
Gebet des Menschen ist nichts anderes als ein Glaubens-Werk. 



Karl Rahner 98 

Diese Glaubensdialektik lebt vom Dialog mit Gott. Der Gebets-Dialog sei- 
nerseits lebt vom Heiligen Geist. Denn nur wenn der Betende sich zum Werk- 
zeug des Heiligen Geistes macht, kann dieser Dialog gelingen. •Wir wissen ja 
nicht, worum wir in rechter Weise beten sollen; der Geist selber tritt jedoch für 
uns ein mit Seufzen, das wir nicht in Worte fassen können. Und Gott, der die 
Herzen erforscht, weiß, was die Absicht des Geistes ist: Er tritt so, wie Gott es 
will, für die Heiligen ein." (Rom 8, 26-27) Haben wir unser Beten als unser 
Herzens-Hand-Werk bezeichnet, dann ist all unser Beten aufgrund dieser 
Schriftstelle letztlich das Hand-Werk Gottes selbst. Wir sind dann das Werk- 
zeug in seinen Händen. Frieden aber ist allweg in Gott. (Nikolaus von Flüe) 
Vielleicht mag man jetzt verstehen, daß das Gebet als Handwerk des Christen 
das Handwerk des Friedens ist. Und vielleicht mag der eine oder andere von 
neuem mit Franziskus beten: •Herr, mach mich zum Werkzeug deines Frie- 
dens." 

Versöhnung und Stellvertretung 
Das Erlösungswerk Jesu Christi als Grund der Vergebung und Solidarität 
unter den Menschen* 

Karl Rahner, Innsbruck 

Zweifellos gehört der Begriff der Versöhnung zu den zentralen Begriffen der 
christlichen Lehre, bei Paulus katallage genannt (verbal: katallassö, apokatal- 
lassö1). Meint dieses Wort auch die Versöhnung der Welt mit Gott, so ist doch 
bedenkenswert, daß im Neuen Testament diallassö für die Versöhnung der 
Menschen untereinander verwendet wird; wir können uns dadurch aufgefor- 
dert fühlen, darüber nachzudenken, wie unsere Versöhnung mit Gott und un- 
sere Versöhnung untereinander zusammenhängen, zumal das Neue Testament 
einen Zusammenhang sieht zwischen der Vergebung durch Gott und der Ver- 
gebung untereinander: •Denn wenn ihr den Menschen ihre Verfehlungen ver- 
gebt, dann wird euer himmlischer Vater auch euch vergeben." (Mt 6,14) 

* Vortrag am 20. 11. 1982 in der Akademie der Diözese Rottenburg-Stuttgart bei der Tagung 
•Maximilian Kolbe und die Kraft der Versöhnung". 
1 Vgl. dazu Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament I, hrsg. von Gerhard Kittel, Stuttgart 
1933, 252-260 (Fr. Büchsel). 




