Karl Rahner 98

Diese Glaubensdialektik lebt vom Dialog mit Gott. Der Gebets-Dialog sei-
nerseits lebt vom Heiligen Geist. Denn nur wenn der Betende sich zum Werk-
zeug des Heiligen Geistes macht, kann dieser Dialog gelingen. ,,Wir wissen ja
nicht, worum wir in rechter Weise beten sollen; der Geist selber tritt jedoch fiir
uns ein mit Seufzen, das wir nicht in Worte fassen konnen. Und Gott, der die
Herzen erforscht, weil3, was die Absicht des Geistes ist: Er tritt so, wie Gott es
will, fiir die Heiligen ein.” (R6m 8, 26—27) Haben wir unser Beten als unser
Herzens-Hand-Werk bezeichnet, dann ist all unser Beten aufgrund dieser
Schriftstelle letztlich das Hand -Werk Gottes selbst. Wir sind dann das Werk-
zeug in seinen Hénden. Frieden aber ist allweg in Gott. (Nikolaus von Fliie)
Vielleicht mag man jetzt verstehen, dafl das Gebet als Handwerk des Christen
das Handwerk des Friedens ist. Und vielleicht mag der eine oder andere von
neuem mit Franziskus beten: ,,Herr, mach mich zum Werkzeug deines Frie-
dens.”

Versohnung und Stellvertretung

Das Erlosungswerk Jesu Christi als Grund der Vergebung und Solidaritit
unter den Menschen*

Karl Rahner, Innsbruck

Zweifellos gehort der Begriff der Verschnung zu den zentralen Begriffen der
christlichen Lehre, bei Paulus katallagé genannt (verbal: katallasso, apokatal-
lassot). Meint dieses Wort auch die Vers6hnung der Welt mit Gott, so ist doch
bedenkenswert, daB3 im Neuen Testament diallasso fiir die Vers6hnung der
Menschen untereinander verwendet wird; wir konnen uns dadurch aufgefor-
dert fiihlen, dariiber nachzudenken, wie unsere Vers6hnung mit Gott und un-
sere Versohnung untereinander zusammenhingen, zumal das Neue Testament
einen Zusammenhang sicht zwischen der Vergebung durch Gott und der Ver-
gebung untereinander: ,,Denn wenn ihr den Menschen ihre Verfehlungen ver-
gebt, dann wird euer himmlischer Vater auch euch vergeben.* (Mt 6, 14)

* Vortrag am 20. 11. 1982 in der Akademie der Di6zese Rottenburg-Stuttgart bei der Tagung
,»,Maximilian Kolbe und die Kraft der Verschnung*.

' Vgl. dazu Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament I, hrsg. von Gerhard Kittel, Stuttgart
1933, 252-260 (Fr. Biichsel).



Vers6hnung und Stellvertretung 99
Verharmlosung oder Ubersteigerung des Siindenbegriffs

Der Begriff der Versohnung setzt fiir das Neue Testament die Uberzeugung
voraus, daB3 in der Welt und in der Existenz des einzelnen eine Situation der
Siinde, des Unheils, der Zerrissenheit und Feindschaft gegeben ist, eine Situa-
tion, die sowohl das Verhiltnis des Menschen zu Gott wie auch der Menschen
untereinander in radikaler Weise bestimmt. Schon bei diesem Satz miissen wir
innehalten. Die Lehre von der Unheilssituation als der Voraussetzung von
Vers6hnung und Erlésung klingt fiir unsere an kirchliche Worte gewdhnten
Obhren sehr selbstverstiandlich. Sie ist es aber nicht. Denn — blicken wir nur in
unseren Kulturkreis — die Lehre des Christentums von dieser Unheilssituation
ist bei uns zutiefst bedroht. Und zwar, wie ich meine, vor allem in zwei gegen-
sdtzlichen Richtungen.

— Das universale Unheil von Siinde wird einerseits verharmlost: Was wir Chri-
sten Siinde, das eigentliche Bose in der Welt, nennen, ist nur ,,Das sogenannte
Bose*“?, ist eine unvermeidliche Reibungserscheinung auf dem Gang der Evo-
lution, ist nur durch gesellschaftliche Verhiltnisse bedingt, die man so umge-
stalten kann, daBl dieses Bose endgiiltig aus der Welt und Gesellschaft und dem
einzelnen verschwinden wird. Die Siinde wird tiefenpsychologisch als bloBer
Angsttraum aufgelost; der Mensch kann durch die Gesellschaft so geformt und
dressiert werden, da3 im Menschen und unter den Menschen schlechthinnige
Harmonie entsteht, auch wenn es noch eine Zeitlang dauern wird, bis dieser
allgemeine Landfrieden erreicht ist. Oder wenn all das nicht hilft, erkldrt man
eben, dafl Gut und Bose, Tag und Nacht gleichermafien zu den selbstverstind-
lichen, sich gegenseitig bedingenden Grundelementen der Wirklichkeit iiber-
haupt gehoren; man kdnne und miisse somit in einem letzten Frieden mit dem
Bosen, mit dem ,,Schatten‘‘? leben; es sei fiir die Vollendung der Wirklichkeit
ebenso notwendig und diirfe bei uns, so wir weise seien, keine kurzsichtigen
Proteste hervorrufen.

Das Bose wird verharmlost. Es ist nicht mehr betroffen von dem radikalen
Protest des Heiligen Gottes, von dem wir alles Bose, von ihm durch unendli-
chen Abstand getrennt, ferne halten, der zu diesem Bosen eigentlicher Schuld
der kreatiirlichen Freiheit ein unerbittliches Nein spricht — auch wenn wir nicht
begreifen konnen, wie er dennoch Ubel, Schmerz und Tod seiner Kreatur wol-
len und das eigentlich Bose freier Schuld in eine Welt einlassen konnte, die er
selbst geschaffen hat und in allem, was darin wirklich ist, verantworten muB. In
der heutigen Mentalitit wird weithin die Radikalitéit des christlichen Siinden-
begriffes verharmlost. Diese Radikalitdt aber ist so, da, wo und wenn die

2 Vgl. Konrad Lorenz, Das sogenannte Bose. Zur Naturgeschichte der Aggression, Wien 251970.
3 Vgl. C.G. Jung, bes.: Mysterium Coniunctionis. Untersuchung iiber die Trennung und Zusam-
mensetzung der seelischen Gegensdtze in der Alchemie, Olten 31978.



Karl Rahner 100

Siinde nicht getilgt wird, sie von einem gerechten, heiligen und allbarmherzi-
gen Gott mit ewiger Verlorenheit, mit einer Hélle beantwortet werden muB;
und dies bleibt wahr und von radikaler existentieller Bedeutung, auch wenn
wir das Recht der Hoffnung — aber nicht die Sicherheit einer theoretischen Be-
hauptung — haben, daB sich Gott aller erbarmt.

— Es gibt aber noch eine zweite, fundamentale Hiresie, die dem christlichen
Begriff der Siinde widerspricht. Die Entscheidung der Freiheit innerhalb der
Geschichte wird so absolutgesetzt, daf sie, wenn wirklich von radikaler Freiheit
gesetzt, unwiderruflich und durch niemanden aufhebbar ist. Die Freiheit wird so
autonom gedacht, daB sie nicht einmal mehr von der groBeren Macht und Frei-
heit Gottes umfangen ist; und damit wird die schuldige Entscheidung des Men-
schen von vornherein so unaufhebbar, daB die bose Entscheidung weder durch
Gott vergeben werden kann, noch die Freiheit sich jemals ihre bose Entschei-
dung selber vergibt. Das Bése ist in dieser Auffassung ein Absolutum; der
Mensch diirfe sich nicht einmal von Gott seine blutrote Schuld vergeben lassen
wollen. Diese Schuld wire gar nicht —so behauptet man — wirklich die radikale
Tat der Freiheit, wenn sie sich nicht als radikal endgiiltig und unaufhebbar ver-
stehen wiirde*.

Die Hoffnungslosigkeit der Schuld

Zwischen diesen beiden Extremen, die gleichsam nur die zwei Seiten einer
Miinze sind, steht die christliche Lehre von der Schuld der menschlichen Frei-
heit und ihrer Vergebbarkeit durch Gott allein. Bevor wir von der Vergebung
der Schuld durch Gott sprechen, um zu verstehen, was Verséhnung ist, muf3
noch etwas ausdriicklicher vor der Unaufhebbarkeit der menschlichen Schuld
durch den Menschen allein gehandelt werden.

Die dialogische Struktur des Schuldig-werdens

Diese Unaufhebbarkeit der wirklichen Schuld vom Menschen allein her darf
nun nicht verstanden werden vom Modell eines VerstoBes her, den ein Mensch
in der biirgerlichen Gesellschaft gegen einen anderen begeht und dafiir auch
noch haftbar bleibt, wenn er diesen VerstoB bedauert und gern hitte, er sei nie
geschehen. Bei diesem unzureichenden Modell wire es gleichgiiltig, ob der ge-
dachte VerstoB dem anderen einen materiellen Schaden oder eine Verletzung
+So 1dBt Jean-Paul Sartre in einem letztlich verzweifelten Existentialismus Orest zu den Bewoh-
nern von Argos sagen: ,,Ihr habt verstanden, dafl mein Verbrechen mir gehért; ich nehme es fiir
mich in Anspruch vor dem Angesicht der Sonne, es ist der Grund meines Lebens und mein Stolz.«
Die letzte Regieanweisung dieser Szene ans dem SchluBakt lautet: ,,Er geht hinaus. Die Erinnyen

stiirzen sich heulend hinter ihm her.* (Zitiert nach: Jean-Paul Sartre, Die Fliegen, Reinbek 1971,
75£).



Versohnung und Stellvertretung 101

seiner personlichen Wiirde zugefiigt hat; denn in jedem Fall ist das ,,biirgerli-
che‘ Modell fiir das Verstindnis der Unaufhebbarkeit einer Schuld vor Gott
durch den Menschen unzuliinglich. Die Unaufhebbarkeit der Schuld mu8 ge-
rade unter der Voraussetzung verstanden werden, daf3 eine Umkehr zu Gott,
eine freie Distanzierung der friiheren Entscheidung gegeniiber, so wie dies Tat
des Menschen als solchen allein ist, noch keine Aufhebung der Schuld bedeu-
tet5. Die Hoffnungslosigkeit der Schuld von ihr selbst her ist eine dunkle und
nur schwer deutbare Eigentiimlichkeit der Schuld. Gerade die angenommene
Erfahrung dieser Hoffnungslosigkeit, die verdriangen zu wollen selbst noch
einmal zum Geheimnis der Schuld gehért, ist schon eine Art Anfang der Um-
kehr.

Die hoffnungslose Unaufhebbarkeit der Schuld ist ndmlich zunéchst einmal
begriindet (soweit man so etwas iiberhaupt niher zu erkléren versuchen kann)
in der dialogischen Eigentiimlichkeit der Existenz des Menschen auf Gott hin.
Wenn dieses Verhiltnis freie Geschichte ist —und zwar von beiden Seiten, also
auch von Gott her —, dann ist ein solches positives Verhiltnis zwischen Gott
und Mensch nicht dadurch allein schon wiederhergestellt, da der schuldige
Mensch sein Nein zu Gott zu widerrufen versucht. Die heilsbedeutende Liebe
zwischen Gott und Mensch ist so sehr durch die freie Tat Gottes konstituiert,
daB der Mensch sogar seine eigene Liebe zu Gott trotz deren Freiheit nochmals
als Geschenk der freien Liebe Gottes zu ihm verstehen muBl. Die personale
SelbsterschlieBung und Selbstmitteilung Gottes in seiner Liebe zum Menschen
ist aber an sich und als Ermdglichung unserer Liebe zu IThm Freiheit Gottes und
bleibt es immer, gleichgiiltig, ob man solche dem umkehrenden Siinder ge-
schenkte Liebe als uneinklagbares Bleiben solcher Liebe oder als neue Zu-
wendung Gottes verstehen will.

s Mit dieser Feststellung ist freilich umgekehrt nicht geleugnet, daB, wenn und wo eine solche Um-
kehr selber schon von Gottes gnadenhafter Zuwendung, von seiner Vergebungsbereitschaft ge-
tragen ist, solche Umkehr auch schon selbst die Aufhebung der Schuld ist und deren Vergebung
nicht eigentlich eine nachtrigliche Reaktion Gottes auf diese ,,Reue* bedeutet, wie weiter unten
noch zu zeigen ist.

Vgl. Karl Rahner, Vom Geheimnis menschlicher Schuld und gottlicher Vergebung, in: GuL. 55
(1982) 39-54; und nahezu identisch damit bei Albert Gorres, Karl Rahner, Das Bise. Wege zu
seiner Bewiltigung in Psychotherapie und Christentum. Freiburg/Basel/Wien, Herder 1982
(254 S., geb., DM 29,80) 199-229. Im umfangreichen anderen Teil des Buches zeigt der Psycho-
therapeut A. Gorres, daB die vielfiltigen ,,Erkldrungen des Bésen® (Jung, Freud, Janov) letztlich
am existenticllen Befund scheitern. Es ist faszinierend und — ob des geistreichen Schreibstils —
iiberaus amiisant zu verfolgen, wie sich aus dem breiten Erfahrungsmaterial von Gorres immer
deutlicher christlich-religiése Grundbegriffe herauslosen: Freiheit, Glauben, Angst und Selbst-
sucht (an der Wurzel des Bosen: ,,Das Bose ist falsches BewuBtsein bis zur Vergiftung des Un-
bewuBten durch das Uberich.**), Gewissen, Gnade und Liebe. Der Leser ist dankbar, da3 er den
gleichsam in einem GuB verfertigten Entwurf Rahners in den — oft aphoristisch hingeworfenen,
aber immer existentiell durchlebten — Kapiteln von Gorres verifizieren kann. Gorres zeigt,
daB die oben von Rahner aufgezeigten Verkennungen der ,,Siinde* nicht nur theologisch, sondern
auch existentiell ungeniigend sind. Die Redaktion.



Karl Rahner 102

Die Endgiiltigkeit menschlicher Freiheitsentscheidung

Um die Hoffnungslosigkeit der Schuld von ihr selbst her einigermaBen zu be-
greifen, miissen noch weitere Momente deutlich gemacht werden. Die
menschliche Freibeit darf nicht begriffen werden als das Vermégen immer of-
fenbleibender Wahl, die immer aufs neue revidiert werden kann und so ins
Leere schweift. Freiheit ist trotz ihrer zeitlichen Geschichtlichkeit von sich aus
der Wille zum Endgiiltigen. Nur so ist zu verstehen, warum eine kurze zeitliche
Geschichte des Menschen bis zu seinem Tod sinnvollerweise Endgiiltigkeit von
Heil oder Verlorenheit schaffen kann; man kann sich ja Gott nicht als denjeni-
gen denken, der eine solche Freiheitsgeschichte, die von sich aus noch linger
weitergehen wollte, willkiirlich von auBen abbricht und dennoch mit einem
endgiiltig ewigen Urteil beantwortet. Und christlich darf man nicht mit einer
immer weitergehenden ,,Seelenwanderung* rechnen.

Von da aus wird die Eigentlichkeit der Erfahrung verstindlich, daB der
Mensch, auch wenn er noch in einer offenen Geschichtszeit steht, das Vergan-
gene seiner Freiheitsgeschichte nicht als das Verweste empfindet, daB er es
nicht darum schon als anfgehoben erfihrt, weil er jetzt etwas sinnt und tut, das
im Widerspruch zu seiner vergangenen Entscheidung steht. Wenn jemand
seine frithere Freiheitstat als bleibend und unwiderruflich empfindet, wenn er
Vergessen oder Widerrufen als machtlos erfiihrt gegeniiber dem ,,Ewigen*,
das sich in seiner friiheren Freiheitstat ereignet hat, dann nimmt er seine frii-
here Geschichte nicht zu wichtig, er erlebt vielmehr das Eigentliche und Un-
heimliche seiner Freiheit. Und wenn er dennoch auf die Moglichkeit hofft, daB
die unheimliche ,,Ewigkeit seiner Schuld aufgehoben werde, obgleich eine
solche Moglichkeit im Bereich seiner blo menschlichen Erfahrung gar nicht
zu entdecken ist, dann appelliert eine solche Hoffnung gerade an jenes alle
menschliche Freiheit mit ihrer ,,Ewigkeit* umfassende Geheimnis, das wir
Gott nennen; wenn er auf Vergebung der Schuld hofft, obwohl er z. B. die Er-
fahrung macht, er sei und bleibe in alle Ewigkeit ein solcher, der seine Liebe
und Treue verraten hat, und diese seine Bezeichnung des Treulosen verweise
gar nicht auf etwas, das einmal gewesen und verwesen sei, sondern auf das, was
er jetztist, dann ist diese Hoffnung getragen von dem, was wir christlich Gnade
nennen und was der Mensch als ein restloses Ubersteigen seiner eigenen Frei-
heit erfahrt.

MuB man nicht fast sagen, einer habe von ,,Gott‘‘ erst dann etwas verstan-
den, wenn er glaubt und hofft, es géibe gegen alle Selbsterfahrung der Freiheit
denjenigen, der die Ewigkeit der bésen Tat aufheben kann; wobei man, wie ge-
sagt, diese Ewigkeit nicht zu dem Gedanken verharmlosen darf, ein Gesche-
henes kénne zwar natiirlich nicht ungeschehen gemacht werden, dies sei aber
nicht besonders aufregend, da das Vergangene zwar nicht ungeschehen ge-



Versohnung und Stellvertretung 103

macht werden konne, aber von selber vergangen sei — wie es doch von allem
Zeitlichen und Vergehenden gilt. ,

Wer will, kann sich die Unheimlichkeit der Ewigkeit ciner freien Tat zwar
verstandlicher machen durch die Unterscheidung einer voriibergehenden Tat
und ihrer bleibenden Folgen; aber die so erzielte Verstdndlichkeit verdunkelt
eben doch wieder das Geheimnis der freien Tat, deren Ewigkeit nur einen ein-
zigen Michtigeren kennt: die die Schuld selbst wirklich aufhebende Liebe
Gottes, deren Unbegreiflichkeit, die in solcher Vergebung erscheint, zur Un-
begreiflichkeit Gottes als solchem selber gehort.

Die Unbegreiflichkeit der Vergebung Gottes

Von solcher Schuld, die auf Gott selber zielt, die weder verharmlost noch ein-
fach absolutgesetzt werden darf, die der Mensch selber nicht aufheben kann —
obwohl er solche Aufhebbarkeit erhofft und damit auf Gott hofft —, sagt die
christliche Lehre, dafl Gott immer méchtig und immer bereit ist, sie aufzuhe-
ben, sie zu vergeben, sich mit dem Menschen und den Menschen mit sich zu
versdhnen. Die Vergangenheit ist letztlich nicht der leere Raum des Verwe-
sten, sondern der gefiillte Raum des in Freiheit unwiderruflich Getanen. Der
Christ glaubt, da8 Gott diesen Raum durchdringt, ihn ,,leer** macht und den
Menschen nicht nur mit Gott selbst, sondern auch mit seiner eigenen Vergan-
genheit versohnt. Wenn der Mensch seine Freiheit und seine schuldige Tat
wirklich begriffe, miifite er sagen, da8 er sich diese in Ewigkeit nicht verzeihen
kann, daB er von sich aus sich selber vernichten wiirde, wenn er von sich aus
den Versuch machen wiirde, seine Freiheitstat von sich selber abzutrennen.

Gott aber gebietet ihm solche Hoffnung auf Verséhnung und Vergebung,
148t ihn sich von sich selber distanzieren, ohne daB3 er dadurch sich selber aus-
loscht. Wir diirfen unsere Schuld wirklich vergessen, auch wenn wir nicht ver-
stehen, wie wir vergessen konnen und wie unsere Schuld nicht in Ewigkeit vor
uns stehenbleibt. Die Unbegreiflichkeit dieses Vergessen-Kénnens ist letztlich
identisch mit der Unbegreiflichkeit der vergebenden Liebe Gottes; erst dann
haben wir sie angenommen, wenn wir ihr zutrauen, daf3 sie die Ewigkeit unse-
rer Schuld von ihr selbst her wirklich aufheben und vergessen lassen kann.

Gottes vergebende Liebe ist wirklich unbegreiflich. Die Schuld ist vielleicht
nur in die Welt eingelassen, weil diese Welt von vornherein und unwiderruflich
schon von Gottes vergebender und verséhnender Liebe umfangen ist; Gott hat
sich von vornherein zum eigentlichsten Herzen der Welt gemacht, so daf} die
freie Schuld des Menschen, wenn sie geschieht, das Herz Gottes trifft; und sein
Herz ist auch gegeniiber diesem Stof} die erbarmende, vergebende und ver-
sohnende Liebe; denn nur dann wiirde die Liebe zum verdammenden Gericht,
wenn sie in letzter Freiheit auf ewig unangenommen bliebe.



Karl Rahner 104

Die Versohnung durch Jesus Christus

Es ist selbstverstéindlich fiir den Christen, daB diese vergebende und versoh-
nende Liebe Gottes, in deren Dimension sich alle Schuld begibt, sich in der
Welt ihre unzuriicknehmbar geschehene Erscheinung gewirkt hat: in dem
Kreuz Jesu Christi, der fiir uns Versohnung geworden ist. In Jesus, durch seine
unbedingte Solidaritdt mit allen siindigen Menschen und in seiner zugleich un-
bedingten Liebe zum Vater in seinem Kreuzestod hat die vergebende Liebe
Gottes ihre hochste geschichtliche Greifbarkeit erreicht, da sie unwiderruflich
geworden ist und in einem Menschen angenommen wurde, der sich in absolu-
ter Solidaritdt mit allen Menschen wuB3te und wollte. Darum hat Gott in J esus,
dem Gekreuzigten, die Welt mit sich versshnt. Er hat nicht nur seine erbar-
mende, die Schuld aufhebende Liebe den Menschen angeboten, er hat dariiber
hinaus geoffenbart, daB diese allméchtige Liebe der Vergebung so michtig und
siegreich ist, daf3 sie auch in der sie annehmenden Freiheit des Menschen sich
eine Erscheinung schafft und so auch in ihrer Annahme durch den Menschen
noch einmal zur Wirklichkeit kommt.

Die Vergebung durch Gottes Gnade

Wenn wir noch weiter fragen, wie diese Versdhnung durch Vergebung der von
sich aus unaufhebbaren Schuld zu denken ist, dann muB zunichst gesagt wer-
den, daB fiir die katholische Theologie diese Vergebung nicht als ein juridi-
scher, gewissermaBen bloB gedanklicher Akt zu denken ist, dem die Mitteilung
der gottlichen Gnade, die Rechtfertigung nur nachfolgt. Vielmehr geschieht
diese Vergebung durch die gottliche Gnade, die Selbstmitteilung Gottes sel-
ber. Wir miissen also sagen, die Schuld ist so radikal, daB sie nur dadurch ver-
geben werden kann, daf3 Gott selbst in der unermeBlichen Kraft seiner Liebe
und Heiligkeit sich mitteilen und sich zur Dimension des Vergehens von
Schuld machen muB, damit Vergebung und Verséhnung geschehe. Nur in der
Liebe, die Gott selber ist, kann die Schuld ausgeldscht werden und Versoh-
nung sich ereignen. Darin aber wirklich radikal. Kol 1, 19f, wo gesagt wird,
daB ,,Gott mit seiner ganzen Fiille* in Jesus Christus wohnend ,,alles ver-
sohnt*, kann gar nicht wortlich genug genommen werden.

Die Objektivitit des Geschehens im Kreuzestod Christi

Freilich haben wir jetzt die ,,subjektive” Versohnung zwischen Gott und
Mensch ausgesagt und vielleicht nicht deutlich genug betont, daB sie »objek-
tiv* durch Jesus Christus in seinem Kreuz geschieht, wie die Schrift und die



Versohnung und Stellvertretung 105

Lehre der Kirche betonen. Wie diese objektive universale Versdhnung der
Welt mit Gott in Jesus Christus und seinem Kreuz genauer zu denken ist, 1aB3t
sich nicht so leicht mit ein paar Worten sagen.

Bekannt ist allen der Versuch, diese objektive Erldsung und Verséhnung
mit dem Begriff der (stellvertretenden) Genugtuung zu verdeutlichen, die der
ewige Sohn Gottes durch seinen Todesgehorsam am Kreuz der heiligen Ge-
rechtigkeit Gottes geleistet hat und auf diese Weise die ,,Stinde der Welt** aus-
16scht. Zweifellos bedeutet der Gehorsam des Sohnes einen uniiberbietbaren
sittlichen Wert, der die Heiligkeit und Gerechtigkeit Gottes in der Welt mani-
festiert. Nur muB von dieser Vorstellung einer Genugtuung durch den Gehor-
sam des Sohnes fiir die Siinde der Welt die Vorstellung eines Tauschgeschiftes
oder gar der Bestrafung der Schuld an dem unschuldigen Jesus ferngehalten
werden. Und weiterhin darf nicht iibersehen werden, dal das Kreuzesereignis
selber die Wirkung und letztlich nicht die Ursache einer durch nichts als durch
die freie Liebe Gottes und seine ungeschuldete Gnade bewirkten Initiative
Gottes selbst ist, der versohnt, weil er die alle Schuld vergebende und iiberho-
lende Liebe ist. So diirfen wir vielleicht fiir unser Verstdndnis dieser objektiven
Versohnung es mit der Aussage hier genug sein lassen, dafl der Gehorsam des
Sohnes in radikaler Liebe zum Vater und gleichzeitig in bedingungsloser Soli-
daritiit mit der Menschheit das geschichtliche Ereignis ist, in dem die verge-
bende Liebe Gottes in der Welt selber irreversibel geworden und zur Erschei-
nung gekommen ist.

Die Versohnung mit Gott als Grund der Versohnung untereinander

Noch einen Aspekt dieser Versohnung miissen wir ausdriicklich nennen:
Wenn es eine Einheit zwischen der Liebe Gottes und der Liebe unter den Men-
schen gibt, wenn die Liebe zwischen uns Menschen, so wie sie sein muB, in letz-
ter Radikalitidt nur moglich ist, weil sie in Gott und in der gegenseitigen Liebe
zwischen Gott und dem Menschen geschieht, dann ist damit von vornherein
gegeben, dafl die wirklich radikale Versohnung zwischen den Menschen nur
moglich ist in Gott und dem Ereignis seiner Verséhnung mit der Welt. Die Un-
versdhntheit zwischen den Menschen, die letzthinnige Unmdéglichkeit, zwi-
schen den Menschen von den Menschen allein her sich gegenseitig radikal zu
vergeben, ist von solcher Unerbittlichkeit, daB nur Gott selbst versdhnend den
Abgrund ausfiillen kann, den die fiirchterlichen Taten der Menschen unterein-
ander aufgerissen haben. Die Klugheit der Welt fordert oft das gegenseitige
Vergeben unter den Menschen, weif3 aber nicht, wie solches wirklich gesche-
hen kénne; sic meint, dal man vielleicht vergeben solle, aber nicht vergessen
koénne. HaB, Untreue, radikale Ungerechtigkeit und Mord kdnnen den Néch-
sten so tddlich und so unwiderruflich treffen, daB man in dieser Welt und Ge-



Karl Rahner 106

schichte nicht sehen kann, was Versshnung und Vergebung bewirken konnte.
Nur die gottliche Selbstmitteilung in Liebe kann jene Schuld ausldschen, durch
die diese bodenlosen Abgriinde zwischen den Menschen geschaffen wurden.
Aber von dieser Einheit zwischen Nichstenliebe und Gottesliebe her gilt dann
auch: Wo Menschen sich wirklich die Schuld vergeben, wozu sie von sich aus
gar nicht fihig sind und worin sie deshalb bewuBt oder anonym von Gottes ver-
gebender Liebe getragen sind, geschieht auch Versdhnung der Welt mit Gott.

Freilich, wenn man das alles so schnell und von der traditionellen Theologie
eingeiibt sagt, erschrickt man selber, und es iiberfilit einen die Angst, man
rede vage Theologie. Aber wenn einer innehilt, in sich geht und irgendwie un-
ter aller Banalitit des Alltags so etwas ahnt von der todlichen Schuld, die ihn
mit der heiligen Liebe Gottes und seinem Nichsten entzweit, und wenn er
dennoch in einer letzten Kraft hofft, daB diese Schuld nicht das letzte Wort fiir
seine Existenz sei; wenn er in einer Kraft, die er nicht als eigene empfindet,
hofft, daB seine Schuld von einer alles verséhnenden Vergebun g iiberholt sei —
dann ist in solcher Hoffnung schon ja gesagt zu dem alles Versshnenden, den
wir Gott nennen; ja gesagt dazu, da die entsetzlichen Abgriinde der Schuld
doch schon ausgefiillt sind durch die Liebe dieses Gottes und daB dieser Ver-
gebung gegeniiber nur eines nicht getan werden darf, niimlich sie fiir selbstver-
stdndlich zu halten und sie nicht anzunehmen in der zitternd demiitigen Anbe-
tung der schuldigen Kreatur, die Gott die Ehre gibt und durch ihn mit ihm und
mit allen anderen sich versshnt weiB.

Stellvertretende Vershnung

Wenn wir bisher von Vers6hnung mit Gott gesprochen haben und wenn wir
dabei sagten, daf} solche Verséhnung Gottes mit der Welt in Jesus Christus ge-
rade auch dann sich ereigne und in Erscheinung trete, wo ein Mensch es ver-
mag, dem anderen seine abgriindige Schuld gegen ihn zu vergeben, dann haben
wir, ohne Worte zu machen, eigentlich auch schon etwas von einem Heiligen
wie Maximilian Kolbe gesagt. Er gehdrt zu den iiberzeugenden Erscheinungen
der versohnenden Liebe zwischen den Menschen, die die versohnende Liebe
Gottes zur Welt unter uns greifbar sein 148t. Durch ihn wird uns auch der Be-
griff der Stellvertretung greifbar vor Augen gefiihrt.

Aber dieser Begriff ist dunkel, und wir sollten es uns mit ihm im Verstindnis
unserer eigenen Existenz nicht zu leicht machen.

Das Ungeniigen des juristischen Verstindnisses

Selbstverstiindlich gibt es den Begriff der Stellvertretung im juristischen Be-
reich. Wie immer einer auch, genauer gesehen, dazu ermichtigt sein mag, auf



Versohnung und Stellvertretung 107

jeden Fall kann ein Mensch fiir einen anderen durch seine Setzung eine Situa-
tion und Bestimmung bewirken, die diesen anderen sittlich verpflichtet. Man
kann z. B. eine Ehe eingehen durch einen Prokurator; man kann einen ande-
ren ermichtigen, fiir einen selbst einen Vertrag zu schlieBen, an den man dann
gebunden ist. Aber diese Stellvertretung in der Dimension des Rechtes fiihrt
uns nicht eigentlich weiter bei dem Problem, das uns hier beschiftigt. Denn fiir
uns handelt es sich doch um die Frage, ob es denkbar sei, daB einer einem ande-
ren eine sittliche Leistung vor Gott abnehmen konne, die dieser eigentlich
selbst seinem Gott schuldet. Wenn man diese Frage letztlich verneinen muB,
bleibt dann noch etwas von dem Begriff der Stellvertretung in der religidsen
Dimension des Verhiltnisses zwischen Gott und den Menschen iibrig?

Die Unméglichkeit, die menschliche Freiheitstat
durch die Tat eines anderen zu ersetzen

Das Wort ,,Stellvertretung® wird in der religiosen Sprache oft verwendet.
Wenn der Papst ,,Vicarius Christi* (Stellvertreter Christi) im Bereich der Kir-
che als einer gesellschaftlichen Institution genannt wird, dann gehort das wohl
in die rechtliche Dimension und braucht uns hier nicht zu beschéftigen. Wenn
aber vom stellvertretenden Leiden Christi die Rede ist und das Wort, daB3 er
,.fiir uns gelitten und Genugtuung getan habe*, in diesem Sinne einer Stellver-
tretung verstanden wird, dann bewegt sich doch unsere Sprache in einer reli-
giosen Dimension und gibt uns die Frage auf, die nicht so leicht zu beantworten
ist: Kann einer einem anderen im Ernst eine Aufgabe, eine Haltung, eine Tat
vor Gott und auf ihn hin, die diesem eigentlich abverlangt wird, abnehmen,
so daB dieser sie selber nicht leisten muf3?

Diese Frage darf nicht durch die Selbstverstdndlichkeit verdunkelt werden,
daB die sittlichen Taten des einen fiir den anderen wichtig, ja sogar heilsbe-
deutsam sein konnen. Wenn man die ,,Stellvertretung* in der Mitte des eigent-
lichen Heilsvollzuges als solchen situieren wollte, dann wiirde das bedeuten,
daB eine heilsbedeutende, heilswirkende Tat, die einer leisten mii3te, ihm von
einem anderen abgenommen wiirde; er miiBte somit diese nicht mehr selbst lei-
sten und kénnte dennoch sein Heil erlangen. In diesem Sinne nun aber, so miis-
sen wir sagen, gibt es keine Stellvertretung.

Das Wort des Neuen Testamentes ,,hyper hémon*¢ kann fiir die Legitimie-
rung einer solchen Stellvertretung nicht aufgerufen werden. ,,Hyper* bedeutet
in sehr vielen Fillen sicher ,,zugunsten von‘‘, und in keinem Fall muB es anders
verstanden werden. Dariiber hinaus muf3 man bei einem Blick auf das Ganze
der christlichen Theologie sagen, daB ihr Gesamtduktus eine solche Stellver-

¢ Vgl. dazu Theologisches Worterbuch (s. Anm. 1) VII1, 1969, 510-518 (H. Riesenfeld).



Karl Rahner 108

tretung ausschlieBt. Wenn man davon ausgeht und voraussetzt, daB von nie-
mandem ernsthaft im Bereich des Sittlichen gefordert werden kann, was er
schlechthin nicht zu leisten vermag, daB das Ausbleiben einer solchen Leistung
nie eine Schuld bedeuten kann, dann muB man ebenso sagen, daB Gott beziig-
lich des Heiles von jedem Menschen alles Heilsbedeutsame verlangt und ihm
nichts erldBt. Um diese Selbstverstindlichkeit zu verdeutlichen, darf man
durchaus behaupten, daB jeder Mensch sich durch die Tat seiner eigenen Frei-
heit selbst erldse, daB Selbsterlosung und Fremderldsung keine sich gegensei-
tig ausschlieBenden Begriffe sind. Denn die ,,Fremderlosung‘ des Menschen
durch Jesus Christus bedeutet nicht, daB dem Menschen etwas erlassen wiirde,
was er selber durch seine Freiheit leisten muf, oder daB ihm etwas gegeben
wiirde, was er selbst nicht bewirken kann und von ihm dennoch gefordert wiir-
de; sie bedeutet, daB Gott durch seine Gnade im Blick auf Jesus Christus und
sein Kreuz dem Menschen die Méglichkeit gewihrt und anbietet, in der radi-
kalsten Selbstiibergabe seiner Existenz durch Glaube, Hoffnung und Liebe
seine eigene heilshafte Endgiiltigkeit zu konstituieren.

Jede kreatiirliche Freiheitstat setzt die Gegebenheit der Moglichkeit dazu
von Gott voraus. Und insofern ist die Méglichkeit des Heiles durch die freie
Liebe Gottes und so durch Gnade gegeben. Aber die Realisation dieser Mog-
lichkeit ist die Tat unserer Freiheit, die uns nicht erlassen wird, auch wenn wir
nicht nur das Kénnen, sondern auch unser Tun selbst noch einmal als das Ge-
schenk der Gnade Gottes preisen miissen und diirfen. Die Fremderlosung, so
konnte man sagen, ist die gnadenhafte Geschenktheit unserer Selbsterlosung.
Wo eine solche Tat der Freiheit, durch die der Mensch sich selber rettet, nicht
moglich ist, weil ihre Voraussetzungen fehlen, mag ein solcher unmiindiger
Mensch immer noch das ewige Heil empfangen an seiner Freiheit vorbei —aber
dies eben nur, weil ihm eine konkret vollziehbare Freiheit gar nicht gegeben
ist. Dies aber dndert nichts an dem eben formulierten Axiom des Ineinanders
von Fremd- und Selbsterlésung. In der Dimension des Heilsvollzugs scheint
mir daher der Begriff der Stellvertretung ein mindestens miBverstandlicher
Begriff zu sein, den man ohne Schaden vermeiden kann.

Die Solidaritit der Menschen bis in ihre Freiheitstat

Worin aber besteht und bleibt das Wahre und Gilltige, das doch offenbar mit
diesem problematischen Begriff der Stellvertretung anvisiert war? Es ist im
Gebiet des Heilsvollzuges eine Solidaritit der Menschen untereinander und
mit dem Gottmenschen gemeint, die bis in die letzte Wurzel unserer Existenz,
bis in die Dimension der Heilsentscheidung hineinreicht. Es ist damit gemeint,
daB es eine heilshafte menschliche Solidaritiit gibt, daB — mit anderen Worten —
die konkrete Wirklichkeit jedes geistigen Subjektes, Mensch genannt, auch



Vers6hnung und Stellvertretung 109

durch die Wirklichkeit der anderen und auch durch deren Freiheitstaten mit-
bestimmt ist.

Das ist eigentlich eine Selbstverstindlichkeit. Schon die materielle Welt ist
eine Finheit, in der jede Einzelwirklichkeit durch das Ganze dieser Welt mit-
bestimmt ist und gar nicht addquat ausgesagt werden kann, ohne das Ganze der
Welt mitzubestimmen. Wenn ein Kind seine Puppe aus der Wiege wirft, sagte
ein bedeutender Physiker, zittert der Sirius. Dariiber hinaus sind wir biologisch
und gesellschaftlich immer und unausweichlich von der Natur- und Geistesge-
schichte bestimmt, was die Summe der Vorkommnisse und der Taten von an-
deren ausmacht. In jeder unserer Freiheitstaten sind wir die Empfinger und
Erben unserer Geschichte, von ihr abhingig, ob wir sie iibernehmen oder ge-
gen sie protestieren.

Im christlichen Verstindnis der Welt und unserer Existenz reicht diese Soli-
daritit bis dorthin, wo unsere letzte Heilsentscheidung fillt. Solidarisch sind
wir nicht bloB in unserer greifbaren Gesellschaft und unserer profanen Ge-
schichte, sondern auch noch dort, wo wir in einer scheinbar radikalen Einsam-
keit und Vereinzelung unser letztes Verhaltnis zu Gott iiber alle innerweltliche
Wirklichkeit hinaus in Freiheit bestimmen. Jeder titigt seine ewige Endgiiltig-
keit in Freiheit, die unabwalzbar je seine eigene ist; aber in diese Endgiiltigkeit
—obsie ein letztes Ja oder ein letztes Nein bedeutet — gehen alle die Vorausset-
zungen einer solchen frei getitigten Endgiiltigkeit ein und damit auch all das,
was in der Menschheitsgeschichte als ganzer an Notwendigkeit und Freiheit
gegeben gewesen ist. Der christliche Glaube ist sogar davon iiberzeugt —
gleichgiiltig, wie dies genauer verstiandlich gemacht werden kann —, da selbst
die Zukunft, die offensichtlich doch bloBes Noch-nicht-Sein bedeutet, schon in
unserer eigenen Freiheitssituation mitbestimmend gegeben ist. Sonst konnte
man ja z. B. nicht sinnvoll sagen, daB auch die, die vor Christus und in Freiheit
ein christliches Heil sich erwirkten, von Christus wesentlich tangiert sind.

In der einen Welt- und Heilsgeschichte sind durch alle Zeiten und Raume
hindurch alle miteinander solidarisch, alle bedingen fiir alle die Situation und
die Moglichkeiten der Freiheit aller mit; und dies ist auch dort noch wirklich,
wo jemand einen letzten Protest in Freiheit gegen diese Solidaritéit erheben
wiirde; diese reicht bis an die Grenze der Wirklichkeit, auch wenn natiirlich
dieses eine ,,Feld“ jeder Freiheitsexistenz nicht einfach eine schlechthin ho-
mogene Struktur aufweist, auch wenn nicht jeder jedem in gleicher Weise soli-
darisch ist.

Die Solidaritat in Jesus Christus

Christlich glanben wir dariiber hinaus, daB dieses eine Feld unbegrenzter Soli-
daritit letztlich konstituiert oder doch verdichtet wird durch die Tat des einen



Karl Rahner 110

Jesus Christus, der seine ihm vorgegebene Solidaritit mit den Menschen iiber-
haupt auch dort noch in freier Liebe durchhielt und nicht aufkiindigte, wo sie
fiir ihn das Kreuz und den Tod in Gottverlassenheit bedeutete. Es ist, wie Pius
XII. sagte, ein Mysterium, das uns erbeben 1iBt, daB in diesem Sinne jeder fiir
das Heil jedes anderen verantwortlich ist”. Damit ist umgekehrt auch gegeben,
daB das eigene Heil, so sehr es die Tat der eigenen Freiheit ist, immer auch das
Geschenk der Liebe und Treue aller in der ganzen Menschheitsgeschichte
bleibt. Von unten her kdnnte dieser Satz nur gelesen werden als Aussage da-
von, daB die Freiheitssituation, die in die letzte und endgiiltige Freiheitstat ei-
nes Menschen eingeht, mitkonstituiert ist durch die Tat aller iibrigen Men-
schen. Wenn wir diesen Satz aber von Gott her sehen; wenn wir bedenken, daf3
—um mit Paulus zu reden (Phil 2, 13) — nicht nur das Kénnen, sondern auch die
Freiheitstat selbst, so sehr sie unabwilzbar die unsere ist, die Tat Gottes ist, der
nach seinem Wohlgefallen unser Tun wirkt; und wenn wir weiter bedenken,
daB dieses unser Tun als Gnade Gottes uns von Gott gegeben wird, weil und in-
sofern Er das heilshaft Gute dieser ganzen Menschheitsgeschichte will, dann
kénnen wir auch sagen, daB nicht nur die Konstitution unserer Freiheitssitua-
tion, sondern auch unsere Freiheitstat selbst, die ewiges Heil wirkt, mitgetra-
gen wird durch die Solidaritit, in der wir untereinander und mit Jesus Christus
verbunden sind.

Auch unsere Freiheit in ihrer letzten Entscheidung lebt noch einmal in der
Kraft der freien Liebe Jesu und aller Menschen, die mit ihm durch alle Zeiten
hindurch ihr Heil gewirkt haben. Nicht nur durch Beispiel und Belehrung sind
wir mit-einander verbunden. Die Solidaritiit untereinander ist noch in den ge-
heimsten Wurzeln unserer Existenz gegeben, die nur Gottes Allwissenheit um-
faBt, der allein das Ganze der Welt und der Geschichte in der gegenseitigen
Bedingung aller seiner Teile sieht und will. Es mag phantastisch und absurd
klingen und ist doch wahr, wenn man von da aus sagen muf3, daB wir nicht nur
in einem fundamentalsten Sinne von der Liebe Jesu leben und von ihr her un-
sere ewige Endgiiltigkeit wirken, sondern daB wir z.B. auch in unserer Exi-
stenz solidarisch von Maximilian Kolbe her leben und wirken, ja sogar da8
auch er von uns her in der Solidaritiit unseres guten und bdsen Wirkens sein
Martyrium auf sich nahm,

Es ist wahr, daB schlieBlich die ganze Menschheits- und Heilsgeschichte eine
groBe Symphonie ist zur Ehre der Liebe Gottes, die die Sonne und die Sterne
bewegt.

7Vgl. dazu Mystici Corporis, 43: ,,Ein wahrhaft schaudererregendes Myslerium, das man niemals
genug betrachten kann: da nimlich das Heil vieler abhingig ist von den Gebelen und freiwilligen
BuBiibungen der Glieder des geheimnisvollen Leibes Jesu Christi, die sie zu diesem Zweck auf sich
nehmen, und von der Mitwirkung, die die Hirten und Gldubigen, besonders die Familienviter und
-miitler unserem gottlichen Erldser zu leisten haben.*





