
Karl Rahner 98 

Diese Glaubensdialektik lebt vom Dialog mit Gott. Der Gebets-Dialog sei- 
nerseits lebt vom Heiligen Geist. Denn nur wenn der Betende sich zum Werk- 
zeug des Heiligen Geistes macht, kann dieser Dialog gelingen. •Wir wissen ja 
nicht, worum wir in rechter Weise beten sollen; der Geist selber tritt jedoch für 
uns ein mit Seufzen, das wir nicht in Worte fassen können. Und Gott, der die 
Herzen erforscht, weiß, was die Absicht des Geistes ist: Er tritt so, wie Gott es 
will, für die Heiligen ein." (Rom 8, 26-27) Haben wir unser Beten als unser 
Herzens-Hand-Werk bezeichnet, dann ist all unser Beten aufgrund dieser 
Schriftstelle letztlich das Hand-Werk Gottes selbst. Wir sind dann das Werk- 
zeug in seinen Händen. Frieden aber ist allweg in Gott. (Nikolaus von Flüe) 
Vielleicht mag man jetzt verstehen, daß das Gebet als Handwerk des Christen 
das Handwerk des Friedens ist. Und vielleicht mag der eine oder andere von 
neuem mit Franziskus beten: •Herr, mach mich zum Werkzeug deines Frie- 
dens." 

Versöhnung und Stellvertretung 
Das Erlösungswerk Jesu Christi als Grund der Vergebung und Solidarität 
unter den Menschen* 

Karl Rahner, Innsbruck 

Zweifellos gehört der Begriff der Versöhnung zu den zentralen Begriffen der 
christlichen Lehre, bei Paulus katallage genannt (verbal: katallassö, apokatal- 
lassö1). Meint dieses Wort auch die Versöhnung der Welt mit Gott, so ist doch 
bedenkenswert, daß im Neuen Testament diallassö für die Versöhnung der 
Menschen untereinander verwendet wird; wir können uns dadurch aufgefor- 
dert fühlen, darüber nachzudenken, wie unsere Versöhnung mit Gott und un- 
sere Versöhnung untereinander zusammenhängen, zumal das Neue Testament 
einen Zusammenhang sieht zwischen der Vergebung durch Gott und der Ver- 
gebung untereinander: •Denn wenn ihr den Menschen ihre Verfehlungen ver- 
gebt, dann wird euer himmlischer Vater auch euch vergeben." (Mt 6,14) 

* Vortrag am 20. 11. 1982 in der Akademie der Diözese Rottenburg-Stuttgart bei der Tagung 
•Maximilian Kolbe und die Kraft der Versöhnung". 
1 Vgl. dazu Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament I, hrsg. von Gerhard Kittel, Stuttgart 
1933, 252-260 (Fr. Büchsel). 



Versöhnung und Stellvertretung 99 

Verharmlosung oder Übersteigerung des Sündenbegriffs 

Der Begriff der Versöhnung setzt für das Neue Testament die Überzeugung 
voraus, daß in der Welt und in der Existenz des einzelnen eine Situation der 
Sünde, des Unheils, der Zerrissenheit und Feindschaft gegeben ist, eine Situa- 
tion, die sowohl das Verhältnis des Menschen zu Gott wie auch der Menschen 
untereinander in radikaler Weise bestimmt. Schon bei diesem Satz müssen wir 
innehalten. Die Lehre von der Unheilssituation als der Voraussetzung von 
Versöhnung und Erlösung klingt für unsere an kirchliche Worte gewöhnten 
Ohren sehr selbstverständlich. Sie ist es aber nicht. Denn • blicken wir nur in 
unseren Kulturkreis • die Lehre des Christentums von dieser Unheilssituation 
ist bei uns zutiefst bedroht. Und zwar, wie ich meine, vor allem in zwei gegen- 
sätzlichen Richtungen. 

-Das universale Unheil von Sünde wird einerseits verharmlost: Was wir Chri- 
sten Sünde, das eigentliche Böse in der Welt, nennen, ist nur •Das sogenannte 
Böse"2, ist eine unvermeidliche Reibungserscheinung auf dem Gang der Evo- 
lution, ist nur durch gesellschaftliche Verhältnisse bedingt, die man so umge- 
stalten kann, daß dieses Böse endgültig aus der Welt und Gesellschaft und dem 
einzelnen verschwinden wird. Die Sünde wird tiefenpsychologisch als bloßer 
Angsttraum aufgelöst; der Mensch kann durch die Gesellschaft so geformt und 
dressiert werden, daß im Menschen und unter den Menschen schlechthinnige 
Harmonie entsteht, auch wenn es noch eine Zeitlang dauern wird, bis dieser 
allgemeine Landfrieden erreicht ist. Oder wenn all das nicht hilft, erklärt man 
eben, daß Gut und Böse, Tag und Nacht gleichermaßen zu den selbstverständ- 
lichen, sich gegenseitig bedingenden Grundelementen der Wirklichkeit über- 
haupt gehören; man könne und müsse somit in einem letzten Frieden mit dem 
Bösen, mit dem •Schatten"3 leben; es sei für die Vollendung der Wirklichkeit 
ebenso notwendig und dürfe bei uns, so wir weise seien, keine kurzsichtigen 
Proteste hervorrufen. 

Das Böse wird verharmlost. Es ist nicht mehr betroffen von dem radikalen 
Protest des Heiligen Gottes, von dem wir alles Böse, von ihm durch unendli- 
chen Abstand getrennt, ferne halten, der zu diesem Bösen eigentlicher Schuld 
der kreatürlichen Freiheit ein unerbittliches Nein spricht • auch wenn wir nicht 
begreifen können, wie er dennoch Übel, Schmerz und Tod seiner Kreatur wol- 
len und das eigentlich Böse freier Schuld in eine Welt einlassen konnte, die er 
selbst geschaffen hat und in allem, was darin wirklich ist, verantworten muß. In 
der heutigen Mentalität wird weithin die Radikalität des christlichen Sünden- 
begriffes verharmlost. Diese Radikalität aber ist so, daß, wo und wenn die 

2 Vgl. Konrad Lorenz, Das sogenannte Böse. Zur Naturgeschichte der Aggression, Wien 251970. 
3 Vgl. CG. Jung, bes.: Mysterium Coniunctionis. Untersuchung über die Trennung und Zusam- 
mensetzung der seelischen Gegensätze in der Alchemie, Ölten 31978. 



Karl Rahner 100 

Sünde nicht getilgt wird, sie von einem gerechten, heiligen und allbarmherzi- 
gen Gott mit ewiger Verlorenheit, mit einer Hölle beantwortet werden muß; 
und dies bleibt wahr und von radikaler existentieller Bedeutung, auch wenn 
wir das Recht der Hoffnung - aber nicht die Sicherheit einer theoretischen Be- 
hauptung - haben, daß sich Gott aller erbarmt. 

- Es gibt aber noch eine zweite, fundamentale Häresie, die dem christlichen 
Begriff der Sünde widerspricht. Die Entscheidung der Freiheit innerhalb der 
Geschichte wird so absolutgesetzt, daß sie, wenn wirklich von radikaler Freiheit 
gesetzt, unwiderruflich und durch niemanden aufhebbar ist. Die Freiheit wird so 
autonom gedacht, daß sie nicht einmal mehr von der größeren Macht und Frei- 
heit Gottes umfangen ist; und damit wird die schuldige Entscheidung des Men- 
schen von vornherein so unaufhebbar, daß die böse Entscheidung weder durch 
Gott vergeben werden kann, noch die Freiheit sich jemals ihre böse Entschei- 
dung selber vergibt. Das Böse ist in dieser Auffassung ein Absolutum; der 
Mensch dürfe sich nicht einmal von Gott seine blutrote Schuld vergeben lassen 
wollen. Diese Schuld wäre gar nicht - so behauptet man - wirklich die radikale 
Tat der Freiheit, wenn sie sich nicht als radikal endgültig und unaufhebbar ver- 
stehen würde4. 

Die Hoffnungslosigkeit der Schuld 

Zwischen diesen beiden Extremen, die gleichsam nur die zwei Seiten einer 
Münze sind, steht die christliche Lehre von der Schuld der menschlichen Frei- 
heit und ihrer Vergebbarkeit durch Gott allein. Bevor wir von der Vergebung 
der Schuld durch Gott sprechen, um zu verstehen, was Versöhnung ist, muß 
noch etwas ausdrücklicher vor der Unaufhebbarkeit der menschlichen Schuld 
durch den Menschen allein gehandelt werden. 

Die dialogische Struktur des Schuldig-werdens 

Diese Unaufhebbarkeit der wirklichen Schuld vom Menschen allein her darf 
nun nicht verstanden werden vom Modell eines Verstoßes her, den ein Mensch 
in der bürgerlichen Gesellschaft gegen einen anderen begeht und dafür auch 
noch haftbar bleibt, wenn er diesen Verstoß bedauert und gern hätte, er sei nie 
geschehen. Bei diesem unzureichenden Modell wäre es gleichgültig, ob der ge- 
dachte Verstoß dem anderen einen materiellen Schaden oder eine Verletzung 
4 So läßt Jean-Paul Sartre in einem letztlich verzweifelten Existentialismus Orest zu den Bewoh- 
nern von Argos sagen: •Ihr habt verstanden, daß mein Verbrechen mir gehört; ich nehme es für 
mich in Anspruch vor dem Angesicht der Sonne, es ist der Grund meines Lebens und mein Stolz." 
Die letzte Regieanweisung dieser Szene aus dem Schlußakt lautet: •Er geht hinaus. Die Erinnyen 
stürzen sich heulend hinter ihm her." (Zitiert nach: Jean-Paul Sartre, Die Fliegen, Reinbek 1971, 
75f.). 



Versöhnung und Stellvertretung 101 

seiner persönlichen Würde zugefügt hat; denn in jedem Fall ist das •bürgerli- 
che" Modell für das Verständnis der Unaufhebbarkeit einer Schuld vor Gott 
durch den Menschen unzulänglich. Die Unaufhebbarkeit der Schuld muß ge- 
rade unter der Voraussetzung verstanden werden, daß eine Umkehr zu Gott, 
eine freie Distanzierung der früheren Entscheidung gegenüber, so wie dies Tat 
des Menschen als solchen allein ist, noch keine Aufhebung der Schuld bedeu- 
tet5. Die Hoffnungslosigkeit der Schuld von ihr selbst her ist eine dunkle und 
nur schwer deutbare Eigentümlichkeit der Schuld. Gerade die angenommene 
Erfahrung dieser Hoffnungslosigkeit, die verdrängen zu wollen selbst noch 
einmal zum Geheimnis der Schuld gehört, ist schon eine Art Anfang der Um- 
kehr. 

Die hoffnungslose Unaufhebbarkeit der Schuld ist nämlich zunächst einmal 
begründet (soweit man so etwas überhaupt näher zu erklären versuchen kann) 
in der dialogischen Eigentümlichkeit der Existenz des Menschen auf Gott hin. 
Wenn dieses Verhältnis freie Geschichte ist - und zwar von beiden Seiten, also 
auch von Gott her -, dann ist ein solches positives Verhältnis zwischen Gott 
und Mensch nicht dadurch allein schon wiederhergestellt, daß der schuldige 
Mensch sein Nein zu Gott zu widerrufen versucht. Die heilsbedeutende Liebe 
zwischen Gott und Mensch ist so sehr durch die freie Tat Gottes konstituiert, 
daß der Mensch sogar seine eigene Liebe zu Gott trotz deren Freiheit nochmals 
als Geschenk der freien Liebe Gottes zu ihm verstehen muß. Die personale 
Selbsterschließung und Selbstmitteilung Gottes in seiner Liebe zum Menschen 
ist aber an sich und als Ermöglichung unserer Liebe zu Ihm Freiheit Gottes und 
bleibt es immer, gleichgültig, ob man solche dem umkehrenden Sünder ge- 
schenkte Liebe als uneinklagbares Bleiben solcher Liebe oder als neue Zu- 
wendung Gottes verstehen will. 

5 Mit dieser Feststellung ist freilich umgekehrt nicht geleugnet, daß, wenn und wo eine solche Um- 
kehr selber schon von Gottes gnadenhafter Zuwendung, von seiner Vergebungsbereitschaft ge- 
tragen ist, solche Umkehr auch schon selbst die Aufhebung der Schuld ist und deren Vergebung 
nicht eigentlich eine nachträgliche Reaktion Gottes auf diese •Reue" bedeutet, wie weiter unten 
noch zu zeigen ist. 
Vgl. Karl Rahner, Vom Geheimnis menschlicher Schuld und göttlicher Vergebung, in: GuL 55 
(1982) 39-54; und nahezu identisch damit bei Albert Görres, Karl Rahner, Das Böse. Wege zu 
seiner Bewältigung in Psychotherapie und Christentum. Freiburg/Basel/Wien, Herder 1982 
(254 S., geb., DM 29,80) 199-229. Im umfangreichen anderen Teil des Buches zeigt der Psycho- 
therapeut A. Görres, daß die vielfältigen •Erklärungen des Bösen" (Jung, Freud, Janov) letztlich 
am existentiellen Befund scheitern. Es ist faszinierend und - ob des geistreichen Schreibstils - 
überaus amüsant zu verfolgen, wie sich aus dem breiten Erfahrungsmaterial von Görres immer 
deutlicher christlich-religiöse Grundbegriffe herauslösen: Freiheit, Glauben, Angst und Selbst- 
sucht (an der Wurzel des Bösen: •Das Böse ist falsches Bewußtsein bis zur Vergiftung des Un- 
bewußten durch das Überich."), Gewissen, Gnade und Liebe. Der Leser ist dankbar, daß er den 
gleichsam in einem Guß verfertigten Entwurf Rahners in den - oft aphoristisch hingeworfenen, 
aber immer existentiell durchlebten - Kapiteln von Görres verifizieren kann. Görres zeigt, 
daß die oben von Rahner aufgezeigten Verkennungen der •Sünde" nicht nur theologisch, sondern 
auch existentiell ungenügend sind. Die Redaktion. 



Karl Rahner 102 

Die Endgültigkeit menschlicher Freiheitsentscheidung 

Um die Hoffnungslosigkeit der Schuld von ihr selbst her einigermaßen zu be- 
greifen, müssen noch weitere Momente deutlich gemacht werden. Die 
menschliche Freiheit darf nicht begriffen werden als das Vermögen immer of- 
fenbleibender Wahl, die immer aufs neue revidiert werden kann und so ins 
Leere schweift. Freiheit ist trotz ihrer zeitlichen Geschichtlichkeit von sich aus 
der Wille zum Endgültigen. Nur so ist zu verstehen, warum eine kurze zeitliche 
Geschichte des Menschen bis zu seinem Tod sinnvollerweise Endgültigkeit von 
Heil oder Verlorenheit schaffen kann; man kann sich ja Gott nicht als denjeni- 
gen denken, der eine solche Freiheitsgeschichte, die von sich aus noch länger 
weitergehen wollte, willkürlich von außen abbricht und dennoch mit einem 
endgültig ewigen Urteil beantwortet. Und christlich darf man nicht mit einer 
immer weitergehenden •SeelenWanderung" rechnen. 

Von da aus wird die Eigentlichkeit der Erfahrung verständlich, daß der 
Mensch, auch wenn er noch in einer offenen Geschichtszeit steht, das Vergan- 
gene seiner Freiheitsgeschichte nicht als das Verweste empfindet, daß er es 
nicht darum schon als aufgehoben erfährt, weil er jetzt etwas sinnt und tut, das 
im Widerspruch zu seiner vergangenen Entscheidung steht. Wenn jemand 
seine frühere Freiheitstat als bleibend und unwiderruflich empfindet, wenn er 
Vergessen oder Widerrufen als machtlos erfährt gegenüber dem •Ewigen", 
das sich in seiner früheren Freiheitstat ereignet hat, dann nimmt er seine frü- 
here Geschichte nicht zu wichtig, er erlebt vielmehr das Eigentliche und Un- 
heimliche seiner Freiheit. Und wenn er dennoch auf die Möglichkeit hofft, daß 
die unheimliche •Ewigkeit" seiner Schuld aufgehoben werde, obgleich eine 
solche Möglichkeit im Bereich seiner bloß menschlichen Erfahrung gar nicht 
zu entdecken ist, dann appelliert eine solche Hoffnung gerade an jenes alle 
menschliche Freiheit mit ihrer •Ewigkeit" umfassende Geheimnis, das wir 
Gott nennen; wenn er auf Vergebung der Schuld hofft, obwohl er z. B. die Er- 
fahrung macht, er sei und bleibe in alle Ewigkeit ein solcher, der seine Liebe 
und Treue verraten hat, und diese seine Bezeichnung des Treulosen verweise 
gar nicht auf etwas, das einmal gewesen und verwesen sei, sondern auf das, was 
er jetzt ist, dann ist diese Hoffnung getragen von dem, was wir christlich Gnade 
nennen und was der Mensch als ein restloses Übersteigen seiner eigenen Frei- 
heit erfährt. 

Muß man nicht fast sagen, einer habe von •Gott" erst dann etwas verstan- 
den, wenn er glaubt und hofft, es gäbe gegen alle Selbsterfahrung der Freiheit 
denjenigen, der die Ewigkeit der bösen Tat aufheben kann; wobei man, wie ge- 
sagt, diese Ewigkeit nicht zu dem Gedanken verharmlosen darf, ein Gesche- 
henes könne zwar natürlich nicht ungeschehen gemacht werden, dies sei aber 
nicht besonders aufregend, da das Vergangene zwar nicht ungeschehen ge- 



Versöhnung und Stellvertretung 103 

macht werden könne, aber von selber vergangen sei • wie es doch von allem 
Zeitlichen und Vergehenden gilt. 

Wer will, kann sich die Unheimlichkeit der Ewigkeit einer freien Tat zwar 
verständlicher machen durch die Unterscheidung einer vorübergehenden Tat 
und ihrer bleibenden Folgen; aber die so erzielte Verständlichkeit verdunkelt 
eben doch wieder das Geheimnis der freien Tat, deren Ewigkeit nur einen ein- 
zigen Mächtigeren kennt: die die Schuld selbst wirklich aufhebende Liebe 
Gottes, deren Unbegreiflichkeit, die in solcher Vergebung erscheint, zur Un- 
begreiflichkeit Gottes als solchem selber gehört. 

Die Unbegreiflichkeit der Vergebung Gottes 

Von solcher Schuld, die auf Gott selber zielt, die weder verharmlost noch ein- 
fach absolutgesetzt werden darf, die der Mensch selber nicht aufheben kann - 
obwohl er solche Aufhebbarkeit erhofft und damit auf Gott hofft -, sagt die 
christliche Lehre, daß Gott immer mächtig und immer bereit ist, sie aufzuhe- 
ben, sie zu vergeben, sich mit dem Menschen und den Menschen mit sich zu 
versöhnen. Die Vergangenheit ist letztlich nicht der leere Raum des Verwe- 
sten, sondern der gefüllte Raum des in Freiheit unwiderruflich Getanen. Der 
Christ glaubt, daß Gott diesen Raum durchdringt, ihn •leer" macht und den 
Menschen nicht nur mit Gott selbst, sondern auch mit seiner eigenen Vergan- 
genheit versöhnt. Wenn der Mensch seine Freiheit und seine schuldige Tat 
wirklich begriffe, müßte er sagen, daß er sich diese in Ewigkeit nicht verzeihen 
kann, daß er von sich aus sich selber vernichten würde, wenn er von sich aus 
den Versuch machen würde, seine Freiheitstat von sich selber abzutrennen. 

Gott aber gebietet ihm solche Hoffnung auf Versöhnung und Vergebung, 
läßt ihn sich von sich selber distanzieren, ohne daß er dadurch sich selber aus- 
löscht. Wir dürfen unsere Schuld wirklich vergessen, auch wenn wir nicht ver- 
stehen, wie wir vergessen können und wie unsere Schuld nicht in Ewigkeit vor 
uns stehenbleibt. Die Unbegreiflichkeit dieses Vergessen-Könnens ist letztlich 
identisch mit der Unbegreiflichkeit der vergebenden Liebe Gottes; erst dann 
haben wir sie angenommen, wenn wir ihr zutrauen, daß sie die Ewigkeit unse- 
rer Schuld von ihr selbst her wirklich aufheben und vergessen lassen kann. 

Gottes vergebende Liebe ist wirklich unbegreiflich. Die Schuld ist vielleicht 
nur in die Welt eingelassen, weil diese Welt von vornherein und unwiderruflich 
schon von Gottes vergebender und versöhnender Liebe umfangen ist; Gott hat 
sich von vornherein zum eigentlichsten Herzen der Welt gemacht, so daß die 
freie Schuld des Menschen, wenn sie geschieht, das Herz Gottes trifft; und sein 
Herz ist auch gegenüber diesem Stoß die erbarmende, vergebende und ver- 
söhnende Liebe; denn nur dann würde die Liebe zum verdammenden Gericht, 
wenn sie in letzter Freiheit auf ewig unangenommen bliebe. 



Karl Rahner 104 

Die Versöhnung durch Jesus Christus 

Es ist selbstverständlich für den Christen, daß diese vergebende und versöh- 
nende Liebe Gottes, in deren Dimension sich alle Schuld begibt, sich in der 
Welt ihre unzurücknehmbar geschehene Erscheinung gewirkt hat: in dem 
Kreuz Jesu Christi, der für uns Versöhnung geworden ist. In Jesus, durch seine 
unbedingte Solidarität mit allen sündigen Menschen und in seiner zugleich un- 
bedingten Liebe zum Vater in seinem Kreuzestod hat die vergebende Liebe 
Gottes ihre höchste geschichtliche Greifbarkeit erreicht, da sie unwiderruflich 
geworden ist und in einem Menschen angenommen wurde, der sich in absolu- 
ter Solidarität mit allen Menschen wußte und wollte. Darum hat Gott in Jesus, 
dem Gekreuzigten, die Welt mit sich versöhnt. Er hat nicht nur seine erbar- 
mende, die Schuld aufhebende Liebe den Menschen angeboten, er hat darüber 
hinaus geoffenbart, daß diese allmächtige Liebe der Vergebung so mächtig und 
siegreich ist, daß sie auch in der sie annehmenden Freiheit des Menschen sich 
eine Erscheinung schafft und so auch in ihrer Annahme durch den Menschen 
noch einmal zur Wirklichkeit kommt. 

Die Vergebung durch Gottes Gnade 

Wenn wir noch weiter fragen, wie diese Versöhnung durch Vergebung der von 
sich aus unaufhebbaren Schuld zu denken ist, dann muß zunächst gesagt wer- 
den, daß für die katholische Theologie diese Vergebung nicht als ein juridi- 
scher, gewissermaßen bloß gedanklicher Akt zu denken ist, dem die Mitteilung 
der göttlichen Gnade, die Rechtfertigung nur nachfolgt. Vielmehr geschieht 
diese Vergebung durch die göttliche Gnade, die Selbstmitteilung Gottes sel- 
ber. Wir müssen also sagen, die Schuld ist so radikal, daß sie nur dadurch ver- 
geben werden kann, daß Gott selbst in der unermeßlichen Kraft seiner Liebe 
und Heiligkeit sich mitteilen und sich zur Dimension des Vergehens von 
Schuld machen muß, damit Vergebung und Versöhnung geschehe. Nur in der 
Liebe, die Gott selber ist, kann die Schuld ausgelöscht werden und Versöh- 
nung sich ereignen. Darin aber wirklich radikal. Kol 1,19f, wo gesagt wird, 
daß •Gott mit seiner ganzen Fülle" in Jesus Christus wohnend •alles ver- 
söhnt", kann gar nicht wörtlich genug genommen werden. 

Die Objektivität des Geschehens im Kreuzestod Christi 

Freilich haben wir jetzt die •subjektive" Versöhnung zwischen Gott und 
Mensch ausgesagt und vielleicht nicht deutlich genug betont, daß sie •objek- 
tiv" durch Jesus Christus in seinem Kreuz geschieht, wie die Schrift und die 



Versöhnung und Stellvertretung 105 

Lehre der Kirche betonen. Wie diese objektive universale Versöhnung der 
Welt mit Gott in Jesus Christus und seinem Kreuz genauer zu denken ist, läßt 
sich nicht so leicht mit ein paar Worten sagen. 

Bekannt ist allen der Versuch, diese objektive Erlösung und Versöhnung 
mit dem Begriff der (stellvertretenden) Genugtuung zu verdeutlichen, die der 
ewige Sohn Gottes durch seinen Todesgehorsam am Kreuz der heiligen Ge- 
rechtigkeit Gottes geleistet hat und auf diese Weise die •Sünde der Welt" aus- 
löscht. Zweifellos bedeutet der Gehorsam des Sohnes einen unüberbietbaren 
sittlichen Wert, der die Heiligkeit und Gerechtigkeit Gottes in der Welt mani- 
festiert. Nur muß von dieser Vorstellung einer Genugtuung durch den Gehor- 
sam des Sohnes für die Sünde der Welt die Vorstellung eines Tauschgeschäftes 
oder gar der Bestrafung der Schuld an dem unschuldigen Jesus ferngehalten 
werden. Und weiterhin darf nicht übersehen werden, daß das Kreuzesereignis 
selber die Wirkung und letztlich nicht die Ursache einer durch nichts als durch 
die freie Liebe Gottes und seine ungeschuldete Gnade bewirkten Initiative 
Gottes selbst ist, der versöhnt, weil er die alle Schuld vergebende und überho- 
lende Liebe ist. So dürfen wir vielleicht für unser Verständnis dieser objektiven 
Versöhnung es mit der Aussage hier genug sein lassen, daß der Gehorsam des 
Sohnes in radikaler Liebe zum Vater und gleichzeitig in bedingungsloser Soli- 
darität mit der Menschheit das geschichtliche Ereignis ist, in dem die verge- 
bende Liebe Gottes in der Welt selber irreversibel geworden und zur Erschei- 
nung gekommen ist. 

Die Versöhnung mit Gott als Grund der Versöhnung untereinander 

Noch einen Aspekt dieser Versöhnung müssen wir ausdrücklich nennen: 
Wenn es eine Einheit zwischen der Liebe Gottes und der Liebe unter den Men- 
schen gibt, wenn die Liebe zwischen uns Menschen, so wie sie sein muß, in letz- 
ter Radikalität nur möglich ist, weil sie in Gott und in der gegenseitigen Liebe 
zwischen Gott und dem Menschen geschieht, dann ist damit von vornherein 
gegeben, daß die wirklich radikale Versöhnung zwischen den Menschen nur 
möglich ist in Gott und dem Ereignis seiner Versöhnung mit der Welt. Die Un- 
versöhntheit zwischen den Menschen, die letzthinnige Unmöglichkeit, zwi- 
schen den Menschen von den Menschen allein her sich gegenseitig radikal zu 
vergeben, ist von solcher Unerbittlichkeit, daß nur Gott selbst versöhnend den 
Abgrund ausfüllen kann, den die fürchterlichen Taten der Menschen unterein- 
ander aufgerissen haben. Die Klugheit der Welt fordert oft das gegenseitige 
Vergeben unter den Menschen, weiß aber nicht, wie solches wirklich gesche- 
hen könne; sie meint, daß man vielleicht vergeben solle, aber nicht vergessen 
könne. Haß, Untreue, radikale Ungerechtigkeit und Mord können den Näch- 
sten so tödlich und so unwiderruflich treffen, daß man in dieser Welt und Ge- 



Karl Rahner 2Qg 

schichte nicht sehen kann, was Versöhnung und Vergebung bewirken könnte. 
Nur die göttliche Selbstmitteilung in Liebe kann jene Schuld auslöschen, durch 
die diese bodenlosen Abgründe zwischen den Menschen geschaffen wurden. 
Aber von dieser Einheit zwischen Nächstenliebe und Gottesliebe her gilt dann 
auch: Wo Menschen sich wirklich die Schuld vergeben, wozu sie von sich aus 
gar nicht fähig sind und worin sie deshalb bewußt oder anonym von Gottes ver- 
gebender Liebe getragen sind, geschieht auch Versöhnung der Welt mit Gott. 

Freilich, wenn man das alles so schnell und von der traditionellen Theologie 
eingeübt sagt, erschrickt man selber, und es überfällt einen die Angst, man 
rede vage Theologie. Aber wenn einer innehält, in sich geht und irgendwie un- 
ter aller Banalität des Alltags so etwas ahnt von der tödlichen Schuld, die ihn 
mit der heiligen Liebe Gottes und seinem Nächsten entzweit, und wenn er 
dennoch in einer letzten Kraft hofft, daß diese Schuld nicht das letzte Wort für 
seine Existenz sei; wenn er in einer Kraft, die er nicht als eigene empfindet, 
hofft, daß seine Schuld von einer alles versöhnenden Vergebung überholt sei - 
dann ist in solcher Hoffnung schon ja gesagt zu dem alles Versöhnenden, den 
wir Gott nennen; ja gesagt dazu, daß die entsetzlichen Abgründe der Schuld 
doch schon ausgefüllt sind durch die Liebe dieses Gottes und daß dieser Ver- 
gebung gegenüber nur eines nicht getan werden darf, nämlich sie für selbstver- 
ständlich zu halten und sie nicht anzunehmen in der zitternd demütigen Anbe- 
tung der schuldigen Kreatur, die Gott die Ehre gibt und durch ihn mit ihm und 
mit allen anderen sich versöhnt weiß. 

Stellvertretende Versöhnung 

Wenn wir bisher von Versöhnung mit Gott gesprochen haben und wenn wir 
dabei sagten, daß solche Versöhnung Gottes mit der Welt in Jesus Christus ge- 
rade auch dann sich ereigne und in Erscheinung trete, wo ein Mensch es ver- 
mag, dem anderen seine abgründige Schuld gegen ihn zu vergeben, dann haben 
wir, ohne Worte zu machen, eigentlich auch schon etwas von einem Heiligen 
wie Maximilian Kolbe gesagt. Er gehört zu den überzeugenden Erscheinungen 
der versöhnenden Liebe zwischen den Menschen, die die versöhnende Liebe 
Gottes zur Welt unter uns greifbar sein läßt. Durch ihn wird uns auch der Be- 
griff der Stellvertretung greifbar vor Augen geführt. 

Aber dieser Begriff ist dunkel, und wir sollten es uns mit ihm im Verständnis 
unserer eigenen Existenz nicht zu leicht machen. 

Das Ungenügen des juristischen Verständnisses 

Selbstverständlich gibt es den Begriff der Stellvertretung im juristischen Be- 
reich. Wie immer einer auch, genauer gesehen, dazu ermächtigt sein mag, auf 



Versöhnung und Stellvertretung 107 

jeden Fäll kann ein Mensch für einen anderen durch seine Setzung eine Situa- 
tion und Bestimmung bewirken, die diesen anderen sittlich verpflichtet. Man 
kann z. B. eine Ehe eingehen durch einen Prokurator; man kann einen ande- 
ren ermächtigen, für einen selbst einen Vertrag zu schließen, an den man dann 
gebunden ist. Aber diese Stellvertretung in der Dimension des Rechtes führt 
uns nicht eigentlich weiter bei dem Problem, das uns hier beschäftigt. Denn für 
uns handelt es sich doch um die Frage, ob es denkbar sei, daß einer einem ande- 
ren eine sittliche Leistung vor Gott abnehmen könne, die dieser eigentlich 
selbst seinem Gott schuldet. Wenn man diese Frage letztlich verneinen muß, 
bleibt dann noch etwas von dem Begriff der Stellvertretung in der religiösen 
Dimension des Verhältnisses zwischen Gott und den Menschen übrig? 

Die Unmöglichkeit, die menschliche Freiheitstat 
durch die Tat eines anderen zu ersetzen 

Das Wort •Stellvertretung" wird in der religiösen Sprache oft verwendet. 
Wenn der Papst •Vicarius Christi" (Stellvertreter Christi) im Bereich der Kir- 
che als einer gesellschaftlichen Institution genannt wird, dann gehört das wohl 
in die rechtliche Dimension und braucht uns hier nicht zu beschäftigen. Wenn 
aber vom stellvertretenden Leiden Christi die Rede ist und das Wort, daß er 
,,für uns gelitten und Genugtuung getan habe", in diesem Sinne einer Stellver- 
tretung verstanden wird, dann bewegt sich doch unsere Sprache in einer reli- 
giösen Dimension und gibt uns die Frage auf, die nicht so leicht zu beantworten 
ist: Kann einer einem anderen im Ernst eine Aufgabe, eine Haltung, eine Tat 
vor Gott und auf ihn hin, die diesem eigentlich abverlangt wird, abnehmen, 
so daß dieser sie selber nicht leisten muß? 

Diese Frage darf nicht durch die Selbstverständlichkeit verdunkelt werden, 
daß die sittlichen Taten des einen für den anderen wichtig, ja sogar heilsbe- 
deutsam sein können. Wenn man die •Stellvertretung" in der Mitte des eigent- 
lichen Heilsvollzuges als solchen situieren wollte, dann würde das bedeuten, 
daß eine heilsbedeutende, heilswirkende Tat, die einer leisten müßte, ihm von 
einem anderen abgenommen würde; er müßte somit diese nicht mehr selbst lei- 
sten und könnte dennoch sein Heil erlangen. In diesem Sinne nun aber, so müs- 
sen wir sagen, gibt es keine Stellvertretung. 

Das Wort des Neuen Testamentes •hyper hemon"6 kann für die Legitimie- 
rung einer solchen Stellvertretung nicht aufgerufen werden. •Hyper" bedeutet 
in sehr vielen Fällen sicher •zugunsten von", und in keinem Fall muß es anders 
verstanden werden. Darüber hinaus muß man bei einem Blick auf das Ganze 
der christlichen Theologie sagen, daß ihr Gesamtduktus eine solche Stellver- 

6 Vgl. dazu Theologisches Wörterbuch (s. Anm. 1) VIII, 1969, 510-518 (H. Riesenfeld). 



Karl Rahner 108 

tretung ausschließt. Wenn man davon ausgeht und voraussetzt, daß von nie- 
mandem ernsthaft im Bereich des Sittlichen gefordert werden kann, was er 
schlechthin nicht zu leisten vermag, daß das Ausbleiben einer solchen Leistung 
nie eine Schuld bedeuten kann, dann muß man ebenso sagen, daß Gott bezüg- 
lich des Heiles von jedem Menschen alles Heilsbedeutsame verlangt und ihm 
nichts erläßt. Um diese Selbstverständlichkeit zu verdeutlichen, darf man 
durchaus behaupten, daß jeder Mensch sich durch die Tat seiner eigenen Frei- 
heit selbst erlöse, daß Selbsterlösung und Fremderlösung keine sich gegensei- 
tig ausschließenden Begriffe sind. Denn die •Fremderlösung" des Menschen 
durch Jesus Christus bedeutet nicht, daß dem Menschen etwas erlassen würde, 
was er selber durch seine Freiheit leisten muß, oder daß ihm etwas gegeben 
würde, was er selbst nicht bewirken kann und von ihm dennoch gefordert wür- 
de; sie bedeutet, daß Gott durch seine Gnade im Blick auf Jesus Christus und 
sein Kreuz dem Menschen die Möglichkeit gewährt und anbietet, in der radi- 
kalsten Selbstübergabe seiner Existenz durch Glaube, Hoffnung und Liebe 
seine eigene heilshafte Endgültigkeit zu konstituieren. 

Jede kreatürliche Freiheitstat setzt die Gegebenheit der Möglichkeit dazu 
von Gott voraus. Und insofern ist die Möglichkeit des Heiles durch die freie 
Liebe Gottes und so durch Gnade gegeben. Aber die Realisation dieser Mög- 
lichkeit ist die Tat unserer Freiheit, die uns nicht erlassen wird, auch wenn wir 
nicht nur das Können, sondern auch unser Tun selbst noch einmal als das Ge- 
schenk der Gnade Gottes preisen müssen und dürfen. Die Fremderlösung, so 
könnte man sagen, ist die gnadenhafte Geschenktheit unserer Selbsterlösung. 
Wo eine solche Tat der Freiheit, durch die der Mensch sich selber rettet, nicht 
möglich ist, weil ihre Voraussetzungen fehlen, mag ein solcher unmündiger 
Mensch immer noch das ewige Heil empfangen an seiner Freiheit vorbei - aber 
dies eben nur, weil ihm eine konkret vollziehbare Freiheit gar nicht gegeben 
ist. Dies aber ändert nichts an dem eben formulierten Axiom des Ineinanders 
von Fremd- und Selbsterlösung. In der Dimension des Heilsvollzugs scheint 
mir daher der Begriff der Stellvertretung ein mindestens mißverständlicher 
Begriff zu sein, den man ohne Schaden vermeiden kann. 

Die Solidarität der Menschen bis in ihre Freiheitstat 

Worin aber besteht und bleibt das Wahre und Gültige, das doch offenbar mit 
diesem problematischen Begriff der Stellvertretung anvisiert war? Es ist im 
Gebiet des Heilsvollzuges eine Solidarität der Menschen untereinander und 
mit dem Gottmenschen gemeint, die bis in die letzte Wurzel unserer Existenz, 
bis in die Dimension der Heilsentscheidung hineinreicht. Es ist damit gemeint, 
daß es eine heilshafte menschliche Solidarität gibt, daß - mit anderen Worten - 
die konkrete Wirklichkeit jedes geistigen Subjektes, Mensch genannt, auch 



Versöhnung und Stellvertretung 109 

durch die Wirklichkeit der anderen und auch durch deren Freiheitstaten mit- 
bestimmt ist. 

Das ist eigentlich eine Selbstverständlichkeit. Schon die materielle Welt ist 
eine Einheit, in der jede Einzelwirklichkeit durch das Ganze dieser Welt mit- 
bestimmt ist und gar nicht adäquat ausgesagt werden kann, ohne das Ganze der 
Welt mitzubestimmen. Wenn ein Kind seine Puppe aus der Wiege wirft, sagte 
ein bedeutender Physiker, zittert der Sirius. Darüber hinaus sind wir biologisch 
und gesellschaftlich immer und unausweichlich von der Natur- und Geistesge- 
schichte bestimmt, was die Summe der Vorkommnisse und der Taten von an- 
deren ausmacht. In jeder unserer Freiheitstaten sind wir die Empfänger und 
Erben unserer Geschichte, von ihr abhängig, ob wir sie übernehmen oder ge- 
gen sie protestieren. 

Im christlichen Verständnis der Welt und unserer Existenz reicht diese Soli- 
darität bis dorthin, wo unsere letzte Heilsentscheidung fällt. Solidarisch sind 
wir nicht bloß in unserer greifbaren Gesellschaft und unserer profanen Ge- 
schichte, sondern auch noch dort, wo wir in einer scheinbar radikalen Einsam- 
keit und Vereinzelung unser letztes Verhältnis zu Gott über alle innerweltliche 
Wirklichkeit hinaus in Freiheit bestimmen. Jeder tätigt seine ewige Endgültig- 
keit in Freiheit, die unabwälzbar je seine eigene ist; aber in diese Endgültigkeit 
• ob sie ein letztes Ja oder ein letztes Nein bedeutet • gehen alle die Vorausset- 
zungen einer solchen frei getätigten Endgültigkeit ein und damit auch all das, 
was in der Menschheitsgeschichte als ganzer an Notwendigkeit und Freiheit 
gegeben gewesen ist. Der christliche Glaube ist sogar davon überzeugt - 
gleichgültig, wie dies genauer verständlich gemacht werden kann -, daß selbst 
die Zukunft, die offensichtlich doch bloßes Noch-nicht-Sein bedeutet, schon in 
unserer eigenen Freiheitssituation mitbestimmend gegeben ist. Sonst könnte 
man ja z. B. nicht sinnvoll sagen, daß auch die, die vor Christus und in Freiheit 
ein christliches Heil sich erwirkten, von Christus wesentlich tangiert sind. 

In der einen Welt- und Heilsgeschichte sind durch alle Zeiten und Räume 
hindurch alle miteinander solidarisch, alle bedingen für alle die Situation und 
die Möglichkeiten der Freiheit aller mit; und dies ist auch dort noch wirklich, 
wo jemand einen letzten Protest in Freiheit gegen diese Solidarität erheben 
würde; diese reicht bis an die Grenze der Wirklichkeit, auch wenn natürlich 
dieses eine •Feld" jeder Freiheitsexistenz nicht einfach eine schlechthin ho- 
mogene Struktur aufweist, auch wenn nicht jeder jedem in gleicher Weise soli- 
darisch ist. 

Die Solidarität in Jesus Christus 

Christlich glauben wir darüber hinaus, daß dieses eine Feld unbegrenzter Soli- 
darität letztlich konstituiert oder doch verdichtet wird durch die Tat des einen 



Karl Rahner 110 

Jesus Christus, der seine ihm vorgegebene Solidarität mit den Menschen über- 
haupt auch dort noch in freier Liebe durchhielt und nicht aufkündigte, wo sie 
für ihn das Kreuz und den Tod in Gottverlassenheit bedeutete. Es ist, wie Pius 
XII. sagte, ein Mysterium, das uns erbeben läßt, daß in diesem Sinne jeder für 
das Heil jedes anderen verantwortlich ist7. Damit ist umgekehrt auch gegeben, 
daß das eigene Heil, so sehr es die Tat der eigenen Freiheit ist, immer auch das 
Geschenk der Liebe und Treue aller in der ganzen Menschheitsgeschichte 
bleibt. Von unten her könnte dieser Satz nur gelesen werden als Aussage da- 
von, daß die Freiheitssituation, die in die letzte und endgültige Freiheitstat ei- 
nes Menschen eingeht, mitkonstituiert ist durch die Tat aller übrigen Men- 
schen. Wenn wir diesen Satz aber von Gott her sehen; wenn wir bedenken, daß 
- um mit Paulus zu reden (Phil 2,13) - nicht nur das Können, sondern auch die 
Freiheitstat selbst, so sehr sie unabwälzbar die unsere ist, die Tat Gottes ist, der 
nach seinem Wohlgefallen unser Tun wirkt; und wenn wir weiter bedenken, 
daß dieses unser Tun als Gnade Gottes uns von Gott gegeben wird, weil und in- 
sofern Er das heilshaft Gute dieser ganzen Menschheitsgeschichte will, dann 
können wir auch sagen, daß nicht nur die Konstitution unserer Freiheitssitua- 
tion, sondern auch unsere Freiheitstat selbst, die ewiges Heil wirkt, mitgetra- 
gen wird durch die Solidarität, in der wir untereinander und mit Jesus Christus 
verbunden sind. 

Auch unsere Freiheit in ihrer letzten Entscheidung lebt noch einmal in der 
Kraft der freien Liebe Jesu und aller Menschen, die mit ihm durch alle Zeiten 
hindurch ihr Heil gewirkt haben. Nicht nur durch Beispiel und Belehrung sind 
wir mit-einander verbunden. Die Solidarität untereinander ist noch in den ge- 
heimsten Wurzeln unserer Existenz gegeben, die nur Gottes Allwissenheit um- 
faßt, der allein das Ganze der Welt und der Geschichte in der gegenseitigen 
Bedingung aller seiner Teile sieht und will. Es mag phantastisch und absurd 
klingen und ist doch wahr, wenn man von da aus sagen muß, daß wir nicht nur 
in einem fundamentalsten Sinne von der Liebe Jesu leben und von ihr her un- 
sere ewige Endgültigkeit wirken, sondern daß wir z.B. auch in unserer Exi- 
stenz solidarisch von Maximilian Kolbe her leben und wirken, ja sogar daß 
auch er von uns her in der Solidarität unseres guten und bösen Wirkens sein 
Martyrium auf sich nahm. 

Es ist wahr, daß schließlich die ganze Menschheits- und Heilsgeschichte eine 
große Symphonie ist zur Ehre der Liebe Gottes, die die Sonne und die Sterne 
bewegt. 

7 Vgl. dazu Mystici Corporis, 43: •Ein wahrhaft schaudererregendes Mysterium, das man niemals 
genug betrachten kann: daß nämlich das Heil vieler abhängig ist von den Gebeten und freiwilligen 
Bußübungen der Glieder des geheimnisvollen Leibes Jesu Christi, die sie zu diesem Zweck auf sich 
nehmen, und von der Mitwirkung, die die Hirten und Gläubigen, besonders die Familienväter und 
-mütter unserem göttlichen Erlöser zu leisten haben." 




