
Die älteste Passionsgeschichte 
Eugen Biser, München 

Glaube und Erfahrung 

Im religiösen Bewußtsein der Gegenwart besteht eine deutliche Neigung, den 
Dingen auf den Grund zu gehen. Das heißt aber nicht, daß es der heutige 
Glaube besonders •genau wissen will", sosehr ihn das ihm allenthalben entge- 
gentretende Informationsangebot in diese Richtung drängt. Eher ist das Ge- 
genteil der Fall. Weniger als je ist ihm an präzisen Begriffen, festgeschriebenen 
Formeln und zwingenden Argumenten gelegen. Er folgt vielmehr der Devise: 
,, Gib mir Erfahrung, und ich glaube!'' Auf den Grund gehen möchte er seinem 
Gegenstand somit in dem Sinn, daß er ihn bis dorthin zurückverfolgt, wo er sich 
ihm in seiner ursprünglichen Gestalt darstellt, und wo demgemäß auch die Er- 
fahrungsquellen fließen.* 

In erster Linie trifft das auf das Passionsgeschehen zu. Denn der heutige 
Glaube steht nun einmal unter dem Eindruck der theologischen Kritik, die ihm 
klarmacht, daß die ursprüngliche Heilsbotschaft in der großen Tradition zwar 
unverfälscht bewahrt, gleichzeitig aber wie ein Bildwerk aus alter Zeit durch 
nacharbeitende Interpretation vielfach überlagert wurde. So strebt er ganz 
unwillkürlich zurück zu jenem Bild, das Paulus im Sinn hat, wenn er den in ih- 
rem Glauben verunsicherten Gemeinden von Galatien in höchtster Erregung 
schreibt: 

Ihr blödsinnigen Galater; wer hat euch nur verhext, wo euch doch Chri- 
stus als der Gekreuzigte vor Augen gestellt worden ist! (Gal 3,1) 

Tatsächlich setzten in letzter Zeit eine ganze Reihe von Theologen ihren wis- 
senschaftlichen Scharfsinn daran, die Urfassung der Passionsgeschichte freizu- 
legen, um so dem •ureigenen Tod" Jesu auf die Spur zu kommen. Auf diesem 
Weg der Rekonstruktion kommt man auch wirklich weit zurück, aber doch nur 
bis an jene Schwelle, an der das berichtende Interesse überhaupt erst aufkam. 
Dabei zielt dieses Interesse auf eine in erster Linie beschreibende und darstel- 
lende Form des Erzählens, wie sie etwa im Bericht der Emmaus-Jünger vor- 
liegt, wenn sie dem unerkannten Wegbegleiter, der als einziger nichts von den 
schrecklichen Ereignissen der Vortage zu wissen scheint, einen kurzen Abriß 
des tödlichen Geschehens um Jesus mit den Worten geben: 

* Der Beitrag steht in innerem Zusammenhang mit den schon veröffentlichten Aufsätzen: Die äl- 
teste Weihnachtsgeschichte, in: GuL 54 (1981) 405^10; Die älteste Ostergeschichte, in: GuL 55 
(1982)  139-148. Für GuL 56 (1983), Heft 3 ist vorgesehen: Die älteste Pfingstgeschichte. 



Eugen Biser 112 

Er war ein Prophet, mächtig in Wort und Tat vor Gott und dem ganzen 
Volk. Doch unsere Hohenpriester und Führer haben ihn zum Tod verur- 
teilt und ans Kreuz geschlagen. Wir aber hatten gehofft, daß er es sei, der 
Israel befreien werde. Und nun ist heute schon der dritte Tag, seitdem 
dies geschah. (Lk 24,19-21) 

Doch der Bericht wird schwerlich am Anfang gestanden haben! Dafür setzt er 
viel zu sehr die Distanz dessen voraus, der, sofern er glaubt, das Entsetzliche in 
sich bereits bewältigt haben muß, um davon überhaupt in berichtender Rede 
sprechen zu können. Bewältigt aber wurde die Passion Jesu mit allem, was sie 
an Schrecklichem und Unfaßlichem umgriff, sicher nicht durch Erzählen, son- 
dern durch Gebet und Meditation. 

Bewältigung durch Meditation 

Für beides bietet das Neue Testament Beispiele. Für das Gebet der Christus- 
hymnus des Philipperbriefs, der in feierlicher Rühmung von dem den Todes- 
weg beschreitenden Erlöser sagt: 

Er erniedrigte sich 
und war gehorsam bis zum Tod, 
bis zum Tod am Kreuz. 
Darum hat ihn Gott über alle erhöht 
und ihm einen Namen verliehen, 
der größer als alle Namen ist, 
damit vor dem Namen Jesu 
jedes Knie sich beuge ... und jeder Mund bekenne: 
Jesus Christus ist der Herr. (Phil 2,8-11) 

Hier wird eine Linie nachgezogen, die der meditativen Besinnung schon des- 
halb naheliegt, weil sie der Lebenslinie entspricht, die nach Ausweis der in den 
Psalmen wiedergegebenen Gebetsrufe gerade der Beter in sich entdeckt. 

Noch ursprünglicher wirkt jedoch die Aussage des Hebräerbriefes, die aus 
schlichtem meditativen Hinschauen - und Hinhorchen - auf das Passionsge- 
schehen hervorgegangen sein dürfte. Der Ausdruck •Hinhorchen" ist dabei 
um so mehr am Platz, als die Passion Jesu in dieser Sicht als ein Dialoggesche- 
hen erscheint: als der Aufschrei des von Todesnot befallenen Gottessohnes, 
der in seiner Bedrängnis Erhörung findet. In ihrer einfachsten und in dieser 
Einfachheit vermutlich auch sinngerechten Fassung lautet die Stelle: 

In den Tagen seines Erdenlebens hat er mit lautem Schreien und unter 
Tränen Gebete und Bitten vor den gebracht, der ihn vom Tod erretten 
konnte. Und er ist erhört und aus seiner Bedrängnis befreit worden. 
(Hebr 5,7) 



Die älteste Passionsgeschichte 113 

Meditative Klärung 

Daß dieses Wort aus meditativer Versenkung in das Passionsgeheimnis Jesu 
hervorging, ergibt sich schon aus der Einfachheit seiner Aussage. Denn mit der 
recht geübten Meditation ist stets ein Klärungsprozeß verbunden. Wer medi- 
tierend bei sich selber Einkehr hält, erlebt im Vorgang der Sammlung und 
Konzentration, wie sich unversehens die Fäden der schicksalhaften Verflech- 
tungen entwirren, wie sich die Fessel der Leidenschaften löst, wie sich das 
Dunkel verworrener Lebensverhältnisse lichtet. Insofern führt die Meditation 
dorthin, worauf gerade das heutige Glaubensinteresse gerichtet ist: auf den 
Grund der Dinge. Denn dort, in der ungeschiedenen Fülle des Grundes, ist die 
Vielfalt noch eins, die Komplexität noch durchsichtig, der Rätselgang der Ge- 
schehnisse noch verstehbar. Deshalb besteht das Zeichen, daß dieser Grund 
erreicht ist, darin, daß scheinbar beziehungslose Gegebenheiten mit einem 
Mal in einem inneren Zusammenhang erscheinen und dort, wo der Eindruck 
komplizierter Vielfalt besteht, klare Grundverhältnisse zum Vorschein kom- 
men. 

Ganz unverkennbar ist die Passionsaussage des Hebräerbriefs von dieser 
Einfachheit gekennzeichnet. Wie die Eingangswendung •In den Tagen seines 
Erdenlebens" erkennen läßt, setzt sie mit einem Rückblick auf die Lebensge- 
schichte Jesu ein. Aber sie überspringt dabei nicht nur, wie dies in den Evange- 
lien geschieht, die lange Zeit der in der Verborgenheit verbrachten Vorberei- 
tungsjahre, sondern auch das, was für die Sicht der Evangelien vorrangig und 
wichtig ist: das öffentliche Auftreten Jesu, seine Heilspredigt, die sprachliche 
Wunderwelt seiner Gleichnisse und die Vielfalt seiner Heilshandlungen, mit 
denen er in der Sprache seiner Taten das wiederholt, was den Hauptinhalt sei- 
ner Heilsverkündigung ausmacht, die Botschaft: •Das Gottesreich ist nah!" 
(Mk 1,15) Von alledem ist im Passionswort des Hebräerbriefs noch nicht ein- 
mal beiläufig die Rede; statt dessen richtet es seinen Blick •unverwandt", wie 
es einmal im Lukas-Evangelium von Jesus selber heißt (9,51), auf das Todes- 
geschehen, das mit den Worten umschrieben wird: •Mit lautem Schreien und 
unter Tränen brachte er Gebete und Bitten vor den, der ihn vom Tod erretten 
konnte." 

Der zentrale Blickpunkt 

Doch was ist mit diesem Hinweis auf den in höchster Todesnot von Jesus aus- 
gestoßenen Gebetsschrei wirklich gemeint? Für nicht wenige Erklärer der 
Stelle liegt die Antwort auf der Hand: der Gebetskampf Jesu in Getsemani! 
Tatsächlich spricht der Lukas-Bericht von einem •angstvollen Kampf" und 
davon, daß der mit Gott Ringende dabei •inständiger" gebetet habe (22,44). 
Von einem Aufschrei des Beters ist dagegen nicht die Rede. Wohl aber weiß 



Eugen Biser , 114 

die älteste Kreuzigungsgeschichte, um deren Wiederherstellung sich die heu- 
tige Forschung bemüht, davon zu erzählen, daß Jesus mit einem lauten Auf- 
schrei verschied. Das gilt, wohlgemerkt, vom ältesten Passionsbericht! Wenn 
es aber zum einen zutrifft, daß der Bericht vom schrecklichen Ende Jesu eine 
meditative Verarbeitung voraussetzt, weil die berichtende Darstellung erst auf 
ihrer Grundlage möglich ist; und wenn es zum zweiten zutrifft, daß die Pas- 
sionsaussage des Hebräerbriefs diese vorgängige Leidensmeditation wider- 
spiegelt, verliert die Annahme, daß es sich bei ihr um eine Anspielung auf die 
Getsemani-Szene handelt, jeden Halt. Denn selbst wenn die frühe Christen- 
heit anders gewichtet und dem Gebetskampf Jesu in Getsemani eine größere 
Bedeutung zugemessen hätte, als es später üblich war, ist es doch ganz ausge- 
schlossen, daß sie den Kreuzestod übergangen und statt dessen lediglich den 
Gebetskampf erwähnt hätte. 

Freilich, für eine derartige Ausklammerung des Kreuzestodes gibt es ein 
großes, monumentales Zeugnis! Es ist der christologische Zyklus, den Theo- 
derich der Große im obersten Mosaikfries seiner Palastkirche, die später dem 
Stadtpatron von Ravenna, dem heiligen Apollinaris, geweiht wurde und seit- 
dem Sant' Apollinare nuovo heißt, anbringen ließ. Die Vorstellung von einer 
Kreuzigung muß damals für viele Christen noch so entsetzlich gewesen sein, 
daß der Mosaizist auf sie verzichtete und demgemäß an die Szene der Kreuz- 
tragung sofort die der Frauen am offenen Grab, also der Auferstehung, an- 
schloß. Eine derartige Hemmung kannte jedoch das Urchristentum noch nicht. 
So spricht etwa Paulus im Galaterbrief nicht nur davon, daß er seinen Adressa- 
ten Jesus •als den Gekreuzigten vor Augen gestellt" habe (3,1), sondern, er- 
schütternder noch, von dem •Fluch", zu dem der Gekreuzigte für uns gewor- 
den sei (3,13). 

Nein, die Urgemeinde hatte keine Veranlassung, das Kreuz zugunsten einer 
anderen, womöglich •erträglicheren" Szene der Passionsgeschichte zu über- 
gehen. Wohl aber muß bei den Erklärern, die das unterstellen, eine eigentüm- 
liche Hemmung und Blickbefangenheit angenommen werden. Und es ist auch 
leicht zu ersehen, worin ihre Schwierigkeit besteht. Sie liegt noch nicht einmal 
so sehr in der Vorstellung, daß der leidende Jesus zu seinem Gott geschrien 
habe, als vielmehr in dem Zusatz: •Und er ist erhört und aus seiner Bedrängnis 
befreit worden." Denn das geschah nach dem einmütigen Zeugnis sämtlicher 
Berichte gerade nicht! Begleitet vom hohnvollen Zuruf der Umstehenden: 
•Hilf dir selbst, steig herab vom Kreuz!" (Mk 15,30) nimmt das tödliche Ge- 
schehen seinen unerbittlichen Lauf. Demnach bestand die Bodenlosigkeit im 
Abgrund des Kreuzesleidens Jesu gerade darin, daß sich keine Hand regte, um 
ihm, der so vielen Leidenden die heilende Hand aufgelegt hatte, auch nur eine 
Erleichterung in seiner Qual zu bringen und, furchtbarer noch, daß auch aus 
der Höhe des Himmels kein Lichtstrahl herabfiel, der die Nacht seiner Qualen 



Die älteste Passionsgeschichte 115 

erhellte. Mehr noch: Gott schien den fallen gelassen zu haben, der sich ganz für 
ihn verwendet, ganz mit seiner Sache identifiziert hatte. Mit diesem ebenso of- 
fenkundigen wie schrecklichen Tatbestand ließ sich, so schien es, der Gedanke 
des Hebräerbriefs von der Erhörung des Notschreis, den Jesus in seiner To- 
desqual ausstieß, beim besten Willen nicht zur Deckung bringen. 

Der große Notschrei 

Wie unüberwindlich groß diese Schwierigkeit von manchen Erklärern emp- 
funden wurde, zeigt die Tatsache, daß einige von ihnen allen Ernstes damit 
rechneten, daß im Lauf der Textüberlieferung der ursprüngliche Wortlaut in 
sein Gegenteil verkehrt worden sei; denn ursprünglich sei nicht von einer Er- 
hörung, sondern von der Nicht-Erhörung des leidenden Gottessohnes die 
Rede gewesen. Doch damit läßt sich das Problem sicher nicht beseitigen. Denn 
das Bild von einem Sterben, dem jede menschliche und göttliche Hilfe versagt 
bleibt, entspricht tatsächlich der Darstellung, die der älteste Kreuzigungs- 
bericht, den die Forschung unter den späteren Überformungen freilegte, 
bietet. Es ist der Bericht von einer Todesnot, der alles verweigert wird, womit 
menschliche Sinnerwartung gerade dann, wenn es zum Äußersten kommt, 
rechnet. Obwohl Jesus für die Sache Gottes stirbt, geschieht nichts zu seiner 
Rettung oder auch nur zu seiner Rechtfertigung. Weder steigt er, wie ihm der 
höhnische Chor seiner Feinde rät, aus eigener Machtvollkommenheit vom 
Kreuz herab, noch erscheint ein himmlischer Retter, wie ihn die den Aufschrei 
des Sterbenden mißverstehenden - vielleicht sogar böswillig mißverstehenden 
- Gegner in Gestalt des Nothelfers Elija erwarten (Mk 15,35), um ihn im letz- 
ten Augenblick seiner Bedrängnis zu entreißen. Ja, man wird geradezu sagen 
müssen, daß der älteste Kreuzigungsbericht seine Spitze darin hat, daß nichts 
nach Art dieser Vorstellung von einer Rettung in letzter Stunde geschieht. 
Deshalb konnte gelegentlich auch die Ansicht aufkommen, daß Jesus in einem 
Zustand tiefster Verzweiflung gestorben sei, von Zweifeln an sich und seiner 
Sendung umdüstert, so daß ihm nur noch der Entsetzensschrei über die innere 
und äußere Qual blieb, aus der es kein Entrinnen gab. Danach wäre das 
Psalmwort •Mein Gott, mein Gott, warum hast du micht verlassen?" (Mk 
15,34), das die Evangelienberichte aus diesem Aufschrei heraushören, nichts 
weiter als der letzte, verzweifelte Ausdruck äußerster Verlassenheit, ein 
Schrei, der an niemanden ergeht und sich, so erschütternd er klingt, zuletzt nur 
in antwortloses Schweigen verliert. 

Die göttliche Erhörung 

Wenn man den Kreuzigungsbericht in dieser äußersten Zuspitzung erfaßt, 
wird klar, daß sich die Passionsaussage des Hebräerbriefs mit ihm nicht in Ein- 



Eugen Biser 116 

klang bringen läßt. Sie spricht davon, daß der zu seinem Gott Aufschreiende 
Erhörung fand und aus seiner Todesnot befreit wurde. Hier aber, im Evange- 
lienbericht, ist davon noch nicht einmal in leisen Ansätzen die Rede. Im Ge- 
genteil: Diesem Bericht zufolge besteht die Bitterkeit des Sterbens Jesu gerade 
darin, daß ihm jede Erhörung versagt bleibt. Wenn auf die Todesnot des Kreu- 
zes dann doch die Auferstehung folgt, dann nach Art einer göttlichen Gegen- 
initiative, die eine alle Erwartung sprengende Wiedergutmachung dessen er- 
bringt, was die Menschen ihrem größten Wohltäter antaten, als sie ihn aus ihrer 
Gemeinschaft ausstießen und ihn wie ihren schlimmsten Feind ums Leben 
brachten, Auferstehung, das ist im Sinn dieser Berichte ein Akt göttlicher 
Kompensation, mit dem dort, wo die Mächte der Vernichtung endgültig zu 
triumphieren schienen, das Leben einen neuen, durch Gottes schöpferische 
Allgewalt bewirkten Anfang nimmt. Doch war damit schon alles gesagt? 

Daß so gefragt - und weitergefragt - werden muß, ergibt sich aus dem medi- 
tativen Charakter der Hebräerstelle. Denn der Meditation ist es eigen zu ver- 
binden, wo der Bericht trennt, Zusammenhänge zu erkennen, wo der Bericht 
unverbundene Fakten aufzählt. Und es gibt tatsächlich im Lebensbericht, den 
die Evangelien von Jesus bieten, keinen schärferen Einschnitt als den zwischen 
Tod und Auferstehung. Wo alle Fäden abgerissen und, wie das Emmaus-Ge- 
spräch deutlich macht, alle Hoffnungen begraben schienen, setzt die Auferste- 
hung den neuen göttlichen Anfang. Führt aber am Ende doch eine Brücke über 
diesen Abgrund? Gibt es also dort, wo alle menschliche Erwartung leer auszu- 
gehen schien, am Ende doch noch eine unausdenklich göttliche Erhörung? 

Die Antwort der Auferstehung 

Je schärfer man diesen Tatbestand herausarbeitet, desto deutlicher kommt das 
zum Vorschein, was das Eigenleben der Hebräerstelle ausmacht. Sie stellt dort 
eine Verbindung her, wo die Evangelien trennten. Sie sieht dort einen Zu- 
sammenhang, wo die Evangelien die Kluft zwischen Tod und Auferstehung 
aufrissen und vor ihr stehenblieben. Ersichtlich wird dieser Zusammenhang 
freilich nur unter der Voraussetzung, daß man das Wort vom Wehgeschrei und 
den Tränen Jesu auf den Gekreuzigten und nicht, wie vielfach in früheren Er- 
klärungen, auf den Geängstigten von Getsemani bezieht. Denn dann - und nur 
dann - bekennt sich die älteste Passionsgeschichte zu der Überzeugung, daß 
der Aufschrei des Gekreuzigten, sosehr er dem äußeren Eindruck nach reso- 
nanzlos verhallte, zuletzt doch nicht ins Leere ging, sondern Erhörung fand. 
Was Gott mit der Auferstehung des Gekreuzigten ins Werk setzte, läßt sich 
dann nicht gültiger als in den Satz zusammenfassen: •Und er ist erhört und aus 
seiner Bedrängnis befreit worden." 

Doch damit tritt die Auferstehung in eine völlig neue, unerwartete Perspek- 



Die älteste Passionsgeschichte 117 

tive. Sie ist nicht länger nur der göttliche Kompensationsakt, das Ereignis der 
überreichen Wiedergutmachung all dessen, was menschliche Undankbarkeit 
und Brutalität Jesus antaten; nein, sie ist zuvor und wesentlicher noch die 
Antwort Gottes auf den Aufschrei des Gekreuzigten. Denn auf diesen Auf- 
schrei gab es, wie jetzt deutlich wird, nicht nur die Möglichkeit einer Beant- 
wortung im Sinn menschlicher Heilserwartung. Dem ans Sklavenkreuz Ge- 
schlagenen konnte eben nicht dadurch geholfen werden, daß er aus eigener 
Machtvollkommenheit vom Kreuz herabstieg oder daß in letzter Stunde ein 
Retter auf den Plan trat, um ihn der Todesqual zu entreißen, nein, es gab jen- 
seits dieser menschlich erhofften Aktionen die Möglichkeit einer unendlich 
größeren Beantwortung. Und die bestand in der Hilfe, die Gott nicht gewährt, 
sondern die er ist. Auf den Notschrei seines gekreuzigten Sohnes, das will die 
Hebräerstelle sagen, antwortete der Vater mit seiner göttlichen Selbstzuwen- 
dung, antwortet er mit - sich! Das führt dann freilich zur denkbar wunderbar- 
sten Wende aller Not. Wenn Gott mit sich selbst antwortet, tritt an die Stelle 
des Todes - das Leben, entsteht im Augenblick der schrecklichsten Bedrängnis 
- Freiheit, tut sich im scheinbar unwiderruflichen Ende - ein neuer Anfang 
auf. Das meint die Pfingstpredigt des Petrus, wenn sie davon spricht, daß Gott 
den Gekreuzigten •von den Wehen des Todes befreite" und zu neuem Leben 
erweckte (Apg 2,24). Doch erhielt sich davon auch eine Spur im Bericht der 
Evangelien? 

Der Adressat der Klage 

Es gibt diese Spur, auch wenn sie erst im Licht der Hebräerstelle lesbar wird! 
Und diese Spur besteht in dem geheimnisvollen Doppelsinn des Kreuzeswor- 
tes Jesu. •Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?" hatte er 
sterbend - wie ein an seinem höchsten Stern und Lebensinhalt Verzweifelnder 
- gerufen. Aber war das wirklich ein Verzweiflungsschrei? Verlor sich dieser 
Schrei in ein antwortloses Schweigen? Hätte er in diesem Fall nicht ganz anders 
klingen müssen? So aber, wie er tatsächlich klingt, macht er doch einem jeden, 
der verstehen will, klar, daß Jesus in der Not seiner Gottverlassenheit den Gott 
behält, dem er seine Not zu klagen vermag. Im Notschrei über seine Verlas- 
senheit behält er Gott als den Adressaten seiner Klage. 

Das ist der geheime, beim ersten Hören unersichtliche, aber zuletzt doch 
formbestimmende Hintersinn des Kreuzeswortes Jesu. Und so gesehen, gibt 
dieses Wort zugleich Auskunft über die letzte Zuspitzung, die sein Gottesbe- 
wußtsein erfährt. Von einer •Zuspitzung" muß wirklich geredet werden; denn 
aus dem Gottesverhältnis, wie es sich in der Klage des von seinem Gott Verlas- 
senen bezeugt, bleibt alles ausgeschieden, was auf menschliche Tröstung, Be- 
freiung, Hilfe und Rettung abzielt. Statt dessen wird es gleichsam skelettiert, 



Eugen Biser 118 

zurückgenommen auf den innersten Kern, die reine Göttlichkeit Gottes, also 
auf das, was in einer Passionsdichtung von Gertrud von le Fort •die nackte 
Wüste der Gottheit" heißt. Damit brechen die Berichte der Evangelien ab; sie 
gehen nicht mehr den letzten Schritt des Hebräerbriefs, der hier von •Erhö- 
rung" und •Befreiung" spricht und damit zu verstehen gibt, daß die Antwort, 
die Gott dem Gekreuzigten nicht so sehr gibt als vielmehr •ist", aus innerster 
Notwendigkeit auch seine Rettung nach sich zieht. Doch auch bei den Evange- 
lien bleibt das geheimnisvolle Licht, das in die Kreuzesnacht Jesu fällt, nicht 
folgenlos. Deshalb läßt ihn keins von ihnen, das älteste eingeschlossen, als ei- 
nen Verzweifelnden sterben. Er stirbt vielmehr als der von Gott zu diesem 
Ende Vorherbestimmte (Matthäus), als der seine Erniedrigung hoheitsvoll 
Überragende (Markus), als der in sein Todesleiden demütig Ergebene (Lukas) 
und als der in seinem Kreuzesleiden geheimnisvoll Triumphierende (Johan- 
nes). Doch all dies tritt erst dann in einen überzeugenden Gesamtzusammen- 
hang, wenn man zu den Kreuzigungsberichten der Evangelien die Hebräer- 
stelle hinzunimmt, die von der •Erhörung" des zu seinem Gott Aufschreien- 
den spricht. 

Unvermutete Aktualität 

Dann aber wird mit einem Schlag auch deutlich, daß diese älteste Passionsge- 
schichte, die der Hebräerbrief bietet, zugleich die jüngste und aktuellste ist. 
Denn vom Kreuz Jesu zieht sich eine breite, schreckliche Todesspur durch die 
ganze Menschheitsgeschichte hindurch. Sie führt in unserem Jahrhundert zu 
den Todesmaschinerien der Diktaturen, zu den Vernichtungslagern des Zwei- 
ten Weltkriegs und von da zu den Zahllosen, die auch heute noch einen schick- 
salhaften oder organisierten Tod erleiden, ohne daß sich eine Hand zu ihrer 
Rettung rührt. Sie alle haben ein heiliges Recht darauf, wenigstens im Bewußt- 
sein der Überlebenden Auskunft darüber zu erfahren, ob ihr tragisches Ende 
einfach in den Sand der Vergeblichkeit geschrieben oder doch einer höheren 
Sinndeutung fähig ist. Und da ist es gut und hilfreich zu wissen, daß im Sinn des 
Hebräerworts auch über ihre Gräber der Kreuzesruf Jseu ertönt, der keine an- 
dere Erhöhung als die durch Gott in seiner alle Menschennot übergreifenden 
Göttlichkeit fand. In diese Antwort sind auch alle in den Todeskellern und 
Gaskammern erstickten Todesschreie einbezogen. Gott selbst ist die alle 
menschliche Heilserwartung übergreifende Antwort auf ihre Not. Zu dieser 
Einsicht führt die Leidensaussage des Hebräerbriefs. Und es ist wichtig, sie 
sich zu eigen zu machen, weil sie mehr als alle Hilfsprogramme dazu motiviert, 
vor allem den Vereinsamten, Verlassenen und Verzweifelnden beizustehen 
oder ihnen doch, wenn menschliche Zuwendung nichts mehr vermag, die gött- 
liche Antwort hörbar zu machen. 




