Die alteste Passionsgeschichte

Eugen Biser, Miinchen

Glaube und Erfahrung

Im religiosen BewuBtsein der Gegenwart besteht eine deutliche Neigung, den
Dingen auf den Grund zu gehen. Das heift aber nicht, daB es der heutige
Glaube besonders ,,genau wissen will**, sosehr ihn das ihm allenthalben entge-
gentretende Informationsangebot in diese Richtung dringt. Eher ist das Ge-
genteil der Fall. Weniger als je ist ihm an prézisen Begriffen, festgeschriebenen
Formeln und zwingenden Argumenten gelegen. Er folgt vielmehr der Devise:
,»Gib mir Erfahrung, und ich glaube!* Auf den Grund gehen méchte er seinem
Gegenstand somit in dem Sinn, daB er ihn bis dorthin zuriickverfolgt, wo er sich
ihm in seiner urspriinglichen Gestalt darstellt, und wo demgeméB auch die Er-
fahrungsquellen flieBen.*

In erster Linie trifft das auf das Passionsgeschehen zu. Denn der heutige
Glaube steht nun einmal unter dem Eindruck der theologischen Kritik, die ihm
klarmacht, daB die urspriingliche Heilsbotschaft in der groBen Tradition zwar
unverfilscht bewahrt, gleichzeitig aber wie ein Bildwerk aus alter Zeit durch
nacharbeitende Interpretation vielfach iiberlagert wurde. So strebt er ganz
unwillkiirlich zuriick zu jenem Bild, das Paulus im Sinn hat, wenn er den in ih-
rem Glauben verunsicherten Gemeinden von Galatien in hochtster Erregung
schreibt:

Ihr blodsinnigen Galater; wer hat euch nur verhext, wo euch doch Chri-
stus als der Gekreuzigte vor Augen gestellt worden ist! (Gal 3,1)

Tatsichlich setzten in letzter Zeit eine ganze Reihe von Theologen ihren wis-
senschaftlichen Scharfsinn daran, die Urfassung der Passionsgeschichte freizu-
legen, um so dem ,,ureigenen Tod*‘ Jesu auf die Spur zu kommen. Auf diesem
Weg der Rekonstruktion kommt man auch wirklich weit zuriick, aber doch nur
bis an jene Schwelle, an der das berichtende Interesse iiberhaupt erst aufkam.
Dabei zielt dieses Interesse auf eine in erster Linie beschreibende und darstel-
lende Form des Erzihlens, wie sie etwa im Bericht der Emmaus-Jiinger vor-
liegt, wenn sie dem unerkannten Wegbegleiter, der als einziger nichts von den
schrecklichen Ereignissen der Vortage zu wissen scheint, einen kurzen Abrif3
des tddlichen Geschehens um Jesus mit den Worten geben:

* Der Beitrag steht in innerem Zusammenhang mit den schon verdffentlichten Aufsitzen: Die dl-
teste Weihnachisgeschichte, in: GuL 54 (1981) 405-410; Die dlteste Ostergeschichte, in: GuL 55
(1982) 139-148. Fiir GuL 56 (1983), Heft 3 ist vorgesehen: Die dlteste Pfingstgeschichte.



Eugen Biser 112

Er war ein Prophet, michtig in Wort und Tat vor Gott und dem ganzen
Volk. Doch unsere Hohenpriester und Fiihrer haben ihn zum Tod verur-
teilt und ans Kreuz geschlagen. Wir aber hatten gehofft, daB er es sei, der
Israel befreien werde. Und nun ist heute schon der dritte Tag, seitdem
dies geschah. (Lk 24,19-21)

Doch der Bericht wird schwerlich am Anfang gestanden haben! Dafiir setzt er
viel zu sehr die Distanz dessen voraus, der, sofern er glaubt, das Entsetzliche in
sich bereits bewiltigt haben muB}, um davon iiberhaupt in berichtender Rede
sprechen zu konnen. Bewiltigt aber wurde die Passion Jesu mit allem, was sie
an Schrecklichem und UnfaBlichem umgriff, sicher nicht durch Erzihlen, son-
dern durch Gebet und Meditation.

Bewiltigung durch Meditation

Fiir beides bietet das Neue Testament Beispiele. Fiir das Gebet der Christus-
hymnus des Philipperbriefs, der in feierlicher Rithmung von dem den Todes-
weg beschreitenden Erloser sagt:

Er erniedrigte sich

und war gehorsam bis zum Tod,

bis zum Tod am Kreuz.

Darum hat ihn Gott iiber alle erhoht

und ihm einen Namen verliehen,

der groBer als alle Namen ist,

damit vor dem Namen Jesu

jedes Knie sich beuge ... und jeder Mund bekenne:
Jesus Christus ist der Herr. (Phil 2,8-11)

Hier wird eine Linie nachgezogen, die der meditativen Besinnung schon des-
halb naheliegt, weil sie der Lebenslinie entspricht, die nach Ausweis der in den
Psalmen wiedergegebenen Gebetsrufe gerade der Beter in sich entdeckt.
Noch urspriinglicher wirkt jedoch die Aussage des Hebrierbriefes, die aus
schlichtem meditativen Hinschauen — und Hinhorchen — auf das Passionsge-
schehen hervorgegangen sein diirfte. Der Ausdruck ,,Hinhorchen* ist dabei
um so mehr am Platz, als die Passion Jesu in dieser Sicht als ein Dialoggesche-
hen erscheint: als der Aufschrei des von Todesnot befallenen Gottessohnes,
der in seiner Bedrangnis Erhorung findet. In ihrer einfachsten und in dieser
Einfachheit vermutlich auch sinngerechten Fassung lautet die Stelle:
In den Tagen seines Erdenlebens hat er mit lautem Schreien und unter
Trinen Gebete und Bitten vor den gebracht, der ihn vom Tod erretten
konnte. Und er ist erhort und aus seiner Bedriingnis befreit worden.
(Hebr 5,7)



Die dlteste Passionsgeschichte 113
Meditative Klarung

DaB dieses Wort aus meditativer Versenkung in das Passionsgeheimnis Jesu
hervorging, ergibt sich schon aus der Einfachheit seiner Aussage. Denn mit der
recht geiibten Meditation ist stets ein Kldrungsproze8 verbunden. Wer medi-
tierend bei sich selber Einkehr hilt, erlebt im Vorgang der Sammlung und
Konzentration, wie sich unversehens die Fiden der schicksalhaften Verflech-
tungen entwirren, wie sich die Fessel der Leidenschaften 16st, wie sich das
Dunkel verworrener Lebensverhiltnisse lichtet. Insofern fiihrt die Meditation
dorthin, worauf gerade das heutige Glaubensinteresse gerichtet ist: auf den
Grund der Dinge. Denn dort, in der ungeschiedenen Fiille des Grundes, ist die
Vielfalt noch eins, die Komplexitédt noch durchsichtig, der Rétselgang der Ge-
schehnisse noch verstehbar. Deshalb besteht das Zeichen, daf3 dieser Grund
erreicht ist, darin, daB scheinbar beziehungslose Gegebenheiten mit einem
Mal in einem inneren Zusammenhang erscheinen und dort, wo der Eindruck
komplizierter Vielfalt besteht, klare Grundverhéltnisse zum Vorschein kom-
men.

Ganz unverkennbar ist die Passionsaussage des Hebraerbriefs von dieser
Einfachheit gekennzeichnet. Wie die Eingangswendung ,,In den Tagen seines
Erdenlebens‘‘ erkennen 148t, setzt sie mit einem Riickblick auf die Lebensge-
schichte Jesu ein. Aber sie iiberspringt dabei nicht nur, wie dies in den Evange-
lien geschieht, die lange Zeit der in der Verborgenheit verbrachten Vorberei-
tungsjahre, sondern auch das, was fiir die Sicht der Evangelien vorrangig und
wichtig ist: das 6ffentliche Auftreten Jesu, seine Heilspredigt, die sprachliche
Wunderwelt seiner Gleichnisse und die Vielfalt seiner Heilshandlungen, mit
denen er in der Sprache seiner Taten das wiederholt, was den Hauptinhalt sei-
ner Heilsverkiindigung ausmacht, die Botschaft: ,,Das Gottesreich ist nah!*
(Mk 1,15) Von alledem ist im Passionswort des Hebréerbriefs noch nicht ein-
mal beildufig die Rede; statt dessen richtet es seinen Blick ,,unverwandt®, wie
es einmal im Lukas-Evangelium von Jesus selber heifit (9,51), auf das Todes-
geschehen, das mit den Worten umschrieben wird: ,,Mit lautem Schreien und
unter Trinen brachte er Gebete und Bitten vor den, der ihn vom Tod erretten
konnte.*

Der zentrale Blickpunkt

Doch was ist mit diesem Hinweis auf den in hochster Todesnot von Jesus aus-
gestoBenen Gebetsschrei wirklich gemeint? Fiir nicht wenige Erklarer der
Stelle liegt die Antwort auf der Hand: der Gebetskampf Jesu in Getsemani!
Tatséchlich spricht der Lukas-Bericht von einem ,,angstvollen Kampf*‘ und
davon, daB der mit Gott Ringende dabei ,,instédndiger gebetet habe (22,44).
Von einem Aufschrei des Beters ist dagegen nicht die Rede. Wohl aber weiB3



Eugen Biser . 114

die alteste Kreuzigungsgeschichte, um deren Wiederherstellung sich die heu-
tige Forschung bemiiht, davon zu erzihlen, daB Jesus mit einem lauten Auf-
schrei verschied. Das gilt, wohlgemerkt, vom iltesten Passionsbericht! Wenn
¢s aber zum einen zutrifft, daB der Bericht vom schrecklichen Ende Jesu eine
meditative Verarbeitung voraussetzt, weil die berichtende Darstellung erst auf
ihrer Grundlage moglich ist; und wenn es zum zweiten zutrifft, daB die Pas-
sionsaussage des Hebrierbriefs diese vorgiingige Leidensmeditation wider-
spiegelt, verliert die Annahme, daf es sich bei ihr um eine Anspielung auf die
Getsemani-Szene handelt, jeden Halt. Denn selbst wenn die frithe Christen-
heit anders gewichtet und dem Gebétskampf Jesu in Getsemani eine groBere
Bedeutung zugemessen hitte, als es spiter iiblich war, ist es doch ganz ausge-
schlossen, daf sie den Kreuzestod iibergangen und statt dessen lediglich den
Gebetskampf erwihnt hitte.

Freilich, fiir eine derartige Ausklammerung des Kreuzestodes gibt es ein
groBes, monumentales Zeugnis! Es ist der christologische Zyklus, den Theo-
derich der GroBe im obersten Mosaikfries seiner Palastkirche, die spiter dem
Stadtpatron von Ravenna, dem heiligen Apollinaris, geweiht wurde und seit-
dem Sant’ Apollinare nuovo heit, anbringen lieB. Die Vorstellung von einer
Kreuzigung muB damals fiir viele Christen noch so entsetzlich gewesen sein,
daB der Mosaizist auf sie verzichtete und demgemiB an die Szene der Kreuz-
tragung sofort die der Frauen am offenen Grab, also der Auferstehung, an-
schloB. Eine derartige Hemmung kannte jedoch das Urchristentum noch nicht.
So spricht etwa Paulus im Galaterbrief nicht nur davon, da er seinen Adressa-
ten Jesus ,,als den Gekreuzigten vor Augen gestellt* habe (3, 1), sondern, er-
schiitternder noch, von dem ,,Fluch*, zu dem der Gekreuzigte fiir uns gewor-
den sei (3,13).

Nein, die Urgemeinde hatte keine Veranlassung, das Kreuz zugunsten einer
anderen, womdglich ,,ertréglicheren* Szene der Passionsgeschichte zu iiber-
gehen. Wohl aber muB bei den Erklérern, die das unterstellen, eine eigentiim-
liche Hemmung und Blickbefangenheit angenommen werden. Und es ist auch
leicht zu ersehen, worin ihre Schwierigkeit besteht. Sie liegt noch nicht einmal
so sehr in der Vorstellung, daB8 der leidende Jesus zu seinem Gott geschrien
habe, als vielmehr in dem Zusatz: ,,Und er ist erh6rt und aus seiner Bedringnis
befreit worden.” Denn das geschah nach dem einmiitigen Zeugnis simtlicher
Berichte gerade nicht! Begleitet vom hohnvollen Zuruf der Umstehenden:
,,Hilf dir selbst, steig herab vom Kreuz!* (Mk 15,30) nimmt das todliche Ge-
schehen seinen unerbittlichen Lauf. Demnach bestand die Bodenlosigkeit im
Abgrund des Kreuzesleidens Jesu gerade darin, daB sich keine Hand regte, um
ihm, der so vielen Leidenden die heilende Hand aufgelegt hatte, auch nur eine
Erleichterung in seiner Qual zu bringen und, furchtbarer noch, daB auch aus
der Hohe des Himmels kein Lichtstrahl herabfiel, der die Nacht seiner Qualen



Die dlteste Passionsgeschichte 115

erhellte. Mehr noch: Gott schien den fallen gelassen zu haben, der sich ganz fiir
ihn verwendet, ganz mit seiner Sache identifiziert hatte. Mit diesem ebenso of-
fenkundigen wie schrecklichen Tatbestand lieB sich, so schien es, der Gedanke
des Hebrierbriefs von der Erhérung des Notschreis, den Jesus in seiner To-
desqual ausstieB, beim besten Willen nicht zur Deckung bringen.

Der grofle Notschrei

Wie uniiberwindlich gro83 diese Schwierigkeit von manchen Erkldarern emp-
funden wurde, zeigt die Tatsache, daB einige von ihnen allen Ernstes damit
rechneten, daB im Lauf der Textiiberlieferung der urspriingliche Wortlaut in
sein Gegenteil verkehrt worden sei; denn urspriinglich sei nicht von einer Er-
horung, sondern von der Nicht-Erhorung des leidenden Gottessohnes die
Rede gewesen. Doch damit 148t sich das Problem sicher nicht beseitigen. Denn
das Bild von einem Sterben, dem jede menschliche und géttliche Hilfe versagt
bleibt, entspricht tatsdchlich der Darstellung, die der alteste Kreuzigungs-
bericht, den die Forschung unter den spiteren Uberformungen freilegte,
bietet. Es ist der Bericht von einer Todesnot, der alles verweigert wird, womit
menschliche Sinnerwartung gerade dann, wenn es zum AuBersten kommt,
rechnet. Obwohl Jesus fiir die Sache Gottes stirbt, geschieht nichts zu seiner
Rettung oder auch nur zu seiner Rechtfertigung. Weder steigt er, wie ihm der
hohnische Chor seiner Feinde rit, aus eigener Machtvollkommenheit vom
Kreuz herab, noch erscheint ein himmlischer Retter, wie ihn die den Aufschrei
des Sterbenden miBverstehenden — vielleicht sogar boswillig miBverstehenden
— Gegner in Gestalt des Nothelfers Elija erwarten (Mk 15,35), um ihn im letz-
ten Augenblick seiner Bedringnis zu entreilen. Ja, man wird geradezu sagen
miissen, daB der ilteste Kreuzigungsbericht seine Spitze darin hat, daB nichts
nach Art dieser Vorstellung von einer Rettung in letzter Stunde geschieht.
Deshalb konnte gelegentlich auch die Ansicht aufkommen, dal Jesus in einem
Zustand tiefster Verzweiflung gestorben sei, von Zweifeln an sich und seiner
Sendung umdiistert, so daB ihm nur noch der Entsetzensschrei iiber die innere
und duBere Qual blieb, aus der es kein Entrinnen gab. Danach wire das
Psalmwort ,,Mein Gott, mein Gott, warum hast du micht verlassen?* (Mk
15,34), das die Evangelienberichte aus diesem Aufschrei heraushoren, nichts
weiter als der letzte, verzweifelte Ausdruck duBerster Verlassenheit, ein
Schrei, der an niemanden ergeht und sich, so erschiitternd er klingt, zuletzt nur
in antwortloses Schweigen verliert.

Die gottliche Erhorung

Wenn man den Kreuzigungsbericht in dieser duersten Zuspitzung erfaft,
wird klar, daB sich die Passionsaussage des Hebraerbriefs mit ihm nicht in Ein-



Eugen Biser 116

klang bringen 148t. Sie spricht davon, daB der zu seinem Gott Aufschreiende
Erhorung fand und aus seiner Todesnot befreit wurde. Hier aber, im Evange-
lienbericht, ist davon noch nicht einmal in leisen Ansitzen die Rede. Im Ge-
genteil: Diesem Bericht zufolge besteht die Bitterkeit des Sterbens Jesu gerade
darin, daB8 ihm jede Erhorung versagt bleibt. Wenn auf die Todesnot des Kreu-
zes dann doch die Auferstehung folgt, dann nach Art einer gottlichen Gegen-
initiative, die eine alle Erwartung sprengende Wiedergutmachung dessen er-
bringt, was die Menschen ihrem gré3ten Wohltéter antaten, als sie ihn aus ihrer
Gemeinschaft ausstieBen und ihn wie ihren schlimmsten Feind ums Leben
brachten, Auferstehung, das ist im Sinn dieser Berichte ein Akt gottlicher
Kompensation, mit dem dort, wo die Méchte der Vernichtung endgiiltig zu
triumphieren schienen, das Leben einen neuen, durch Gottes schopferische
Allgewalt bewirkten Anfang nimmt. Doch war damit schon alles gesagt?
DaB so gefragt —und weitergefragt — werden muB, ergibt sich aus dem medi-
tativen Charakter der Hebraerstelle. Denn der Meditation ist es eigen zu ver-
binden, wo der Bericht trennt, Zusammenhinge zu erkennen, wo der Bericht
unverbundene Fakten aufzihlt. Und es gibt tatsachlich im Lebensbericht, den
die Evangelien von Jesus bieten, keinen schirferen Einschnitt als den zwischen
Tod und Auferstehung. Wo alle Faden abgerissen und, wie das Emmaus-Ge-
sprach deutlich macht, alle Hoffnungen begraben schienen, setzt die Auferste-
hung den neuen gottlichen Anfang. Fiihrt aber am Ende doch eine Briicke iiber
diesen Abgrund? Gibt es also dort, wo alle menschliche Erwartung leer auszu-
gehen schien, am Ende doch noch eine unausdenklich gottliche Erhérung?

Die Antwort der Auferstehung

Je schirfer man diesen Tatbestand herausarbeitet, desto deutlicher kommt das
zum Vorschein, was das Eigenleben der Hebréerstelle ausmacht. Sie stellt dort
eine Verbindung her, wo die Evangelien trennten. Sie sieht dort einen Zu-
sammenhang, wo die Evangelien die Kluft zwischen Tod und Auferstehung
aufrissen und vor ihr stehenblieben. Ersichtlich wird dieser Zusammenhang
freilich nur unter der Voraussetzung, dal man das Wort vom Wehgeschrei und
den Tranen Jesu auf den Gekreuzigten und nicht, wie vielfach in friiheren Er-
klarungen, auf den Geéngstigten von Getsemani bezieht. Denn dann —und nur
dann — bekennt sich die dlteste Passionsgeschichte zu der Uberzeugung, da3
der Aufschrei des Gekreuzigten, sosehr er dem dufleren Eindruck nach reso-
nanzlos verhallte, zuletzt doch nicht ins Leere ging, sondern Erhdrung fand.
Was Gott mit der Auferstehung des Gekreuzigten ins Werk setzte, 148t sich
dann nicht giiltiger als in den Satz zusammenfassen: ,,Und er ist erhért und aus
seiner Bedringnis befreit worden.*

Doch damit tritt die Auferstehungin eine vollig neue, unerwartete Perspek-



Die dlteste Passionsgeschichte 117

tive. Sie ist nicht linger nur der gottliche Kompensationsakt, das Ereignis der
iiberreichen Wiedergutmachung all dessen, was menschliche Undankbarkeit
und Brutalitidt Jesus antaten; nein, sie ist zuvor und wesentlicher noch die
Antwort Gottes auf den Aufschrei des Gekreuzigten. Denn auf diesen Auf-
schrei gab es, wie jetzt deutlich wird, nicht nur die Moglichkeit einer Beant-
wortung im Sinn menschlicher Heilserwartung. Dem ans Sklavenkreuz Ge-
schlagenen konnte eben nicht dadurch geholfen werden, daB er aus eigener
Machtvollkommenheit vom Kreuz herabstieg oder daB in letzter Stunde ein
Retter auf den Plan trat, um ihn der Todesqual zu entreiffen, nein, es gab jen-
seits dieser menschlich erhofften Aktionen die Mdglichkeit einer unendlich
groBeren Beantwortung. Und die bestand in der Hilfe, die Gott nicht gewéhrt,
sondern die er ist. Auf den Notschrei seines gekreuzigten Sohnes, das will die
Hebrierstelle sagen, antwortete der Vater mit seiner gottlichen Selbstzuwen-
dung, antwortet er mit —sich! Das fiihrt dann freilich zur denkbar wunderbar-
sten Wende aller Not. Wenn Gott mit sich selbst antwortet, tritt an die Stelle
des Todes—das Leben, entsteht im Augenblick der schrecklichsten Bedréngnis
— Freiheit, tut sich im scheinbar unwiderruflichen Ende — ein neuer Anfang
auf. Das meint die Pfingstpredigt des Petrus, wenn sie davon spricht, daB Gott
den Gekreuzigten ,,von den Wehen des Todes befreite’ und zu neuem Leben
erweckte (Apg 2,24). Doch erhielt sich davon auch eine Spur im Bericht der
Evangelien?

Der Adressat der Klage

Es gibt diese Spur, auch wenn sie erst im Licht der Hebréerstelle lesbar wird!
Und diese Spur besteht in dem geheimnisvollen Doppelsinn des Kreuzeswor-
tes Jesu. ,,Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?‘ hatte er
sterbend — wie ein an seinem hochsten Stern und Lebensinhalt Verzweifelnder
— gerufen. Aber war das wirklich ein Verzweiflungsschrei? Verlor sich dieser
Schreiin ein antwortloses Schweigen? Hitte er in diesem Fall nicht ganz anders
klingen miissen? So aber, wie er tatséchlich klingt, macht er doch einem jeden,
der verstehen will, klar, daB Jesus in der Not seiner Gottverlassenheit den Gott
behiilt, dem er seine Not zu klagen vermag. Im Notschrei iiber seine Verlas-
senheit behilt er Gott als den Adressaten seiner Klage.

Das ist der geheime, beim ersten Horen unersichtliche, aber zuletzt doch
formbestimmende Hintersinn des Kreuzeswortes Jesu. Und so gesehen, gibt
dieses Wort zugleich Auskunft iiber die letzte Zuspitzung, die sein Gottesbe-
wuBtsein erfihrt. Von einer ,,Zuspitzung® muf} wirklich geredet werden; denn
aus dem Gottesverhiltnis, wie es sich in der Klage des von seinem Gott Verlas-
senen bezeugt, bleibt alles ausgeschieden, was auf menschliche Trostung, Be-
freiung, Hilfe und Rettung abzielt. Statt dessen wird es gleichsam skelettiert,



Eugen Biser 118

zurlickgenommen auf den innersten Kern, die reine Géttlichkeit Gottes, also
auf das, was in einer Passionsdichtung von Gertrud von le Fort ,,die nackte
Wiiste der Gottheit* heilt. Damit brechen die Berichte der Evangelien ab; sie
gehen nicht mehr den letzten Schritt des Hebraerbriefs, der hier von ,,Erhé-
rung‘‘ und ,,Befreiung® spricht und damit zu verstehen gibt, daf die Antwort,
die Gott dem Gekreuzigten nicht so sehr gibt als vielmehr ,,ist*, aus innerster
Notwendigkeit anch seine Rettung nach sich zieht. Doch auch bei den Evange-
lien bleibt das geheimnisvolle Licht, das in die Kreuzesnacht Jesu fillt, nicht
folgenlos. Deshalb ldBt ihn keins von ihnen, das élteste eingeschlossen, als ei-
nen Verzweifelnden sterben. Er stirbt vielmehr als der von Gott zu diesem
Ende Vorherbestimmte (Matthéus), als der seine Erniedrigung hoheitsvoll
Uberragende (Markus), als der in sein Todesleiden demiitig Ergebene (Lukas)
und als der in seinem Kreuzesleiden geheimnisvoll Trinmphierende (Johan-
nes). Doch all dies tritt erst dann in einen iiberzeugenden Gesamtzusammen-
hang, wenn man zu den Kreuzigungsberichten der Evangelien die Hebrier-
stelle hinzunimmt, die von der ,,Erhérung* des zn seinem Gott Aufschreien-
den spricht.

Unvermutete Aktualitat

Dann aber wird mit einem Schlag auch deutlich, daB diese ilteste Passionsge-
schichte, die der Hebraerbrief bietet, zugleich die jiingste und aktuellste ist.
Denn vom Kreuz Jesu zieht sich eine breite, schreckliche Todesspur durch die
ganze Menschheitsgeschichte hindurch. Sie fiihrt in unserem Jahrhundert zu
den Todesmaschinerien der Diktaturen, zu den Vernichtungslagern des Zwei-
ten Weltkriegs und von da zu den Zahllosen, die auch heute noch einen schick-
salhaften oder organisierten Tod erleiden, ohne daB sich eine Hand zu ihrer
Rettung riihrt. Sie alle haben ein heiliges Recht darauf, wenigstens im Bewuft-
sein der Uberlebenden Auskunft dariiber zu erfahren, ob ihr tragisches Ende
einfach in den Sand der Vergeblichkeit geschrieben oder doch einer héheren
Sinndentung fahig ist. Und da ist es gut und hilfreich zu wissen, daB im Sinn des
Hebraerworts auch iiber ihre Griber der Kreuzesruf Jseu ertént, der keine an-
dere ErhGhung als die durch Gott in seiner alle Menschennot iibergreifenden
Gottlichkeit fand. In diese Antwort sind auch alle in den Todeskellern und
Gaskammern erstickten Todesschreie einbezogen. Gott selbst ist die alle
menschliche Heilserwartung iibergreifende Antwort auf ihre Not. Zu dieser
Einsicht fithrt die Leidensaussage des Hebréerbriefs. Und es ist wichtig, sie
sich zu eigen zu machen, weil sie mehr als alle Hilfsprogramme dazu motiviert,
vor allem den Vereinsamten, Verlassenen und Verzweifelnden beizustehen
oder ihnen doch, wenn menschliche Zuwendung nichts mehr vermag, die gott-
liche Antwort hdrbar zu machen.





