Letzte Olung oder Krankensalbung?
Plddoyer fiir eine differenziertere sakramentale Theorie und Praxis*

Gisbert Greshake, Wien

Zur Fragestellung

In den letzten Jahren hat sich in Theologie und Pastoral des ehemals so ge-
nannten Sakramentes der ,,Letzten Olung* ein bemerkenswerter Umschwung
abgespielt, nimlich die Wende vom Sakrament der ,,Letzten Olung* (oder gar
,,Todesweihe*) zum Sakrament der ,, Krankensalbung*. Dieser Umschwung
bahnte sich bereits in einigen vorkonzilidgren Veroffentlichungen an; er erhielt
dann durch das II. Vatikanische Konzil eine — allerdings kompromif3hafte — of-
fizielle Bestidtigung!. In kirchlichen Dokumenten sowie in Theologie und Pra-
xis der Nachkonzilszeit hat sich die Wende schlielich immer mehr durchge-
setzt.

Wie so vieles in der nachkonzilidren Kirche, wird auch diese Neuerung zum
Teil enthusiastisch begriiBt und in schon gewohnter Schwarzwei3malerei um
ihrer Errungenschaft gegeniiber friiheren Verfinsternngen und Fehlverstind-
nissen willen gepriesen: Endlich sei nach Jahrhunderten der Verkehrungen
und MiBverstidndnisse wieder der genuine Sinn des , fiinften‘ Sakraments ent-
deckt. Wurde in der fritheren Exegese Jak 5, 14f als Beweisstelle fiir den
eschatologischen Charakter der ,,Letzten Olung* dargelegt, wird die gleiche
Stelle heute zu einem Beleg fiir seine ausschlieBlich krankenheilende Funk-
tion; lief in friiheren Darstellungen die ganze liturgische und dogmenge-
schichtliche Tradition auf ein Sakrament der ,,Letzten Olung* hinaus, so wer-
den heute Liturgie- und Dogmengeschichte ,,umgeschrieben‘* zugunsten eines
Sakraments der Krankenheilung?.

Ist also nach vielen Jahrhunderten, in denen dieses Sakrament wie kein an-
deres ,,in eine Sackgasse geraten ist*‘3, endlich wieder aus einem ,,miBverstan-
denen Sakrament* (so im Untertitel des in Anm. 1 genannten Buches) ein

* Vollig liberarbeitete und gestraffte Fassung eines urspriinglich in der Festschrift fiir Kardinal
F. Konig: Leiturgia— Koinonia— Diakonia, Wien 1980 verdffentlichten Beitrags. — In diesem Bei-
trag finden sich auch weitere Literaturbelege fiir viele hier nur thesenhaft geduBerte Aussagen.
1 Die Aussagen des 11. Vatikanums iiber die Krankensalbung sind zusammengestellt in: Heils-
sorge fiir die Kranken, hrsg. von M. Probst und K. Richter, Freiburg 1975, 145f.

2 Ein anschauliches Beispiel ist die Behandlung dieses Sakramentes einmal durch B. Poschmann,
Bufe und Letzte Olung, in: Handbuch der Dogmengeschichte IV/3, Freiburg 1951, 125 {f und
durch H. Vorgrimler, Bufie und Krankensalbung, Freiburg 1978, das in der gleichen Reihe die
Arbeit von Poschmann ersetzen will.

3 So: Probst, Richter (Anm. 1) 5.



Gisbert Greshake 120

recht verstandenes Sakrament geworden? Oder ist es nicht eher ein bestimm-
tes ,,Interesse*, das hinter der neuen Theorie und Praxis steht?

Ein solches Interesse scheint jedenfalls deutlich bei einer Reihe von Pasto-
raltheologen und Seelsorgern durch: Vollzog sich friiher die Spendung dieses
Sakraments in der Aufregung und im oft unwiirdigen Rahmen des ,,letzten
Augenblicks* oder setzte das Angebot der ,,Letzten Olung* die fiir den Prie-
ster oder fiir die Verwandten oft duBerst belastende und schwierige Konfron-
tation des Schwerkranken mit seinem méglichen Tod voraus, so ist demgegen-
liber die Spendung eines Sakraments der Krankensalbung einigermaBen pro-
blemlos. In nicht wenigen Gemeinden und Krankenhéusern finden daher seit
einigen Jahren regelmiBig Feiern der Krankensalbung statt, zu denen alle
Kranken (vom leichten Ski-Unfall angefangen) und élteren Leute (ab etwa
60/65 Jahren) — mogen sie auch noch so riistig sein, wenn sie nur ,,die Last des
Alters* spiiren — eingeladen werden. Ja, es werden sogar Exerzitien fiir Senio-
ren angeboten, die in ihrer Ausschreibung das Zusatzangebot tragen: ,,mit
Spendung der Krankensalbung*. Befreit von der Qualifizierung ,,Sterbesa-
krament* ist eine ruhige und angstfreie Spendung dieses Sakraments méglich.
Welcher Seelsorger mochte sich diese Chance entgehen lassen, zumal wenn er
von den Bischéfen aufgefordert wird, ,,dazu beizutragen, daB in dieser Hin-
sicht ein neues GlaubensbewuBtsein und eine neue 6ffentliche Meinung in der
Kirche sich bilden* (Neues Rituale), und er von ,,der* Theologie belehrt wird:
dies sei die wahre und wirkliche Intention des Fiinften Sakraments.

Ist sie das aber wirklich? Mir scheint, daB die vorgetragenen Argumente ei-
ner kritischen Priifung bediirfen.

Argumente fiir ein ,,Sakrament der Kranken* auf dem Priifstand

Die liturgie- und dogmengeschichtliche Tradition

Nahezu alle Verfechter eines Sakraments der Kranken weisen darauf hin, da8
am Anfang der liturgischen Feier und praktischen Spendung dieses Sakra-
ments eindeutig eine Salbung der Kranken mit dem Ziel der kérperlichen (ne-
ben der seelischen) Heilung gestanden habe. Dafiir legen die alten Ol-Wei-
he-Gebete und pastoralen Ermahnungen eindeutiges Zeugnis ab. Erst ab dem
8./9. Jahrhundert sei ein Umbruch im Verstéindnis des Sakraments zu beob-
achten. Da es eng mit dem BuBsakrament verkniipft wurde, der Empfang der
BuBe aber zur lebenslinglichen BuBauflage verpflichtete, wurde dieses Sa-
krament (zusammen mit der BuBe) immer mehr auf das Ende verschoben.
Hand in Hand damit wurde die Wirkung des Sakraments ,,spiritualisiert*; statt
der Primarwirkung: korperliche Heilung stand jetzt die Primérwirkung: Ver-
gebung der Siinden und Vorbereitung auf das ewige Leben im Vordergrund.



Letzte Olung oder Krankensalbung 121

Hinzu kamen riesige Stolgebiihren fiir die Spendung des Sakraments, die
gleichfalls zum duBersten Aufschub bis kurz vor dem Sterben veranlaBten,
wenn nicht der Empfang {iberhaupt abgelehnt wurde.

Als nun in der Scholastik die systematisch-theologische Reflexion auf das
Wesen der Sakramente einsetzte, fanden die Theologen —so sagt man — bereits
eine fehlgelaufene Praxis vor. Diese hitten sie dann mangels historisch-kriti-
scher Kenntnisse iiber das wahre Wesen dieses Sakraments als Ausgangspunkt
ihrer — deshalb gleichfalls fehlgehenden bzw. hichst einseitigen — Uberlegun-
gen genommen. So sei es gar kein Wunder, daf die groBe scholastische Tradi-
tion unser Sakrament einmiitig als ,,Sakrament des Todes* vorgestellt habe
und Thomas von Aquin z. B. schreiben konnte: ,,Dieses Sakrament ist das
letzte und gleichsam alles einbegreifende Sakrament des ganzen geistlichen
Heilsweges, wodurch der Mensch vorbereitet wird, an der gottlichen Herrlich-
keit teilzuhaben. Deshalb wird es auch Letzte Olung genannt.* (ScG 1V, 73)

Von dieser mittelalterlichen Fehleinschitzung her werde es auch verstidnd-
lich, daB das bis zum II. Vatikanum die Sakramententheologie beherrschende
Trienter Konzil, das ohnehin die Sakramentenlehre nur unter der schmalen
Perspektive des antireformatorischen Einspruchs behandelte, gleichfalls nicht
vom Gedanken der ,,Letzten Olung‘‘ loskam. Erst das II. Vatikanische Konzil
habe nach jahrhundertelanger ,, Verfinsterung* die urspriingliche, durch eine
lange Geschichte ,,vergessene®, ja einseitige Sinngebung und Praxis des Sa-
kraments wieder entdeckt, als es — nicht ohne Widerstinde — den Namen
,,Krankensalbung‘ fiir besser geeignet erklirte, den richtigen Augenblick zur
Spendung bereits gegeben sah, wenn ein Christ beginnt, wegen Krankheit oder
Altersschwiche in Lebensgefahr zu geraten, und somit die Krankheit als den
eigentlichen Ort dieses Sakramentes bestimmte. Seitdem lautet der heute fast
schon einmiitige Chor der Theologen, da$} das Fiinfte Sakrament bestimmt sei
fiir die Krisensituation der Krankheit. ,,Es braucht nicht immer die Situation
der ,andringenden Todesnot‘ oder der spiirbare ,Bote und Anlauf des Todes*
zu sein. Jede ernsthafte Krankheit ist eine ,Situation der Entscheidung.**

Ist aber diese Argumentationsreihe schliissig? Zwar treffen die in ihr ge-
nannten Fakten im allgemeinen zu, doch scheint es, daB der Begriindungszu-
sammenhang unter einem bemerkenswerten Mangel an hermeneutischem
BewuBtsein und dogmengeschichtlicher Methode leidet.

Das mégen folgende Uberlegungen zeigen:

Erstens: Es ist richtig, daB} wir vor der Praktizierung eines Sterbesakraments
in der Kirche ein breitgefichertes Ritenfeld vorfinden, in dem der Gebrauch
von heiligem Ol, vornehmlich fiir die Kranken, steht. Empfinger des heiligen

+ A. Knauber, Krankensalbung, in: Handbuch der Pastoraltheologie, Bd. IV, hrsg. von Arnold,
Klostermann u. a., Freiburg 1969, 167.



Gisbert Greshake 122

Ols ist tatsichlich jeder Kranke, ohne alle Einschrinkung, angefangen von
Kopfschmerz, Hundebi, Schlafstérungen bis hin zu psychisch Kranken oder
Kriippeln. Das heilige Ol ist praktisch ,,die Medizin der Kirche* (Caesarius
von Arles). Obwohl es nun zweifellos eine liturgische und lehrmiBige Verbin-
dungslinie von diesen friihchristlichen Krankensalbungen iiber die scholasti-
sche und tridentinische Sakramentenlehre bis hin zur Lehre des II. Vatikani-
schen Konzils gibt, ist doch das ,,Feld* und die Praxis dieser Olhandlungen so
diffus, daB man sie kaum ohne weiteres als Friihform des Fiinften Sakraments
ansehen kann. Im einzelnen sei dafiir nur auf folgendes hingewiesen:

— Bis 8./9. Jahrhundert gab es die Moglichkeit, sich selbst zu salben und die
Salbung auch bei geringstem Unwohlsein zu empfangen. Sie ist — wie H. Vor-
grimler’ zu Recht bemerkt — ,,im Rahmen der nnter Christen iiblichen Kran-
kenpflege* vollzogen worden, und zwar auf recht freie Art und Weise.

— Heiliges Ol wird nicht nur zur Salbung verwendet, sondern auch zum Aus-
gieBen iiber den ganzen Korper oder einzelne Glieder und zum wiederholten
Trinken und Baden.

—Das gleiche Ol, das zur Krankensalbung benutzt wird, kann auch zu exorzisti-
schen Praktiken an Gefahrenorten, an Vieh, Stillen und dergleichen ge-
braucht werden. Da es fiir den Christen an die Stelle magischer Praktiken und
magischer Medizin riickte, muBte es den gleichen Umfang haben wie diese.

Uberblickt man diesen weitgespannten Gebrauch, so war das heilige Ol das
»»Universalmittel“ nicht nur gegen Schmerzen, Leiden und Krankheiten, son-
dern auch gegen den EinfluB boser Michte iiberhaupt (apotropiisches Mittel).
Es stellte im Grunde so etwas wie das ,, Weihwasser* des Altertums dar, d. h.
etwas, das eher unserem heutigen Gebrauch des Weihwassers oder des Lour-
deswassers analog ist. Von diesem diffusen Gebrauch des heiligen Ols einfach-
hin die Norm fiir eine Erneuerung des Fiinften Sakraments zu nehmen, scheint
auferordentlich kiihn zu sein, zumal man stillschweigend oder unreflektiert oft
nur die eigenen Ideen in das historische Material eintriigt. Ich habe jedenfalls
bei keinem Autor den Wunsch gefunden, man moge auch wieder Selbstsal-
bungen und Waschungen mit Ol einfiihren bzw. das Ol als apotropiisches Mit-
tel gebrauchen. Was ist also Norm? Die Friihzeit als solche oder eigene Ideen,
die man teils (aber auch nur teils) in der Friihzeit wiederfindet?

Eine zweite Uberlegung ist wichtiger. Es ist in der heutigen Sakramenten-
theologic unbestritten, daB die Frage der Stiftung oder Einsetzung der Sakra-
mente durch Jesus Christus auf eine breitere Ebene zu stellen ist, als dies die
ehemals apologetisch-historische Frage: ob, wie und wann Jesus einen be-
stimmten Ritus zur Wiirde des Sakraments erhoben hat, tun konnte. Die Sa-
kramente sind nicht (unbedingt) deshalb von Christus ,,gestiftet*, weil sozusa-

5 Vorgrimler, aa0O. (Anm. 2) 218.



Letzte Olung oder Krankensalbung 123

gen eine neutestamentliche historische Stiftungsurkunde oder -szene nachge-
wiesen werden kann, was bei allen Sakramenten gar nicht moglich ist, sondern
sie sind in Thm gestiftet, insofern sie Ausfaltungen, Konkretisierungen und
Aktualisierungen des ,,Ursakraments‘ sind, das Er selbst ist: ndmlich die blei-
bende leibhaftige Heilsgabe Gottes an den Menschen. Indem die Kirche die
Vermittlung und Gegenwart des Heils an bestimmten, fiir ihr eigenes Leben
konstitutiven Knotenpunkten feiert, nimmt sie das Ursakrament des Heils, Je-
sus Christus selbst, in verschiedenen zeichenhaften und situationsgebundenen
Konkretisierungen — eben in den unterschiedlichen Sakramenten — entgegen.

Was aber sind solche fiir das Leben der Kirche konstitutiven Knotenpunkte,
in denen sie die Heilsgabe Christi feiernd entgegennimmt?

Unbestritten war immer, daB dazu Taufe (samt Firmung) und Eucharistie
gehdren. Was aber die vielen anderen Heilsvollziige des kirchlichen Lebens
angeht, so bestand jahrhundertelang offenbar keine Notwendigkeit, zwischen
konstitutiven und nicht-konstitutiven Vollziigen zu unterscheiden. Entspre-
chend gibt es bis zur Zeit der Hochscholastik keinen spezifischen Sakraments-
begriff. Es gibt viele sacramenta = Heilszeichen, in denen das Sacramentum
Christus wirksam ist. Deshalb zihlt man auch die vielen sacramenta auf ver-
schiedene Weise und mit unterschiedlichen Zahlen.

Erstim 12. Jh. treten aus der Vielzahl der sacramenta jene sieben ,,besonde-
ren‘“ Sakramente hervor, welche die Kirche als fiir ihren Lebensvollzug we-
sentlich anerkennt und in denen sich fiir sie die Heilszusage Gottes in Jesus
Christus ,,verdichtet*. Anders gesagt: Aus der grolen umfassenden Breite und
Weite der ,,sakramentalen Welt*“ werden nun sieben Kristallisationspunkte
hervorgehoben, die als die Sakramente in den Lebensvollzug und in das Glau-
bensdenken der Kirche eingehen, wihrend die iibrigen Heilszeichen als ,,Sa-
kramentalien‘ gleichsam den gréBeren Vorhof um jene bilden. So wird aus der
Fiille der kirchlichen BuBformen (kanonische BuBe, Laienbeichte, Generalab-
solution, BiiBerleben usw.) die Beichte als das Bu3-Sakrament herausgestellt;
aus der Fiille der vielen an Personen gespendeten ,,Weihen‘* (Mdnchsweihe,
Konigsweihe, ,,Niedere Weihen®, Subdiakonat) werden nur Diakonat, Pres-
byterat und Pontifikat als zam Weihesakrament gehdrig verstanden. Und —
damit sind wir beim Thema! — aus der Fiille der Ol-,,Handlungen* und -Sal-
bungen wird de facto nur die Salbung an Schwerkranken, die den Tod existen-
tiell vor Augen haben, als Sakrament betrachtet.

Diese Uberlegungen zeigen m. E. schliissig, daB8 der undifferenzierte Riick-
griff auf die altkirchlichen Krankensalbungen zam Neuverstindnis des Fiinf-
ten Sakraments hermeneutisch unzulissig ist. Denn als sich im 11./12. Jh,
erstmals ein spezifischer Sakramentsbegriff bildet, wird unser Sakrament ge-
rade nicht unter der Riicksicht medizinaler Salbungen an alle méglichen Kran-
ken, sondern nur unter der Riicksicht ,,Salbung an Schwerkranken angesichts



Gisbert Greshake 124

des Todes* unter die sieben Sakramente aufgenommen. Es ist also ein Ana-
chronismus, zu behaupten, in der altkirchlichen Praxis konnte jeder Kranke
das Sakrament (!) der Salbung empfangen$, so wie es ein Anachronismus ist,
die altkirchlichen Krankensalbungen als Sakramentale im Gegensatz zum Sa-
krament za bezeichnen. Diese Differenzierung von Sakrament und Sakramen-
tale erfolgte erst in der Zeit der Hochscholastik. Dort freilich wird — schon ab
Petrus Lombardus — dem Sakrament eine eindeutig eschatologische Funktion
zuerkannt, wihrend die einfache Salbung und Segnung der Kranken zu den
Sakramentalien gerechnet werden.

GewiB, die Entwicklung eines Sakramentes der Salbung von Schwerkranken
angesichts des Todes ist —so mag man sagen — von ,,zufilligen* geschichtlichen
Faktoren bedingt. Aber diese Feststellung ist kein Argument dafiir, sich auf ei-
nen bleibenden Kern des Sakraments zu beziehen, der in der Friihen Kirche
eben in einer Krankensalbung fa8bar wire. Man kann nicht argumentieren:
Hitten die Scholastiker eine andere Praxis als die einer ,,Letzten Olung* vor-
gefunden, so hdtten sie auch andere Reflexionen iiber das Sakrament ange-
stellt, und dann wdre die weitere Praxis in der Kirche auch anders verlaufen,
und dann hdtte auch Trient eine andere Lehre hervorgehoben. Denn de facto
wurde das Fiinfte Sakrament za den sieben Sakramenten = zu den fiir das
kirchliche Leben konstitutiven Knotenpunkten in der Gestalt eines durch und
durch eschatologisch gestimmten Sakraments gezihlt.

Das exegetische Argument fiir ein Sakrament der Krankensalbung

Als biblische Grundlage des Salbungssakraments hat man immer Jak 5, 14f
angesehen. Hier aber — so wird heute im allgemeinen argumentiert — ist keine
Rede von Sterbenden, sondern von Kranken. Dem entspricht, daB als Wirkung
der Salbung und des mit der Salbung verbundenen Gebets zuerst »heilen®,
»retten® (griech. odlewv) genannt wird. Weil das Heilsverstindnis im Neuen
Testament immer das konkrete, welthafte Heil meint, sei damit vorwiegend
»»eine rettende, d. h. heilbringende Wirkung fiir den Leib des Kranken*” the-
matisiert. Entsprechendes gelte auch von der zweiten Wirkung, welche
¢yeiperv  heifit. Dieser Begriff meine in der neutestamentlichen Tradition
nicht nur ,,auferwecken, sondern auch ,,aufrichten* (leiblicher und seelischer
Art). ,,Der Herr gibt dem Kranken Kraft und Stirke zur seelischen Bewilti-
gung seines Leidens.”8 Erst als dritte Wirkung der Salbung werde eine Wir-

¢ Soselztsichz. B. E. Lengeling, Todesweihe oder Krankensalbung?, in: Li1. Jb. 21 (1971) 213 da-
fiir ein, ,,daB es zu einer Wiederherstellung des apostolischen Sakraments [!] der Kranken kom-
men wird®.

7 F. MuBner, Der Jakobusbrief (HThK 13, 1), Freiburg 31975.

8 MuBBner, aaO. (Anm. 7) 223.



Letzte Olung oder Krankensalbung 125

kung seelischer Art: die Siindenvergebung, genannt. Nimmt man noch hinzu -
so argumentiert man —, daf sich Jak 5, 14f bruchlos einfiigt nicht nur in die
zeitgenoOssische jiidische Praxis, sondern auch in die Krankenheilungen Jesu
und die Sendung seiner Jiinger zu solchen Heilungen (vgl. Mk 6, 7—13), so er-
gebe sich klar und deutlich: Jak 5, die biblische Grundlage des Fiinften Sa-
kraments, bezieht sich eindeutig auf Kranke und nicht auf Sterbende. Die Wir-
kung des Sakraments ist nicht primér eschatologischer, sondern umfassender
soteriologischer Art.

Aber auch diese ,,Beweisfithrung* ist nicht so iiberzeugend, wie sie sich dem
ersten Blick darbietet.

Nur in einem sehr analogen Sinn kann namlich Jak 5, 14f als Grundlage ei-
nes Sakramentes angesehen werden. Das ergibt sich bereits aus unseren Uber-
legungen zur Frage, in welchem Sinn iiberhaupt von einer neutestamentlichen
,»Stiftung** der Sakramente gesprochen werden kann. Selbst wenn man Jak
5,14f als ,,Hintergrundtext* fiir das spitere Sakrament lesen mochte, hat
m. E. immer noch die Forderung von K. Rahner Giiltigkeit, da3 man dann
deutlich machen muf3, warum das im Jakobusbrief erwahnte ,,Glaubensgebet
unter Salbung mehr [ist] als irgendein vertrauensvolles Gebet in einer gro3en
Notsituation ..., das seiner Erhorung sicher sein kann*®. Was also macht das
erwihnte ,,Glaubensgebet unter Salbung‘ (spiter, als man die Frage so stellte)
zu einem Sakrament, d. h. zu einem fiir die Kirche wesentlichen Lebensele-
ment, das sich nicht einfach unter den Oberbegriff ,,vertrauensvolles Gebet,
das seiner Erhorung gewiB3 ist” einordnen laf3t? Antwort: Das Gebet muf3 ganz
besonderer Art sein, so daf} es sich von anderen spezifisch abgrenzt. Ist dies
aber schon mit jeder Krankheitssituation gegeben?

Diese Frage 148t sich nicht mehr schliissig oder gar zwingend a priori mit ja
oder nein beantworten, weil hier auch ein Moment der kirchlichen Entschei-
dung ins Spiel kommt. Von der Zeit der Scholastik bis zum II. Vatikanischen
Konzil hat die Kirche diesem Sakrament die Sterbesituation zugewiesen; ge-
genwirtig tritt bekanntlich eine gro3e Zahl von Exegeten, Systematikern und
Pastoraltheologen fiir die Situation der Krankheit (mit unterschiedlichen Dif-
ferenzierungen) ein. Fiir beides lassen sich zweifellos Griinde namhaft ma-
chen. Aber es muf3 doch gefragt werden, ob nicht die Argumentation Rahners
einleuchtender ist, wenn er darauf hinweist, daf3 die ,,einmalige und zeitpunkt-
férmige Situation ..., die sich von anderen unterscheidend abgrenzt, ... in der
Situation der andrangenden Todesnot‘ gegeben ist; es ist ,,das Andrdngen des
Todes mit all dem, was eine solche Situation mit sich bringt, ndmlich das Ver-
einsamtsein des Hilflosen, das Konfrontiertsein mit dem Ganzen des Lebens,
das als das Sichbeendende in Erscheinung tritt (ganz unabhéngig von der empi-

9 K. Rahner, Kirche und Sakramente, Freiburg 21960, 55.



Gisbert Greshake 126

rischen Frage, ob es in der allerndchsten Zeit — physikalisch gemessen — aufho-
ren wird), das Infragegestelltsein des ganzen Menschen, das Vorsichselbstge-
brachtsein, das Nicht-mehr-von-sich-selbst-absehen-Konnen durch die exi-
stentielle Flucht in den Betrieb, in das Einzelne und den Alltag*‘1°. Nur so und
in diesem Sinn wire dann Jak 5, 14f die entferntere biblische Grundlage unse-
res Sakraments, da auf diese Weise der allgemeine Glaubensvollzug ,,Beten in
einer Notsituation, das sich seiner Erhorung gewiB ist*, zu einem spezifischen
Kristallisationspunkt kirchlichen Lebens wird. Und nur so hat ja auch faktisch
die Kirche die Krankensalbung zu den sieben Sakramenten gezihit.

Auch wenn man die Jakobusstelle im einzelnen exegetisch durchgeht, wird
zumindest fraglich, ob die neuere Auslegung, es handle sich hier um eine
Krankensalbung, so zwingend ist.

A. Grillmeier' weist zu Recht darauf hin, daB der Jakobusbrief von einer
stark eschatologischen Grundstimmung getragen ist. Dies zeigt sich auch dar-
an, daB} die viermalige Verwendung des Begriffs o®few in dieser Schrift ein-
deutig eschatologisch ist. Das hei3t: Wihrend in anderen neutestamentlichen
Schriften o®fewv sich auch auf eine Rettung des diesseitigen Lebens beziehen
kann, ,,wird in der ntl. Briefliteratur o®Cewv nicht fiir ,Errettung aus leiblicher
Krankheit‘ verwendet*“'2, vielmehr bezieht es sich auf die endgiiltige Rettung
des Lebens des ganzen Menschen. Deshalb ist es auch hermeneutisch illegitim,
den Sinn von odlewv von allgemeinen neutestamentlichen Uberlegungen,
etwa von einer sachlichen Parallelitidt zu Mk 6, 12, und nicht vom besonderen
Gebrauch des Jakobusbriefes her zu nehmen. Hier geht es offenbar um die
endgiiltige Rettung des ganzen Menschen, der sich in einer Heilskrise befindet.
Von daher diirfte auch das Kranksein bestimmt werden miissen. Selbst MuB-
ner schreibt: ,,Bei dem do3evdv handelt es sich ... offensichtlich um einen rich-
tig Kranken, der bettldgrig ist.“!2 Es geht also mindestens um keine leichte,
sondern um schwere Krankheit'4. In bezug auf diese wird gesagt, daf die Sal-
bung mit Gebet ,,Heil* bringt (im Sinne endgiiltigen Heils: s. 0.) und dem
Kranken ein ,¢yeipewv® = aufrichten/auferwecken vermittelt. Auch wenn man
die Sinnweite von,&yeipewv“beachtet, darf doch wohl nicht iibersehen werden,
daB bei aller Bedeutungsbreite die Christen darin sehr leicht einen Anklang an
die Auferstehung ,,mit““-h6ren muBten. Zu Recht fragt darum Grillmeier:

10 Rahner, aaO. (Anm. 9) 60f.

11 Das Sakrament der Auferstehung, in: GuL 34 (1961) 320.

12 Grillmeier, aaO. (Anm. 11) 329.

13 MuBner, aaO. (Anm. 7) 219.

14 Nach Vorgrimler, aaO. (Anm. 2) 217, 148t die Jakobusstelle an eine ,,ernsthafte Krankhei,
aber nicht zwangsldufig an Todesgefahr denken®. Das mag zunéchst einmal richtig sein. Nur frage
ich mich, was eine ernsthafte Krankheit zu einer ernsthaften Krankheit macht, wenn keinerlei To-
desgefahr gegeben ist. Gerade die mehr oder minder groBe Méglichkeit des Todes macht doch erst
eine Krankheit zu einer ernsthaften oder leichten Krankheit.



Letzte Olung oder Krankensalbung 127

,,Horten die Empfénger oder Leser der Jakobusschrift nicht zuerst diesen
[neuen, eigentiimlich christlichen Klang] heraus®'3, so daB also durch die Sal-
bung die Krankheit unter das Licht der Auferstehung gestellt wird?

So fiihrt uns die Einzel-Exegese von Jak 5, 14f hinsichtlich unserer Frage:
Ist eine Krankensalbung oder eine Salbung angesichts des Todes gemeint?,
nicht eigentlich weiter.

Ja, es muB3 noch viel grundsétzlicher gefragt werden: Ist es iiberhaupt exege-
tisch legitim, eine scharfe Alternative von Krankheit (und zwar schwerer
Krankheit, die den Menschen bettldgrig macht) und Tod — wie auch von
Krankheit, Tod und Siinde — vorauszusetzen und daraufthin den Text zu befra-
gen? Schon im Alten Testament ist die Grenze zwischen Krankheit und Tod
schwimmend. Der Tod beginnt nicht erst in der letzten biologischen Lebens-
minute, er ist vielmehr eine (letztlich aus der Siinde entspringende) Wirklich-
keit, die, solange der Mensch existiert, sein Leben fortwidhrend aggressiv min-
dert. Wo Leben sich nicht verwirklichen kann in Kraft, Sicherheit, Gesundheit,
Heil, Gliick und Freude, da ist der Tod. Deshalb ist die schwere Krankheit, als
eine das Leben hemmende und mindernde Grofle, eine intensive Form der
Todeserfahrung. Weil Krankheit und Tod mithin strikt avfeinander bezogen
sind, kann auch der (letzte biologische) Tod als eine Art schwerer Krankheit
geschildert werden. So kehren etwa bei den im Alten Testament berichteten
Totenerweckungen (Elija, Elischa) die Erweckten, wie von einer schweren
Krankheit geheilt, in das Leben zuriick 6. Totenerweckungen kénnen wohl nur
deshalb wie Krankenheilungen geschildert werden, weil die Grenze von
Krankheit und Tod fliissig, bzw. weil (schwere) Krankheit auf den Tod hinge-
ordnet ist. Auch die Bemerkung Jesu im Johannesevangelium: ,,Diese Krank-
heit ist nicht zum Tode* (Joh 11, 4), weist auf den ,,normalen Weg‘* der schwe-
ren Krankheit in der Antike hin, daB sie ndmlich todlich endet bzw. sehr leicht
enden kann.

Vor diesem Hintergrund entschérft sich die Frage, ob nun Jak 5 jedwede
Krankheit oder die Todeskrankheit meint. Auch in Jak 5 diirfte an den ganzen
Komplex Krankheit-Sterben-Siinde-Tod gedacht sein, der nicht gestattet, dal
wir dort ohne weiteres fiir unsere heutigen Probleme eine Antwort finden
kénnen. Mindestens aber wird nahegelegt, daB die Krankensalbung (wie im-
mer man sie versteht und praktiziert) deutlich in einer ,,eschatologischen Di-
mension‘‘ zu stehen hat.

15 Grillmeier, aa0. (Anm. 11) 330.

16 Deswegen ist auch die Frage des Propheten nach dem Termin des Sterbens von Wichtigkeit.
Man nahm offenbar an, daB3, bevor der Tote endgiiltig in die Scheol eingeht, das Leben noch eine
Zeitlang im Korper oder in der Ndhe des Korpers bleibt und so wiedererweckt werden kann, bevor
mit der Bestattung ein endgiiltiges Eingehen in die Scheol geschehen ist (eine Vorstellung, die of-
fenbar auch noch im Neuen Testament durchscheint; vgl. die Lazarusperikope).



Gisbert Greshake 128

Ergebnis

Weder die neueren Einsichten von seiten der Dogmen- und Liturgiegeschichte
noch die neuere Exegese von Jak 5 stellen ein durchschlagendes Argument fiir
eine neue Praxis des Sakraments dar.

Damit ist aber noch nichts entschieden: weder, daB3 die alte Praxis beizube-
halten, noch, da3 die neue zu begriilen sei. Denn gerade weil in geschichtlicher
und systematischer Sicht Sakramente als konstitutive kirchliche Lebensvoll-
ziige faBbar werden, hat auch die Kirche die Moglichkeit — im Rahmen einer
grundsétzlichen Kontinuitit —, die sakramentale Praxis zu ordnen und den
Kontext und die Intention eines Sakramentes neu zu bestimmen. Solche Neu-
bestimmung ist nicht einfach mehr von der theoretischen Vernunft zu begriin-
den, sie ist vielmehr bedingt von einer Fiille von geschichtlich-situativen Mo-
menten, auf welche die kirchliche Gemeinschaft — nicht ohne Wirken des Gei-
stes—in freier Entscheidung reagiert. Es ist nun nicht zu bezweifeln, daB das II.
Vatikanische Konzil hinsichtlich unseres Sakraments einen Schritt von der
,,Letzten Olung* weg zur ,,Krankensalbung* hin gemacht hat. Aber es war nur
ein Schritt, der freilich in der nachkonzilidren Zeit eine eigene fortschreitende
Dynamik ausgelost hat. Solange die Kirche jedoch kein letztes Wort gespro-
chen und ihre sakramentale Praxis im ganzen umgestellt hat, bleibt eine Of-
fenheit, angesichts derer die Theologie herausgefordert ist, Argumente fiir die
eine oder andere Richtung vorzulegen. Diese Argumente kdnnen — wie gesagt
— nicht einfach theoretische Evidenz haben, es sind vielmehr Begriindungen
der praktischen Vernunft, die fragt: Welche Entscheidung der Kirche zu wel-
cher sakramentalen Praxis ist angesichts der heutigen Situation angemessener,
sinnvoller, zielfiihrender? Dazu im folgenden einige Uberlegungen.

Plddoyer fiir ein ,,Sakrament der Tauferneuerung angesichts des Todes*

Herausforderung durch die gesellschaftliche Verdringung des Todes

Es stimmt mit dem zunehmenden Sinnverlust, den wir in unserer heutigen Ge-
sellschaft beobachten kénnen, iiberein, daB der Tod mehr und mehr verdriangt
wird. Denn der Tod ist die vielleicht radikalste Infragestellung aller Sinnhaf-
tigkeit. Darum wird auch in der heutigen sékularisierten Welt, die auf eine ra-
dikale Infragestellung des Lebens weithin keine Antwort mehr hat, die Wirk-
lichkeit des Todes aus dem gesellschaftlichen BewuBtsein geschoben. Weil der
Tod das Leben be-dréngt, wird er ver-driangt. Wahrend sich frither das Sterben
in einem sehr hohen MaB in der Offentlichkeit, in Familie, Nachbarschaft und
Gemeinde vollzog, stirbt man heute in Krankenhiusern und Altenheimen.



Letzte Olung oder Krankensalbung 129

Leichenhallen sorgen dafiir, daB sich die Hiauser der Lebenden vor den Toten
verschlieen konnen. Die Friedhofe befinden sich auBlerhalb der Stadt, wiah-
rend sie frither um die Kirche gelegen waren, wo jeder, der sich zur Euchari-
stiefeier der Gemeinde der Lebenden versammelte, immer anch Kontakt mit
den Toten aufnahm. So lebte man friiher viel intensiver mit den Toten und mit
der Realitit des Todes. Heute dagegen ist das Thema Sterben und Tod hoch-
gradig tabuisiert. Im AnschluBl an den amerikanischen Soziologen G. Gorer
spricht man geradezu von der ,,Pornographie des Todes‘ in der gegenwirtigen
Gesellschaft, d. h. das Reden von und das sich ausdriicklich Konfrontieren mit
dem Tod wird heute als unanstindig empfunden und beurteilt, so wie friiher
Pornographie und sexuelle Perversion. Die Frage eines Kranken, ob er wohl
sterben miisse, wird fast durchgehend nicht nur mit Nein, sondern mit emotio-
nalem Aufwand (,,Davon kann gar keine Rede sein!*, ,,Sei doch still!‘) be-
antwortet. Bezeichnongen von Krankheiten, die hdufig znm Tode fithren, wie
z. B. Krebs, Multiple Sklerose usw., werden kaum in den Mund genommen.
Man schirmt sich auf breitester Front gegen die Konfrontation mit dem eige-
nen Tod (der einem in der Frage eines Todkranken oder im Beisein beim Ster-
ben eines anderen entgegenkommt) ab.

Diese Verdringung des Todes hat aber znr Folge, da3 das Leben immer
oberflachlicher wird. Denn der Tod zeigt, dal das Leben nicht selbstverstind-
lich, sondern Gabe und Geschenk ist. Wo das Leben sich den Tod vor Augen
hilt, wird es als etwas Kostbares erfahren, als ein unwiederholbares Wagnis
und Abenteuer. Wo dies nicht mehr geschieht, verflacht das Leben und der
Sinn fiir das Wunder des Lebens. Mehr noch: Vom Tod her erhilt unser Leben
auch das Driangende und Unanfschiebbare. Gibe es keinen Tod, bestinde das
Leben aus einer schrecklichen Langeweile, alles wire gleich-giltig, weil alles
beliebig nachholbar und ad infinitum aufschiebbar ware. Sehr bedenkenswert
ist die Beobachtung von W. Kaufmann: ,,Fiir die meisten von uns kommt der
Tod nicht friith genug. Durch das Gefiihl, der Tod sei fern und belanglos, wer-
den Leben verdorben und faul ... Man fiihrt ein besseres Leben, wenn man ein
Rendezvous mit dem Tod ausgemacht hat. Nicht nur die Liebe kann tiefer, in-
niger und leidenschaftlicher werden, wenn man erwartet, bald zu sterben. Das
ganze Leben wird dadurch bereichert. Mit anderen Worten: Die Nahe des
Todes gibt dem Leben Tiefe. Darum ist es aoch hochst fragwiirdig, ob der
Mensch wirklich menschlicher wird, wenn die medizinische Wissenschaft ver-
sucht, dem Tod immer mehr Jahre abzugewinnen und ihn so in ein immer ho-
heres Alter hinauszuschieben. Das Leben wird oberflachlich, wenn es nicht die
Grenze des Todes vor Augen hat. Es verliert seine Richtung, der Sinn fiir Ver-
antwortung geht verloren. Ja, giibe es keinen Tod, konnte man jederzeit alles
neu beginnen, nichts unterstande dem Gesetz der Einmaligkeit und damit der
absoluten Verantwortlichkeit.



Gisbert Greshake 130

Da also, wo der Tod verdridngt wird, wird das Leben nicht erfiillter, sondern
drmer. Die wahre Uberwindung des Todes geschieht nicht durch Eliminierun g
des Todes aus unserem Leben (was ja letztlich auch gar nicht méglich ist), son-
dern durch Hoffnung iiber den Tod hinaus.

Bedenkt man diese Bedeutung des Todes fiir unser Leben und sieht man,
wie aufgrund der Verdriangung des Todes das heutige Leben immer flacher
und oberflachlicher wird, so muf doch sehr ernsthaft die Frage gestellt werden,
ob die Wendung vom Sakrament der ,,Letzten Olung* zur ,,.Krankensalbung*
—objektiv gesehen —nicht ein (gewiB unreflektiertes und unbewuBtes) Mitma-
chen des gesellschaftlichen Trends zur Verdringung des Todes bedeutet!”.
Wire es nicht ein Dienst der Kirche am heutigen Menschen, ihn mit der Realitiit
des Sterbens und des Todes zu konfrontieren, d. h. die Wirklichkeit des Ster-
bens im breiten Feld der Liigen, Halbwahrheiten und Vertrdstungen und ange-
sichts des Pathos innerweltlicher Utopien durch eine sakramentale Praxis, die
den Menschen ,,vor seinen Tod* stellt, bewuBt zu machen? Freilich nicht be-
wuBlt zu machen, um zu erschrecken und zu dngstigen, sondern um die Kraft
der Hingabe und Hoffnung zu erwecken. Eine Kirche, in deren Mitte die Bot-
schaft von Tod und Auferweckung des Einen, der uns vorangegangen ist, steht,
muf auch vom Tod derer, die dem Einen folgen, sprechen, und zwar nicht
(nur) abstrakt und aligemein, sondern konkret und verbindlich in die Todeser-
fahrung des einzelnen hinein. Eben hier hat sie Hoffnung auf Uberwindung des
Todes zur Sprache zu bringen und wirkmaéchtig zu vermitteln. Spriche darum
gerade die gegenwirtige Situation der Todesverdringung nicht doch fiir eine
stirkere Bindung des Sakraments an den Tod bzw. an den Blick auf den Tod?

Das bedeutet nicht — das sei ausdriicklich hervorgehoben und betont —, dal
das Sakrament nur Sterbenden und Todgeweihten zu spenden und mithin
buchstiblich als ,,Letzte Olung* zu verstehen sei. Gemeint ist vielmehr, daB
das Sakrament dann und dort zu spenden ist, wo der Mensch mit seinem Tod
objektiv, leibhaftig konfrontiert ist und sich auch subjektiv konfrontieren lassen
muf3. Und das ist die Situation schwerer und gefihrlicher Krankheit sowie die
Situation hohen (!) Alters. Gewi3 kann man (im AnschluB an den alttesta-
mentlichen Sprachgebrauch) sagen, da} jede Minderung des Lebens schon ein
Vorzeichen des Todes, ja eine Wirklichkeit des Todes im Leben ist. Und mit
M. Heidegger lief3e sich gewifl auch vertreten, daB das ganze Leben ein ,,Sein
zum Tode* ist. Doch nimmt die Wirklichkeit des Todes im Leben verschie-
den-gewichtige Formen an, auf die der Mensch auch verschieden-gewichtig
reagiert bzw. zu reagieren hat. Kopfschmerzen oder ein Beinbruch kénnen

17 So fragt auch J. Schmied, Einstellungen zu Tod und Unsterblichkeit in den westlichen Industrie-
gesellschaften, in: Stichwort Tod, Frankfurt 1979, 46, ob die Kirche durch die Akzentverschiebung
dieses Sakraments in einer den Tod verdriangenden Gesellschaft sich nicht ,.einer ungeliebten
Aufgabe entledigt hat, ndmlich eine Art Todesbote zu sein*.



Letzte Olung oder Krankensalbung 131

durchaus als lebenshemmend erfahren werden, stellen aber im allgemeinen
nicht eine solche Krise dar, in der der Mensch unabdingbar ,,vor seinen Tod*
gestellt ist. Und auch das Alter iiber 60/65 Jahren ist (wenn keine besondere
Krankheit oder Hinfilligkeit hinzukommt) beim Durchschnittsalter in unseren
westlichen Lindern in sich noch keine Konfrontation mit dem Tod.

Darum halte ich die Praxis, das Sakrament auch an solche Kranke zu spen-
den, die nicht tatséichlich mit dem Tod konfrontiert sind, fiir nicht angemessen,
ja die Intention des Sakramentes verstellend. Gerade angesichts des heutigen
gesellschaftlichen Trends, den Tod zu verdringen, wire die Praxis eines Sa-
kramentes ,,angesichts des Todes* das der Zeitsituation gewi3 Entsprechen-
dere.

Die eschatologische Dimension der Sakramentalitit
und das eschatologische Sakrament

Alle Sakramente stehen in einer klaren eschatologischen Spannung, d. h. sie
halten hoffend Ausschau nach dem kommenden Herrn, der das vollenden
wird, was jetzt im Zeichen gewirkt wird. Nicht nur die Eucharistie wird gefeiert
in der Erwartung, ,,bis er wiederkommt*, auch das BuBsakrament blickt auf
das Ziel aller Umkehr und auf die Vollendung des Heilsgerichtes am Ende der
Tage. Dann wird auch das, wofiir die Ehe hoffendes Zeichen ist: die Erfiillung
menschlicher Liebessehnsucht, verwirklicht sein und die stellvertretende
Funktion des Amtes abgelost werden durch den Herrn selbst.

Ein Sakrament aber triigt schon von seinem normativen Ursprung her das
Eschatologische nicht nur als ein Moment und eine Dimension an sich, sondern
als die schlechthin entscheidende Mitte: namlich die Taufe (und die urspriing-
lich ihr zugehorende ,,Versiegelung mit dem Heiligen Geist“: die Firmung).

G. Lohfink ist vor einiger Zeit nochmals der oft behandelten Frage nach dem
Ursprung der christlichen Taufe nachgegangen?® und hat dabei auf iiberzeu-
gende Weise gezeigt, daB die Taufe nicht auf einen ,,Taufbefehl** des histori-
schen Jesus zuriickgehen kann, daB sie vielmehr im ,,Lebensvollzug* der Ur-
gemeinde begriindet ist. Diese hat dabei zuriickgegriffen ,,auf das entschei-
dende Instrument des Tédufers zur eschatologischen Sammlung und Versiege-
lung Israels ... — auf die Taufe*. ,,Der Téufer lebt in einer unmittelbaren Nah-
erwartung des Endes. Er weiB: Es ist keine Zeit mehr. Die Taufe ist das letzte
Angebot Gottes an Israel, bevor der Gerichtstag anbricht. In derselben hoch-
gespannten Naherwartung des Endes lebt nun aber auch Jesus, und in dersel-
ben Naherwartung lebt die Urgemeinde.“ In dieser Situation ist, wie beim
Tiufer, so auch in der Urgemeinde, ,,die Taufe eschatologisches Sakrament:

18 G. Lohfink, Der Ursprung der christlichen Taufe, in: ThQ 156 (1976) 35-54.



Gisbert Greshake 132

wirkméchtiges Zeichen der Sammlung, der Reinigung und der Versiegelung
Israels fiir das nahe Ende‘“19.

Dieser durch und durch eschatologische Taufursprung scheint noch durch
eine Reihe iltester neutestamentlicher Texte hindurch. Denn da die auf den
Namen Jesu gespendete Tanfe vom Christusgeschehen her eine neue nund an-
dere Qualifikation als beim Téufer Johannes erhilt, tilgt nicht ihre zentrale
eschatologische Bestimmung. So kommt Lohfink zum Ergebnis: ,,Die ur-
christliche Taufe ist iiberhaupt nicht zu begreifen ohne ihre eschatologische
Grundstruktur. Sie wird gespendet im Blick auf das nahe Ende; sie wird ge-
spendet angesichts der téglich zu erwartenden Wiederkunft Jesu Christi.*2°
Somit partizipiert die Taufe von ihrem Ursprung her nicht nur auch an der
eschatologischen Dimension aller Sakramentalitit, sondern sie ist wesentlich
das eschatologische Sakrament. DaB sie das so nicht geblieben ist, daB viel-
mehr in Theologie und Praxis andere (legitime) Sinnzusammenhénge dieses
Sakraments herausgestellt warden, héingt auch mit der Umschichtung der alt-
christlichen Eschatologie zusammen, iiber die hier nicht weiter gehandelt wer-
den kann. Erstaunlich (oder vielleicht auch gar nicht so erstaunlich) ist nun,
daB de facto, worauf schon Lohfink vermutend hinweist, ,,ein gates Stiick der
eschatologischen Grundausrichtung der Taufe im Laufe der Zeit auf das Sa-
krament der Krankensalbung iibergegangen zu sein [scheint] ... Der Schwer-
kranke wird gesalbt und versiegelt auf das Ende hin. Ich vermute, daB hier
letztlich eine der Grundkomponenten der Taufe, nimlich ihre eschatologische
Ausrichtung, in einem anderen Sakrament wieder aufgetaucht ist.* Und Loh-
fink stellt an die Dogmatiker und Liturgiker die Frage: ,,Wenn heute die Ent-
wicklung der Krankensalbung zum ,Sterbesakrament* als gravierende Fehl-
entwicklung perhorresziert wird und deshalb die Verbindung zwischen Kran-
kensalbung und Sterbesakrament wieder bewuBt gelockert oder sogar gelost
wird — wo ist dann innerhalb der Okonomie aller Sakramente der Ort, an dem
die Versiegelung auf das Ende wirklich zum Zuge kommt? Man sieht an der
ganzen Frage, daB3 eine Neubestimmung der Sakramente von der Bibel her
nicht in einer einfachen Restitution isolierter Traditionen (etwa der von Jak
5, 14f) bestehen kann, sondern daB der sakramentale Gesamthorizont bibli-
scher Theologie in den Blick genommen werden muB. Und das erfordert weit
differenziertere Betrachtungsweisen. 21

Ich kann diesen Ausfiihrungen Lohfinks nur voll und ganz zustimmen.
Wenn zur Sakramentalitdt nicht nur allgemein eine Beziehung auf das ,,End-
giiltig-Eschatologische gehort, sondern wenn das zentrale Sakrament der
Taufe nrspriinglich ganz und gar von der Eschatologie her gepriigt war, so ist
der Ubergang dieses eschatologischen Akzents von der Tanfe weg zum Fiinf-

19 L ohfink, aaO. (Anm. 18) 47, 46, 47. 20 Lohfink, aaO. (Anm. 18) 52.
21 Lohfink, aaO. (Anm. 18) 53.



Letzte Olung oder Krankensalbung 133

ten Sakrament, das ganz unter eschatologischem Vorzeichen steht, nicht ein-
fach eines der ,,traurigsten Kapitel* (E. Lengeling) oder ein riesiges ,,Mif3ver-
standnis* (M. Probst — K. Richter), sondern eine in der ,,Logik** der Sakra-
mentalitit liegende Entwicklung, welche die Kirche und zumal die Theologen
des Mittelalters (ohne sich damals schon der historischen Frage nach Ursprung
und urspriinglichem Sinn der Taufe stellen zu konnen) in geradezu nachtwand-
lerischer Sicherheit eingeschlagen haben: Auf vielfache Weise wird seit der
Scholastik auf den engen Zusammenhang von Taufe und ,,Letzter Olung* als
Vollendung der Taufe hingewiesen.

Sollte man in der Kirche tatséchlich eine radikale Wende von der ,,Letzten
Olung‘‘ weg zur ,,Krankensalbung‘ vollziehen, bliebe in der ,,sakramentalen
Welt* die ausdriickliche eschatologische Zentralstelle unbesetzt, die offenbar
der frithen Christenheit ein wichtiges Anliegen war. Darf das sein?22

Damit stimmt auch ein Letztes iiberein.

Sacramenta maiora — sacramenta minora

Man hat in der katholischen Theologie immer gewuBt, dafl die Sakramente
hinsichtlich ihres Gewichts, ihrer Bedeutung und ihres Sinns nicht alle auf ein
und derselben Stufe stehen. So hat man schon im Mittelalter unterschieden
zwischen sacramenta maiora und sacramenta minora?3. Ihr Verhéltnis zuein-
ander 148t sich so bestimmen, daf3 die sacramenta minora die konkrete Entfal-
tung der sacramenta maiora sind. So gesehen, ist das Fiinfte Sakrament sicher
eine Entfaltung der Taufe, und zwar auf eine konkrete(re) Situation des
menschlichen Lebens hin. Ist dies einfach die Situation der Krankheit? Taufe
bedeutet doch ,,Eingetauchtsein® in das Geschick Jesu, Zusammengefiigtsein
mit ihm in der Gemeinschaft mit seinem Tod und seiner Auferstehung (R6m
6). Das Mitsterben mit Christus, in das uns die Taufe einweist, begleitet zwar
als ,,Existential®‘ unser ganzes christliches Leben, steht aber doch nicht einfach
in jeder Krankheit oder schon im beginnenden Alter in einer spezifischen Kri-
se, sondern erst da, wo der Mensch sich mit dem leibhaftigen Tod konfrontiert
sieht, wenn er also in zugespitzter Weise existentiell erfihrt, daf sein Leben
befristet ist und daf} diese Frist womoglich nur noch kurz ist. Dies ist nicht
schon mit jeder Krankheit und/oder mit der Gegebenheit des Seniorenalters

22 Gelegentlich wird hier mit Verweis auf Can. 13 des Konzils von Nikaia eingewendet: Das ei-
gentliche Sterbesakrament sei die Eucharistie, das Viaticum. Natiirlich ist das (auch) richtig. Aber
dann muf} ebenso gesagt werden, daB das eigentliche Krankensakrament die Eucharistie ist, die
von alters her in der Krankenprovisur aufs engste mit der Olung verbunden ist. Es zeigt sich also,
daB die Eucharistie gleichsam das allen anderen Sakramenten zugrundeliegende Integrationssa-
krament fiir das ganze christliche Leben, fiir gesunde und kranke Tage und fir den Heimgang zu
Gott ist.

23 Vgl. dazu Y. Congar, Die Idee der sacramenta maiora, in: Conc. 4 (1968) 9-15.



Gisbert Greshake 134

verbunden. Vielmehr muB die tatséichliche Konfrontation mit dem Tod hinzu-
kommen, die dem Kranken oder Alten in ganz neuer Weise die Frage stellt, ob
er (riickblickend) in seinem Leben genug ,,gestorben* ist, um mit Christus auf-
zuerstehen, und ob er (vorblickend) bereit ist, mit Jesus den letzten Schritt der
Lebenshingabe zu tun in der Hoffnung, so auch zur Auferstehung zu gelangen.
Es ist also die Situation ,,angesichts des Todes*, die eine spezifische Krise der
Taufwirklichkeit darstellt. In dieser Situation kdnnte das Fiinfte Sakrament als
Tauferneuerungssakrament, d. h. als konkrete Entfaltung der Taufe gesehen
werden und somit seine Zuordnung als sacramentum minus zum sacramentum
maius (der Taufe) klarer in Erscheinung treten.

Alle drei Griinde sprechen also dafiir, daB die Kirche hinsichtlich der Praxis
und Sinngebung dieses Sakramentes strikt an der eschatologischen Dimension
festhalten und der weiteren Entwicklung auf ein Sakrament hin, das relativ un-
terschiedslos allen Kranken gespendet wird, Einhalt gebieten sollte.

Sinn und Praxis eines Sakramentes
der ,,Tauferneuerung angesichts des Todes*

Die ,,Wirkung‘* des Sakraments: Hoffnung

Die bisherigen Uberlegungen kénnten, da sie sich gegen eine undifferenzierte
Praxis der Krankensalbung richten, nun wiederum in andere Richtung falsch
verstanden werden, so als ob sie sich fiir eine Riickkehr zur alten Praxis der
,,Letzten Olung® mit all ihren negativen pastoralen Aspekten einsetzten. Daf3
dieses nicht gemeint ist, wurde schon ausdriicklich hervorgehoben, soll hier
aber noch einmal wiederholt und ergénzt werden.

Ist das Fiinfte Sakrament als Sakrament der ,, Tauferneuerung angesichts des
Todes* die ausdriickliche Darstellung, Feier und Heilsprisenz der eschatolo-
gischen Mitte des christlichen Glaubens, so kann man seine spezifische Wir-
kung — in einem Wort gefat — als die Vermittlung der christlichen Hoffnung
bezeichnen. Damit soll nicht eine neue Sinngebung des Sakraments vorge-
schlagen, sondern die traditionellen Aussagen iiber die Wirkung des Sakra-
ments, daB es namlich Kraft, Stirke, Gnade des Heiligen Geistes und Siinden-
vergebung vermittelt, nur konkreter gefafit werden. Vermittlung christlicher
Hoffnung bedeutet ein Dreifaches:

a) Angesichts des Todes, der das Leben in Frage stellt und an sich reiBt,
braucht der Christ nicht zu bangen oder gar zu verzweifeln. Er braucht sich
nicht festzuhalten und kann sich in Hoffnung ,,lassen‘ und ,,gelassen‘‘ leben
und sterben. ,,Sind wir mit Christus gestorben, so glauben wir auch, daB wir mit
ihm leben werden.“ (R6m 6, 8) ,,Wenn wir leben, leben wir fiir den Herrn, und
wenn wir sterben, sterben wir fiir den Herrn; wir mdgen also leben oder ster-



Letzte Olung oder Krankensalbung 135

ben, wir gehdren dem Herrn.* (Rom 14, 8) An der Grenze des Lebens und in
den zahlreichen Grenzerfahrungen des Lebens steht nicht der Tod, sondern
Christus, unser Leben. Das wird dem Christen im Sakrament wirkméchtig zu-
gesagt und vermittelt. Darum ist der Kranke, der durch das Sakrament in sei-
ner Hoffnung gestirkt wurde, auch der Krise seiner Krankheit, der Erfahrung
des In-den-Tod-gehalten-Seins gewachsen. Seine Re-Aktion auf die geféhrli-
che Krankheit ist Hoffnung.

b) Das Leben, zu dem der Christ in Hoffnung unterwegs ist, heiBt aber nicht
nur nacktes Weiterexistieren, sondern es beinhaltet Leben mit Gott. Gott
selbst ist es, der sich dem Menschen mitteilt und ihn in Sein Leben hinein-
nimmt. Er schafft auch die Voraussetzung, da der Mensch mit Ihm leben
kann: Gott nimmt alles weg, was sich dem entgegenstellt (Siinden und traditio-
nell: Siindenstrafen), und macht den Menschen zum ,,Gefd8*, bereit, Sein Le-
ben zu empfangen, jetzt schon im Angeld und einst in Vollendung.

¢) Hoffnung bezieht sich aber nicht nur auf das ,,Letzte und Endgiiltige®,
sondern auch auf das ,,Vorletzte und Vorliufige*24. Denn Gottes verheienes
Heil erreicht den Menschen nicht erst am Ende, sondern es wird bereits jetzt in
kleinen Fragmenten im Vorschein und ,,Angeld* wirksam. Jetzt schon entwirft
sich Gottes letzte Zukunft in Zeichen vorweg. Darum hat christliche Hoffnung
nicht nur die ,,groBe Hoffnung*‘ zum Inhalt, sondern auch die vielen ,,kleinen
Hoffnungen* = Zeichen, in denen sich das Endgiiltige vorweg-zeigt und zur
groBen Hoffnung motiviert. Eben dies war ja auch der Sinn der Zeichenhand-
lungen Jesu: Er hat nicht jetzt schon diec Welt zum Paradies gemacht, aber er
hat Zeichen der Hoffnung gewirkt (Krankenheilungen und Wunder, Worte
des Trostes und der Vergebung), damit die grofie Hoffnung auf das Reich ent-
stehen kann. Wenn darum das Fiinfte Sakrament Hoffnung angesichts des To-
des vermittelt, so sind darin erfahrbare Zeichen der Hoffnung eingeschlossen.
Damit ist nicht nur gemeint, daB der Kranke wieder gesunden oder die Krise
des Alters fiir ein paar Jahre iiberwinden kann, sondern weit mehr, da die
Hoffnung den Schwerkranken in seiner leiblich-seelischen Einheit erfat und
ihm spiirbar aufhilft. Wie die Gesundheit nicht nur die Abwesenheit von orga-
nischen Stérungen bedeutet, sondern eine Lebensqualitét ist, so ist auch
Krankheit nicht nur eine Stérung der organischen Ordnung, sondern ein Aus-
dem-Gleis-Kommen der ganzen Person, auch in ihrem geistig-geistlichen
Streben. Die ,,leibliche Wirkung des Sakraments besteht also auch bei Nicht-
eintreten der klinischen Heilung darin, daB der organischen Krankheit so auf-
geholfen wird, daB sie den Menschen nicht daran hindert, seinen Weg voll
Hoffnung zu Gott zu gehen, daB sie ihm vielmehr im Gegenteil ein Mittel der
Hingabe und vertrauensvollen Zukehr zu Gott ist. ,.Letzte* Hoffnung und

24 Sjehe dazu K. Barth, Kirchliche Dogmatik 1V/1, Zollikon 1953, 131.



Gisbert Greshake 136

Hoffnung auf Hilfe in der schweren Krankheit sind strikt aufeinander bezogen:
In Zeichen der Hoffnung kann der Mensch ,,angesichts des Todes* erfahren,
da er zur ,letzten* Hoffnung berufen ist.

In diesen drei Dimensionen der christlichen Hoffnung scheint mir all das er-
faBt zu sein, was in der kirchlichen Tradition iiber die Wirkung des Fiinften Sa-
kraments gelegentlich auf andere Weise gesagt wurde. Darum sollte auch bei
den Feiern dieses Sakraments die Kirche ihre Hoffnung feiern und angesichts
des Todes Hoffnung vermitteln und Freude. So gesehen, bringt dieses Sakra-
ment zur Vollendung, wozu wir unterwegs sind: die Lebensgemeinschaft mit
dem sterbenden und auferstandenen Herrn, der unsere Hoffnung ist.

Was ist zu tun?

Der Seelsorger steht in der heutigen theologischen und kirchlichen Situation
oft zwischen Scylla und Charybdis. ,,Propheten links, Propheten rechts, das
Weltkind in der Mitte.” Welchen Theologen soll man in der Praxis folgen?
Konkret: Soll der Seelsorger den Trend zur (undifferenzierten) Krankensal-
bung mitmachen, oder soll er — wofiir sich dieser Beitrag einsetzt — den escha-
tologischen Charakter des Sakraments unbedingt beachten?

In einer solchen noch nicht endgiiltig entschiedenen Lage scheint mir fiir den
Seelsorger der Mittelweg (nicht der Weg eines faulen Kompromisses, sondern
jener Weg, der viele Momente integrieren kann) der einzig mogliche zu sein.
Das bedeutet konkret: Das Sakrament soll weder als ,,Letzte Olung*“ noch ein-
fach als ,Krankensakrament“ gespendet werden, sondern als ,,Tauf-
erneuerung angesichts des Todes*. Das heift: ,,Ort* des Sakraments ist die ge-
fahrliche Krankheit oder das sehr hohe Alter, wo der Christ sich leibhaftig mit
der Wirklichkeit des Todes konfrontiert erfiihrt. Diese beiden Bestimmungen:
schwere Krankheit und beschwerliches hohes Alter, konnen konkret einen
durchaus groen Spielraum haben. Und hier braucht man auch nicht kleinlich
zu sein. Abzulehnen aber ist, dieses Sakrament einfach undifferenziert jedem
Kranken und jedem alten Menschen anzubieten2s. In der Ausgestaltung des
Ritus und in der duleren Form der Feier sollte einerseits der Gedanke der Le-
bensgefahr, des befristeten Lebens, des in das Leben hereinragenden Todes
artikuliert werden und andererseits gerade angesichts dieser Bedrohung
christliche Hoffnung in all ihren Dimensionen aufleuchten. Damit wird ein
theologisch auf jeden Fall verantwortbarer Weg eingeschlagen, der sozusagen
jenseits aller derzeitigen theologischen Kontroversen steht.

%% Auch die Deutsche Bischofskonferenz hat in einer Erklirung zur Krankenpastoral vom 20. 11.
1978, verdffentlicht am 2. 7. 1979, sich wegen mannigfacher ,,Unsicherheiten und Unstimmigkei-
ten* gegen eine undifferenzierte Spendung des Sakraments an alte Menschen gewandt. Ausdriick-
lich ist hier die Rede von einer ,,Lebenskrise, der das Sakrament zu entsprechen hat.





