
Letzte Ölung oder Krankensalbung? 
Plädoyer für eine differenziertere sakramentale Theorie und Praxis* 

Gisbert Greshake, Wien 

Zur Fragestellung 

In den letzten Jahren hat sich in Theologie und Pastoral des ehemals so ge- 
nannten Sakramentes der •Letzten Ölung" ein bemerkenswerter Umschwung 
abgespielt, nämlich die Wende vom Sakrament der •Letzten Ölung" (oder gar 
•Todesweihe") zum Sakrament der •Krankensalbung". Dieser Umschwung 
bahnte sich bereits in einigen vorkonziliären Veröffentlichungen an; er erhielt 
dann durch das II. Vatikanische Konzil eine - allerdings kompromißhafte - of- 
fizielle Bestätigung1. In kirchlichen Dokumenten sowie in Theologie und Pra- 
xis der Nachkonzilszeit hat sich die Wende schließlich immer mehr durchge- 
setzt. 

Wie so vieles in der nachkonziliären Kirche, wird auch diese Neuerung zum 
Teil enthusiastisch begrüßt und in schon gewohnter Schwarzweißmalerei um 
ihrer Errungenschaft gegenüber früheren Verfinsterungen und Fehlverständ- 
nissen willen gepriesen: Endlich sei nach Jahrhunderten der Verkehrungen 
und Mißverständnisse wieder der genuine Sinn des •fünften" Sakraments ent- 
deckt. Wurde in der früheren Exegese Jak 5,14f als Beweisstelle für den 
eschatologischen Charakter der •Letzten Ölung" dargelegt, wird die gleiche 
Stelle heute zu einem Beleg für seine ausschließlich krankenheilende Funk- 
tion; lief in früheren Darstellungen die ganze liturgische und dogmenge- 
schichtliche Tradition auf ein Sakrament der •Letzten Ölung" hinaus, so wer- 
den heute Liturgie- und Dogmengeschichte •umgeschrieben" zugunsten eines 
Sakraments der Krankenheilung2. 

Ist also nach vielen Jahrhunderten, in denen dieses Sakrament wie kein an- 
deres •in eine Sackgasse geraten ist"3, endlich wieder aus einem •mißverstan- 
denen Sakrament" (so im Untertitel des in Anm. 1 genannten Buches) ein 

* Völlig überarbeitete und gestraffte Fassung eines ursprünglich in der Festschrift für Kardinal 
F. König: Leiturgia- Koinonia-Diakonia, Wien 1980 veröffentlichten Beitrags.-In diesem Bei- 
trag finden sich auch weitere Literaturbelege für viele hier nur thesenhaft geäußerte Aussagen. 
1 Die Aussagen des II. Vatikanums über die Krankensalbung sind zusammengestellt in: Heils- 
sorge für die Kranken, hrsg. von M. Probst und K. Richter, Freiburg 1975, 145 f. 
2 Ein anschauliches Beispiel ist die Behandlung dieses Sakramentes einmal durch B. Poschmann, 
Buße und Letzte Ölung, in: Handbuch der Dogmengeschichte IV/3, Freiburg 1951, 125 ff und 
durch H. Vorgrimler, Buße und Krankensalbung, Freiburg 1978, das in der gleichen Reihe die 
Arbeit von Poschmann ersetzen will. 
3 So: Probst, Richter (Anm. 1) 5. 



Gisbert Greshake \ 20 

recht verstandenes Sakrament geworden? Oder ist es nicht eher ein bestimm- 
tes •Interesse", das hinter der neuen Theorie und Praxis steht? 

Ein solches Interesse scheint jedenfalls deutlich bei einer Reihe von Pasto- 
raltheologen und Seelsorgern durch: Vollzog sich früher die Spendung dieses 
Sakraments in der Aufregung und im oft unwürdigen Rahmen des •letzten 
Augenblicks" oder setzte das Angebot der •Letzten Ölung" die für den Prie- 
ster oder für die Verwandten oft äußerst belastende und schwierige Konfron- 
tation des Schwerkranken mit seinem möglichen Tod voraus, so ist demgegen- 
über die Spendung eines Sakraments der Krankensalbung einigermaßen pro- 
blemlos. In nicht wenigen Gemeinden und Krankenhäusern finden daher seit 
einigen Jahren regelmäßig Feiern der Krankensalbung statt, zu denen alle 
Kranken (vom leichten Ski-Unfall angefangen) und älteren Leute (ab etwa 
60/65 Jahren) - mögen sie auch noch so rüstig sein, wenn sie nur •die Last des 
Alters" spüren - eingeladen werden. Ja, es werden sogar Exerzitien für Senio- 
ren angeboten, die in ihrer Ausschreibung das Zusatzangebot tragen: •mit 
Spendung der Krankensalbung". Befreit von der Qualifizierung •Sterbesa- 
krament" ist eine ruhige und angstfreie Spendung dieses Sakraments möglich. 
Welcher Seelsorger möchte sich diese Chance entgehen lassen, zumal wenn er 
von den Bischöfen aufgefordert wird, •dazu beizutragen, daß in dieser Hin- 
sicht ein neues Glaubensbewußtsein und eine neue öffentliche Meinung in der 
Kirche sich bilden" (Neues Rituale), und er von •der" Theologie belehrt wird: 
dies sei die wahre und wirkliche Intention des Fünften Sakraments. 

Ist sie das aber wirklich? Mir scheint, daß die vorgetragenen Argumente ei- 
ner kritischen Prüfung bedürfen. 

Argumente für ein •Sakrament der Kranken" auf dem Prüfstand 

Die liturgie- und dogmengeschichtliche Tradition 

Nahezu alle Verfechter eines Sakraments der Kranken weisen darauf hin, daß 
am Anfang der liturgischen Feier und praktischen Spendung dieses Sakra- 
ments eindeutig eine Salbung der Kranken mit dem Ziel der körperlichen (ne- 
ben der seelischen) Heilung gestanden habe. Dafür legen die alten Öl-Wei- 
he-Gebete und pastoralen Ermahnungen eindeutiges Zeugnis ab. Erst ab dem 
8./9. Jahrhundert sei ein Umbruch im Verständnis des Sakraments zu beob- 
achten. Da es eng mit dem Bußsakrament verknüpft wurde, der Empfang der 
Buße aber zur lebenslänglichen Bußauflage verpflichtete, wurde dieses Sa- 
krament (zusammen mit der Buße) immer mehr auf das Ende verschoben. 
Hand in Hand damit wurde die Wirkung des Sakraments •spiritualisiert"; statt 
der Primärwirkung: körperliche Heilung stand jetzt die Primärwirkung: Ver- 
gebung der Sünden und Vorbereitung auf das ewige Leben im Vordergrund. 



Letzte Ölung oder Krankensalbung 121 

Hinzu kamen riesige Stolgebühren für die Spendung des Sakraments, die 
gleichfalls zum äußersten Aufschub bis kurz vor dem Sterben veranlaßten, 
wenn nicht der Empfang überhaupt abgelehnt wurde. 

Als nun in der Scholastik die systematisch-theologische Reflexion auf das 
Wesen der Sakramente einsetzte, fanden die Theologen - so sagt man - bereits 
eine fehlgelaufene Praxis vor. Diese hätten sie dann mangels historisch-kriti- 
scher Kenntnisse über das wahre Wesen dieses Sakraments als Ausgangspunkt 
ihrer - deshalb gleichfalls fehlgehenden bzw. höchst einseitigen - Überlegun- 
gen genommen. So sei es gar kein Wunder, daß die große scholastische Tradi- 
tion unser Sakrament einmütig als •Sakrament des Todes" vorgestellt habe 
und Thomas von Aquin z. B. schreiben konnte: •Dieses Sakrament ist das 
letzte und gleichsam alles einbegreifende Sakrament des ganzen geistlichen 
Heilsweges, wodurch der Mensch vorbereitet wird, an der göttlichen Herrlich- 
keit teilzuhaben. Deshalb wird es auch Letzte Ölung genannt." (ScG IV, 73) 

Von dieser mittelalterlichen Fehleinschätzung her werde es auch verständ- 
lich, daß das bis zum II. Vatikanum die Sakramententheologie beherrschende 
Trienter Konzil, das ohnehin die Sakramentenlehre nur unter der schmalen 
Perspektive des antireformatorischen Einspruchs behandelte, gleichfalls nicht 
vom Gedanken der •Letzten Ölung" loskam. Erst das II. Vatikanische Konzil 
habe nach jahrhundertelanger •Verfinsterung" die ursprüngliche, durch eine 
lange Geschichte •vergessene", ja einseitige Sinngebung und Praxis des Sa- 
kraments wieder entdeckt, als es - nicht ohne Widerstände - den Namen 
•Krankensalbung" für besser geeignet erklärte, den richtigen Augenblick zur 
Spendung bereits gegeben sah, wenn ein Christ beginnt, wegen Krankheit oder 
Altersschwäche in Lebensgefahr zu geraten, und somit die Krankheit als den 
eigentlichen Ort dieses Sakramentes bestimmte. Seitdem lautet der heute fast 
schon einmütige Chor der Theologen, daß das Fünfte Sakrament bestimmt sei 
für die Krisensituation der Krankheit. •Es braucht nicht immer die Situation 
der ,andrängenden Todesnot' oder der spürbare ,Bote und Anlauf des Todes' 
zu sein. Jede ernsthafte Krankheit ist eine ,Situation der Entscheidung."4 

Ist aber diese Argumentationsreihe schlüssig? Zwar treffen die in ihr ge- 
nannten Fakten im allgemeinen zu, doch scheint es, daß der Begründungszu- 
sammenhang unter einem bemerkenswerten Mangel an hermeneutischem 
Bewußtsein und dogmengeschichtlicher Methode leidet. 

Das mögen folgende Überlegungen zeigen: 
Erstens: Es ist richtig, daß wir vor der Praktizierung eines Sterbesakraments 

in der Kirche ein breitgefächertes Ritenfeld vorfinden, in dem der Gebrauch 
von heiligem öl, vornehmlich für die Kranken, steht. Empfänger des heiligen 

4 A. Knauber, Krankensalbung, in: Handbuch der Pastoraltheologie, Bd. IV, hrsg. von Arnold, 
Klostermann u. a., Freiburg 1969, 167. 



Gisbert Greshake 122 

Öls ist tatsächlich jeder Kranke, ohne alle Einschränkung, angefangen von 
Kopfschmerz, Hundebiß, Schlafstörungen bis hin zu psychisch Kranken oder 
Krüppeln. Das heilige Öl ist praktisch •die Medizin der Kirche" (Caesarius 
von Arles). Obwohl es nun zweifellos eine liturgische und lehrmäßige Verbin- 
dungslinie von diesen frühchristlichen Krankensalbungen über die scholasti- 
sche und tridentinische Sakramentenlehre bis hin zur Lehre des II. Vatikani- 
schen Konzils gibt, ist doch das •Feld" und die Praxis dieser Ölhandlungen so 
diffus, daß man sie kaum ohne weiteres als Frühform des Fünften Sakraments 
ansehen kann. Im einzelnen sei dafür nur auf folgendes hingewiesen: 
- Bis 8./9. Jahrhundert gab es die Möglichkeit, sich selbst zu salben und die 
Salbung auch bei geringstem Unwohlsein zu empfangen. Sie ist - wie H. Vor- 
grimler5 zu Recht bemerkt - •im Rahmen der unter Christen üblichen Kran- 
kenpflege" vollzogen worden, und zwar auf recht freie Art und Weise. 
- Heiliges öl wird nicht nur zur Salbung verwendet, sondern auch zum Aus- 
gießen über den ganzen Körper oder einzelne Glieder und zum wiederholten 
Trinken und Baden. 
- Das gleiche Öl, das zur Krankensalbung benutzt wird, kann auch zu exorzisti- 
schen Praktiken an Gefahrenorten, an Vieh, Ställen und dergleichen ge- 
braucht werden. Da es für den Christen an die Stelle magischer Praktiken und 
magischer Medizin rückte, mußte es den gleichen Umfang haben wie diese. 

Überblickt man diesen weitgespannten Gebrauch, so war das heilige öl das 
•Universalmittel" nicht nur gegen Schmerzen, Leiden und Krankheiten, son- 
dern auch gegen den Einfluß böser Mächte überhaupt (apotropäisches Mittel). 
Es stellte im Grunde so etwas wie das •Weihwasser" des Altertums dar, d. h. 
etwas, das eher unserem heutigen Gebrauch des Weihwassers oder des Lour- 
deswassers analog ist. Von diesem diffusen Gebrauch des heiligen Öls einfach- 
hin die Norm für eine Erneuerung des Fünften Sakraments zu nehmen, scheint 
außerordentlich kühn zu sein, zumal man stillschweigend oder unreflektiert oft 
nur die eigenen Ideen in das historische Material einträgt. Ich habe jedenfalls 
bei keinem Autor den Wunsch gefunden, man möge auch wieder Selbstsal- 
bungen und Waschungen mit Öl einführen bzw. das Öl als apotropäisches Mit- 
tel gebrauchen. Was ist also Norm? Die Frühzeit als solche oder eigene Ideen, 
die man teils (aber auch nur teils) in der Frühzeit wiederfindet? 

Eine zweite Überlegung ist wichtiger. Es ist in der heutigen Sakramenten- 
theologie unbestritten, daß die Frage der Stiftung oder Einsetzung der Sakra- 
mente durch Jesus Christus auf eine breitere Ebene zu stellen ist, als dies die 
ehemals apologetisch-historische Frage: ob, wie und wann Jesus einen be- 
stimmten Ritus zur Würde des Sakraments erhoben hat, tun konnte. Die Sa- 
kramente sind nicht (unbedingt) deshalb von Christus •gestiftet", weil sozusa- 

1 Vorgrimler, aaO. (Anm. 2) 21g 



Letzte Ölung oder Krankensalbung 123 

gen eine neutestamentliche historische Stiftungsurkunde oder -szene nachge- 
wiesen werden kann, was bei allen Sakramenten gar nicht möglich ist, sondern 
sie sind in Ihm gestiftet, insofern sie Ausfaltungen, Konkretisierungen und 
Aktualisierungen des •Ursakraments" sind, das Er selbst ist: nämlich die blei- 
bende leibhaftige Heilsgabe Gottes an den Menschen. Indem die Kirche die 
Vermittlung und Gegenwart des Heils an bestimmten, für ihr eigenes Leben 
konstitutiven Knotenpunkten feiert, nimmt sie das Ursakrament des Heils, Je- 
sus Christus selbst, in verschiedenen zeichenhaften und situationsgebundenen 
Konkretisierungen - eben in den unterschiedlichen Sakramenten - entgegen. 

Was aber sind solche für das Leben der Kirche konstitutiven Knotenpunkte, 
in denen sie die Heilsgabe Christi feiernd entgegennimmt? 

Unbestritten war immer, daß dazu Taufe (samt Firmung) und Eucharistie 
gehören. Was aber die vielen anderen Heilsvollzüge des kirchlichen Lebens 
angeht, so bestand jahrhundertelang offenbar keine Notwendigkeit, zwischen 
konstitutiven und nicht-konstitutiven Vollzügen zu unterscheiden. Entspre- 
chend gibt es bis zur Zeit der Hochscholastik keinen spezifischen Sakraments- 
begriff. Es gibt viele sacramenta = Heilszeichen, in denen das Sacramentum 
Christus wirksam ist. Deshalb zählt man auch die vielen sacramenta auf ver- 
schiedene Weise und mit unterschiedlichen Zahlen. 

Erst im 12. Jh. treten aus der Vielzahl der sacramenta jene sieben •besonde- 
ren" Sakramente hervor, welche die Kirche als für ihren Lebensvollzug we- 
sentlich anerkennt und in denen sich für sie die Heilszusage Gottes in Jesus 
Christus •verdichtet". Anders gesagt: Aus der großen umfassenden Breite und 
Weite der •sakramentalen Welt" werden nun sieben Kristallisationspunkte 
hervorgehoben, die als die Sakramente in den Lebensvollzug und in das Glau- 
bensdenken der Kirche eingehen, während die übrigen Heilszeichen als •Sa- 
kramentalien" gleichsam den größeren Vorhof um jene bilden. So wird aus der 
Fülle der kirchlichen Bußformen (kanonische Buße, Laienbeichte, Generalab- 
solution, Büßerleben usw.) die Beichte als das Buß-Sakrament herausgestellt; 
aus der Fülle der vielen an Personen gespendeten •Weihen" (Mönchsweihe, 
Königsweihe, •Niedere Weihen", Subdiakonat) werden nur Diakonat, Pres- 
byterat und Pontifikat als zum Weihesakrament gehörig verstanden. Und - 
damit sind wir beim Thema! - aus der Fülle der Öl-•Handlungen" und -Sal- 
bungen wird de facto nur die Salbung an Schwerkranken, die den Tod existen- 
tiell vor Augen haben, als Sakrament betrachtet. 

Diese Überlegungen zeigen m. E. schlüssig, daß der undifferenzierte Rück- 
griff auf die altkirchlichen Krankensalbungen zum Neuverständnis des Fünf- 
ten Sakraments hermeneutisch unzulässig ist. Denn als sich im 11./12. Jh. 
erstmals ein spezifischer Sakramentsbegriff bildet, wird unser Sakrament ge- 
rade nicht unter der Rücksicht medizinaler Salbungen an alle möglichen Kran- 
ken, sondern nur unter der Rücksicht •Salbung an Schwerkranken angesichts 



Gisbert Greshake 1 24 

des Todes" unter die sieben Sakramente aufgenommen. Es ist also ein Ana- 
chronismus, zu behaupten, in der altkirchlichen Praxis konnte jeder Kranke 
das Sakrament (!) der Salbung empfangen6, so wie es ein Anachronismus ist, 
die altkirchlichen Krankensalbungen als Sakramenta/e im Gegensatz zum Sa- 
krame«? zu bezeichnen. Diese Differenzierung von Sakrament und Sakramen- 
tale erfolgte erst in der Zeit der Hochscholastik. Dort freilich wird - schon ab 
Petrus Lombardus - dem Sakrament eine eindeutig eschatologische Funktion 
zuerkannt, während die einfache Salbung und Segnung der Kranken zu den 
Sakramentalien gerechnet werden. 

Gewiß, die Entwicklung eines Sakramentes der Salbung von Schwerkranken 
angesichts des Todes ist- so mag man sagen-von •zufälligen" geschichtlichen 
Faktoren bedingt. Aber diese Feststellung ist kein Argument dafür, sich auf ei- 
nen bleibenden Kern des Sakraments zu beziehen, der in der Frühen Kirche 
eben in einer Krankensalbung faßbar wäre. Man kann nicht argumentieren: 
Hätten die Scholastiker eine andere Praxis als die einer •Letzten Ölung" vor- 
gefunden, so hätten sie auch andere Reflexionen über das Sakrament ange- 
stellt, und dann wäre die weitere Praxis in der Kirche auch anders verlaufen, 
und dann hätte auch Trient eine andere Lehre hervorgehoben. Denn de facto 
wurde das Fünfte Sakrament zu den sieben Sakramenten = zu den für das 
kirchliche Leben konstitutiven Knotenpunkten in der Gestalt eines durch und 
durch eschatologisch gestimmten Sakraments gezählt. 

Das exegetische Argument für ein Sakrament der Krankensalbung 

Als biblische Grundlage des Salbungssakraments hat man immer Jak 5,14f 
angesehen. Hier aber - so wird heute im allgemeinen argumentiert - ist keine 
Rede von Sterbenden, sondern von Kranken. Dem entspricht, daß als Wirkung 
der Salbung und des mit der Salbung verbundenen Gebets zuerst •heilen", 
•retten" (griech. aco^eiv) genannt wird. Weil das Heilsverständnis im Neuen 
Testament immer das konkrete, welthafte Heil meint, sei damit vorwiegend 
•eine rettende, d. h. heilbringende Wirkung für den Leib des Kranken"7 the- 
matisiert. Entsprechendes gelte auch von der zweiten Wirkung, welche 
eyetpeiv heißt. Dieser Begriff meine in der neutestamentlichen Tradition 
nicht nur •auferwecken", sondern auch •aufrichten" (leiblicher und seelischer 
Art). •Der Herr gibt dem Kranken Kraft und Stärke zur seelischen Bewälti- 
gung seines Leidens."8 Erst als dritte Wirkung der Salbung werde eine Wir- 

6 So setzt sich z. B. E. Lengeling, Todesweihe oder Krankensalbung?, in: Lit. Jb. 21 (1971) 213 da- 
für ein, •daß es zu einer Wiederherstellung des apostolischen Sakraments [!] der Kranken kom- 
men wird". 
7 F. Mußner, Der Jakobusbrief (HThK 13, 1), Freiburg 31975. 
8 Mußner, aaO. (Anm. 7) 223. 



Letzte Ölung oder Krankensalbung 125 

kung seelischer Art: die Sündenvergebung, genannt. Nimmt man noch hinzu • 
so argumentiert man •, daß sich Jak 5,14 f bruchlos einfügt nicht nur in die 
zeitgenössische jüdische Praxis, sondern auch in die Krankenheilungen Jesu 
und die Sendung seiner Jünger zu solchen Heilungen (vgl. Mk 6,7-13), so er- 
gebe sich klar und deutlich: Jak 5, die biblische Grundlage des Fünften Sa- 
kraments, bezieht sich eindeutig auf Kranke und nicht auf Sterbende. Die Wir- 
kung des Sakraments ist nicht primär eschatologischer, sondern umfassender 
soteriologischer Art. 

Aber auch diese •Beweisführung" ist nicht so überzeugend, wie sie sich dem 
ersten Blick darbietet. 

Nur in einem sehr analogen Sinn kann nämlich Jak 5,14 f als Grundlage ei- 
nes Sakramentes angesehen werden. Das ergibt sich bereits aus unseren Über- 
legungen zur Frage, in welchem Sinn überhaupt von einer neutestamentlichen 
•Stiftung" der Sakramente gesprochen werden kann. Selbst wenn man Jak 
5,14f als •Hintergrundtext" für das spätere Sakrament lesen möchte, hat 
m. E. immer noch die Forderung von K. Rahner Gültigkeit, daß man dann 
deutlich machen muß, warum das im Jakobusbrief erwähnte •Glaubensgebet 
unter Salbung mehr [ist] als irgendein vertrauensvolles Gebet in einer großen 
Notsituation ..., das seiner Erhörung sicher sein kann"9. Was also macht das 
erwähnte •Glaubensgebet unter Salbung" (später, als man die Frage so stellte) 
zu einem Sakrament, d. h. zu einem für die Kirche wesentlichen Lebensele- 
ment, das sich nicht einfach unter den Oberbegriff •vertrauensvolles Gebet, 
das seiner Erhörung gewiß ist" einordnen läßt? Antwort: Das Gebet muß ganz 
besonderer Art sein, so daß es sich von anderen spezifisch abgrenzt. Ist dies 
aber schon mit jeder Krankheitssituation gegeben? 

Diese Frage läßt sich nicht mehr schlüssig oder gar zwingend a priori mit ja 
oder nein beantworten, weil hier auch ein Moment der kirchlichen Entschei- 
dung ins Spiel kommt. Von der Zeit der Scholastik bis zum II. Vatikanischen 
Konzil hat die Kirche diesem Sakrament die Sterbesituation zugewiesen; ge- 
genwärtig tritt bekanntlich eine große Zahl von Exegeten, Systematikern und 
Pastoraltheologen für die Situation der Krankheit (mit unterschiedlichen Dif- 
ferenzierungen) ein. Für beides lassen sich zweifellos Gründe namhaft ma- 
chen. Aber es muß doch gefragt werden, ob nicht die Argumentation Rahners 
einleuchtender ist, wenn er daraufhinweist, daß die •einmalige und zeitpunkt- 
förmige Situation ..., die sich von anderen unterscheidend abgrenzt, ... in der 
Situation der andrängenden Todesnot" gegeben ist; es ist •das Andrängen des 
Todes mit all dem, was eine solche Situation mit sich bringt, nämlich das Ver- 
einsamtsein des Hilflosen, das Konfrontiertsein mit dem Ganzen des Lebens, 
das als das Sichbeendende in Erscheinung tritt (ganz unabhängig von der empi- 

9 K. Rahner, Kirche und Sakramente, Freiburg 31960, 55. 



Gisbert Greshake 126 

rischen Frage, ob es in der allernächsten Zeit - physikalisch gemessen - aufhö- 
ren wird), das Infragegestelltsein des ganzen Menschen, das Vorsichselbstge- 
brachtsein, das Nicht-mehr-von-sich-selbst-absehen-Können durch die exi- 
stentielle Flucht in den Betrieb, in das Einzelne und den Alltag"10. Nur so und 
in diesem Sinn wäre dann Jak 5,14 f die entferntere biblische Grundlage unse- 
res Sakraments, da auf diese Weise der allgemeine Glaubensvollzug •Beten in 
einer Notsituation, das sich seiner Erhörung gewiß ist", zu einem spezifischen 
Kristallisationspunkt kirchlichen Lebens wird. Und nur so hat ja auch faktisch 
die Kirche die Krankensalbung zu den sieben Sakramenten gezählt. 

Auch wenn man die Jakobusstelle im einzelnen exegetisch durchgeht, wird 
zumindest fraglich, ob die neuere Auslegung, es handle sich hier um eine 
Krankensalbung, so zwingend ist. 

A. Grillmeier11 weist zu Recht darauf hin, daß der Jakobusbrief von einer 
stark eschatologischen Grundstimmung getragen ist. Dies zeigt sich auch dar- 
an, daß die viermalige Verwendung des Begriffs acb^eiv in dieser Schrift ein- 
deutig eschatologisch ist. Das heißt: Während in anderen neutestamentlichen 
Schriften ocb^eiv sich auch auf eine Rettung des diesseitigen Lebens beziehen 
kann, •wird in der ntl. Briefliteratur aco^eiv nicht für ,Errettung aus leiblicher 
Krankheit' verwendet"12, vielmehr bezieht es sich auf die endgültige Rettung 
des Lebens des ganzen Menschen. Deshalb ist es auch hermeneutisch illegitim, 
den Sinn von acb^siv von allgemeinen neutestamentlichen Überlegungen, 
etwa von einer sachlichen Parallelität zu Mk 6,12, und nicht vom besonderen 
Gebrauch des Jakobusbriefes her zu nehmen. Hier geht es offenbar um die 
endgültige Rettung des ganzen Menschen, der sich in einer Heilskrise befindet. 
Von daher dürfte auch das Kranksein bestimmt werden müssen. Selbst Muß- 
ner schreibt: •Bei dem doOevföv handelt es sich... offensichtlich um einen rich- 
tig Kranken, der bettlägrig ist."13 Es geht also mindestens um keine leichte, 
sondern um schwere Krankheit14. In bezug auf diese wird gesagt, daß die Sal- 
bung mit Gebet •Heil" bringt (im Sinne endgültigen Heils: s. o.) und dem 
Kranken ein •feyelpetv" = aufrichten/auferwecken vermittelt. Auch wenn man 
die Sinnweite von •frystpew" beachtet, darf doch wohl nicht übersehen werden, 
daß bei aller Bedeutungsbreite die Christen darin sehr leicht einen Anklang an 
die Auferstehung •mit"-hören mußten. Zu Recht fragt darum Grillmeier: 

10 Rahner, aaO. (Anm. 9) 60 f. 
11 Das Sakrament der Auferstehung, in: GuL 34 (1961) 320. 
12 Grillmeier, aaO. (Anm. 11) 329. 
13 Mußner, aaO. (Anm. 7) 219. 
14 Nach Vorgrimler, aaO. (Anm. 2) 217, läßt die Jakobusstelle an eine •ernsthatte Krankheit, 
aber nicht zwangsläufig an Todesgefahr denken". Das mag zunächst einmal richtig sein. Nur frage 
ich mich, was eine ernsthafte Krankheit zu einer ernsthaften Krankheit macht, wenn keinerlei To- 
desgefahr gegeben ist. Gerade die mehr oder minder große Möglichkeit des Todes macht doch erst 
eine Krankheit zu einer ernsthaften oder leichten Krankheit. 



Letzte Ölung oder Krankensalbung 127 

•Hörten die Empfänger oder Leser der Jakobusschrift nicht zuerst diesen 
[neuen, eigentümlich christlichen Klang] heraus"15, so daß also durch die Sal- 
bung die Krankheit unter das Licht der Auferstehung gestellt wird? 

So führt uns die Einzel-Exegese von Jak 5,14f hinsichtlich unserer Frage: 
Ist eine Krankensalbung oder eine Salbung angesichts des Todes gemeint?, 
nicht eigentlich weiter. 

Ja, es muß noch viel grundsätzlicher gefragt werden: Ist es überhaupt exege- 
tisch legitim, eine scharfe Alternative von Krankheit (und zwar schwerer 
Krankheit, die den Menschen bettlägrig macht) und Tod - wie auch von 
Krankheit, Tod und Sünde • vorauszusetzen und daraufhin den Text zu befra- 
gen? Schon im Alten Testament ist die Grenze zwischen Krankheit und Tod 
schwimmend. Der Tod beginnt nicht erst in der letzten biologischen Lebens- 
minute, er ist vielmehr eine (letztlich aus der Sünde entspringende) Wirklich- 
keit, die, solange der Mensch existiert, sein Leben fortwährend aggressiv min- 
dert. Wo Leben sich nicht verwirklichen kann in Kraft, Sicherheit, Gesundheit, 
Heil, Glück und Freude, da ist der Tod. Deshalb ist die schwere Krankheit, als 
eine das Leben hemmende und mindernde Größe, eine intensive Form der 
Todeserfahrung. Weil Krankheit und Tod mithin strikt aufeinander bezogen 
sind, kann auch der (letzte biologische) Tod als eine Art schwerer Krankheit 
geschildert werden. So kehren etwa bei den im Alten Testament berichteten 
Totenerweckungen (Elija, Elischa) die Erweckten, wie von einer schweren 
Krankheit geheilt, in das Leben zurück16. Totenerweckungen können wohl nur 
deshalb wie Krankenheilungen geschildert werden, weil die Grenze von 
Krankheit und Tod flüssig, bzw. weil (schwere) Krankheit auf den Tod hinge- 
ordnet ist. Auch die Bemerkung Jesu im Johannesevangelium: •Diese Krank- 
heit ist nicht zum Tode'' (Joh 11,4), weist auf den, ,normalen Weg'' der schwe- 
ren Krankheit in der Antike hin, daß sie nämlich tödlich endet bzw. sehr leicht 
enden kann. 

Vor diesem Hintergrund entschärft sich die Frage, ob nun Jak 5 jedwede 
Krankheit oder die Todeskrankheit meint. Auch in Jak 5 dürfte an den ganzen 
Komplex Krankheit-Sterben-Sünde-Tod gedacht sein, der nicht gestattet, daß 
wir dort ohne weiteres für unsere heutigen Probleme eine Antwort finden 
können. Mindestens aber wird nahegelegt, daß die Krankensalbung (wie im- 
mer man sie versteht und praktiziert) deutlich in einer •eschatologischen Di- 
mension" zu stehen hat. 

15 Grillmeier, aaO. (Anm. 11) 330. 
16 Deswegen ist auch die Frage des Propheten nach dem Termin des Sterbens von Wichtigkeit. 
Man nahm offenbar an, daß, bevor der Tote endgültig in die Scheol eingeht, das Leben noch eine 
Zeitlang im Körper oder in der Nähe des Körpers bleibt und so wiedererweckt werden kann, bevor 
mit der Bestattung ein endgültiges Eingehen in die Scheol geschehen ist (eine Vorstellung, die of- 
fenbar auch noch im Neuen Testament durchscheint; vgl. die Lazarusperikope). 



Gisbert Greshake 128 

Ergebnis 

Weder die neueren Einsichten von seiten der Dogmen- und Liturgiegeschichte 
noch die neuere Exegese von Jak 5 stellen ein durchschlagendes Argument für 
eine neue Praxis des Sakraments dar. 

Damit ist aber noch nichts entschieden: weder, daß die alte Praxis beizube- 
halten, noch, daß die neue zu begrüßen sei. Denn gerade weil in geschichtlicher 
und systematischer Sicht Sakramente als konstitutive kirchliche Lebensvoll- 
züge faßbar werden, hat auch die Kirche die Möglichkeit - im Rahmen einer 
grundsätzlichen Kontinuität -, die sakramentale Praxis zu ordnen und den 
Kontext und die Intention eines Sakramentes neu zu bestimmen. Solche Neu- 
bestimmung ist nicht einfach mehr von der theoretischen Vernunft zu begrün- 
den, sie ist vielmehr bedingt von einer Fülle von geschichtlich-situativen Mo- 
menten, auf welche die kirchliche Gemeinschaft - nicht ohne Wirken des Gei- 
stes - in freier Entscheidung reagiert. Es ist nun nicht zu bezweifeln, daß das II. 
Vatikanische Konzil hinsichtlich unseres Sakraments einen Schritt von der 
•Letzten Ölung" weg zur •Krankensalbung" hin gemacht hat. Aber es war nur 
ein Schritt, der freilich in der nachkonziliären Zeit eine eigene fortschreitende 
Dynamik ausgelöst hat. Solange die Kirche jedoch kein letztes Wort gespro- 
chen und ihre sakramentale Praxis im ganzen umgestellt hat, bleibt eine Of- 
fenheit, angesichts derer die Theologie herausgefordert ist, Argumente für die 
eine oder andere Richtung vorzulegen. Diese Argumente können - wie gesagt 
- nicht einfach theoretische Evidenz haben, es sind vielmehr Begründungen 
der praktischen Vernunft, die fragt: Welche Entscheidung der Kirche zu wel- 
cher sakramentalen Praxis ist angesichts der heutigen Situation angemessener, 
sinnvoller, zielführender? Dazu im folgenden einige Überlegungen. 

Plädoyer für ein •Sakrament der Tauferneuerung angesichts des Todes" 

Herausforderung durch die gesellschaftliche Verdrängung des Todes 

Es stimmt mit dem zunehmenden Sinnverlust, den wir in unserer heutigen Ge- 
sellschaft beobachten können, überein, daß der Tod mehr und mehr verdrängt 
wird. Denn der Tod ist die vielleicht radikalste Infragestellung aller Sinnhaf- 
tigkeit. Darum wird auch in der heutigen säkularisierten Welt, die auf eine ra- 
dikale Infragestellung des Lebens weithin keine Antwort mehr hat, die Wirk- 
lichkeit des Todes aus dem gesellschaftlichen Bewußtsein geschoben. Weil der 
Tod das Leben be-drängt, wird er ver-drängt. Während sich früher das Sterben 
in einem sehr hohen Maß in der Öffentlichkeit, in Familie, Nachbarschaft und 
Gemeinde vollzog, stirbt man heute in Krankenhäusern und Altenheimen. 



Letzte Ölung oder Krankensalbung 129 

Leichenhallen sorgen dafür, daß sich die Häuser der Lebenden vor den Toten 
verschließen können. Die Friedhöfe befinden sich außerhalb der Stadt, wäh- 
rend sie früher um die Kirche gelegen waren, wo jeder, der sich zur Euchari- 
stiefeier der Gemeinde der Lebenden versammelte, immer auch Kontakt mit 
den Toten aufnahm. So lebte man früher viel intensiver mit den Toten und mit 
der Realität des Todes. Heute dagegen ist das Thema Sterben und Tod hoch- 
gradig tabuisiert. Im Anschluß an den amerikanischen Soziologen G. Gorer 
spricht man geradezu von der •Pornographie des Todes" in der gegenwärtigen 
Gesellschaft, d. h. das Reden von und das sich ausdrücklich Konfrontieren mit 
dem Tod wird heute als unanständig empfunden und beurteilt, so wie früher 
Pornographie und sexuelle Perversion. Die Frage eines Kranken, ob er wohl 
sterben müsse, wird fast durchgehend nicht nur mit Nein, sondern mit emotio- 
nalem Aufwand (•Davon kann gar keine Rede sein!", •Sei doch still!") be- 
antwortet. Bezeichnungen von Krankheiten, die häufig zum Tode führen, wie 
z. B. Krebs, Multiple Sklerose usw., werden kaum in den Mund genommen. 
Man schirmt sich auf breitester Front gegen die Konfrontation mit dem eige- 
nen Tod (der einem in der Frage eines Todkranken oder im Beisein beim Ster- 
ben eines anderen entgegenkommt) ab. 

Diese Verdrängung des Todes hat aber zur Folge, daß das Leben immer 
oberflächlicher wird. Denn der Tod zeigt, daß das Leben nicht selbstverständ- 
lich, sondern Gabe und Geschenk ist. Wo das Leben sich den Tod vor Augen 
hält, wird es als etwas Kostbares erfahren, als ein unwiederholbares Wagnis 
und Abenteuer. Wo dies nicht mehr geschieht, verflacht das Leben und der 
Sinn für das Wunder des Lebens. Mehr noch: Vom Tod her erhält unser Leben 
auch das Drängende und Unaufschiebbare. Gäbe es keinen Tod, bestände das 
Leben aus einer schrecklichen Langeweile, alles wäre gleich-gültig, weil alles 
beliebig nachholbar und ad infinitum aufschiebbar wäre. Sehr bedenkenswert 
ist die Beobachtung von W. Kaufmann: •Für die meisten von uns kommt der 
Tod nicht früh genug. Durch das Gefühl, der Tod sei fern und belanglos, wer- 
den Leben verdorben und faul... Man fuhrt ein besseres Leben, wenn man ein 
Rendezvous mit dem Tod ausgemacht hat. Nicht nur die Liebe kann tiefer, in- 
niger und leidenschaftlicher werden, wenn man erwartet, bald zu sterben. Das 
ganze Leben wird dadurch bereichert." Mit anderen Worten: Die Nähe des 
Todes gibt dem Leben Tiefe. Darum ist es auch höchst fragwürdig, ob der 
Mensch wirklich menschlicher wird, wenn die medizinische Wissenschaft ver- 
sucht, dem Tod immer mehr Jahre abzugewinnen und ihn so in ein immer hö- 
heres Alter hinauszuschieben. Das Leben wird oberflächlich, wenn es nicht die 
Grenze des Todes vor Augen hat. Es verliert seine Richtung, der Sinn für Ver- 
antwortung geht verloren. Ja, gäbe es keinen Tod, könnte man jederzeit alles 
neu beginnen, nichts unterstände dem Gesetz der Einmaligkeit und damit der 
absoluten Verantwortlichkeit. 



Gisbert Greshake 130 

Da also, wo der Tod verdrängt wird, wird das Leben nicht erfüllter, sondern 
ärmer. Die wahre Überwindung des Todes geschieht nicht durch Eliminierung 
des Todes aus unserem Leben (was ja letztlich auch gar nicht möglich ist), son- 
dern durch Hoffnung über den Tod hinaus. 

Bedenkt man diese Bedeutung des Todes für unser Leben und sieht man, 
wie aufgrund der Verdrängung des Todes das heutige Leben immer flacher 
und oberflächlicher wird, so muß doch sehr ernsthaft die Frage gestellt werden, 
ob die Wendung vom Sakrament der •Letzten Ölung" zur •Krankensalbung" 
- objektiv gesehen - nicht ein (gewiß unreflektiertes und unbewußtes) Mitma- 
chen des gesellschaftlichen Trends zur Verdrängung des Todes bedeutet17. 
Wäre es nicht ein Dienst der Kirche am heutigen Menschen, ihn mit der Realität 
des Sterbens und des Todes zu konfrontieren, d. h. die Wirklichkeit des Ster- 
bens im breiten Feld der Lügen, Halbwahrheiten und Vertröstungen und ange- 
sichts des Pathos innerweltlicher Utopien durch eine sakramentale Praxis, die 
den Menschen •vor seinen Tod" stellt, bewußt zu machen? Freilich nicht be- 
wußt zu machen, um zu erschrecken und zu ängstigen, sondern um die Kraft 
der Hingabe und Hoffnung zu erwecken. Eine Kirche, in deren Mitte die Bot- 
schaft von Tod und Auferweckung des Einen, der uns vorangegangen ist, steht, 
muß auch vom Tod derer, die dem Einen folgen, sprechen, und zwar nicht 
(nur) abstrakt und allgemein, sondern konkret und verbindlich in die Todeser- 
fahrung des einzelnen hinein. Eben hier hat sie Hoffnung auf Überwindung des 
Todes zur Sprache zu bringen und wirkmächtig zu vermitteln. Spräche darum 
gerade die gegenwärtige Situation der Todesverdrängung nicht doch für eine 
stärkere Bindung des Sakraments an den Tod bzw. an den Blick auf den Tod? 

Das bedeutet nicht - das sei ausdrücklich hervorgehoben und betont -, daß 
das Sakrament nur Sterbenden und Todgeweihten zu spenden und mithin 
buchstäblich als •Letzte Ölung" zu verstehen sei. Gemeint ist vielmehr, daß 
das Sakrament dann und dort zu spenden ist, wo der Mensch mit seinem Tod 
objektiv, leibhaftig konfrontiert ist und sich auch subjektiv konfrontieren lassen 
muß. Und das ist die Situation schwerer und gefährlicher Krankheit sowie die 
Situation hohen (!) Alters. Gewiß kann man (im Anschluß an den alttesta- 
mentlichen Sprachgebrauch) sagen, daß jede Minderung des Lebens schon ein 
Vorzeichen des Todes, ja eine Wirklichkeit des Todes im Leben ist. Und mit 
M. Heidegger ließe sich gewiß auch vertreten, daß das ganze Leben ein •Sein 
zum Tode" ist. Doch nimmt die Wirklichkeit des Todes im Leben verschie- 
den-gewichtige Formen an, auf die der Mensch auch verschieden-gewichtig 
reagiert bzw. zu reagieren hat. Kopfschmerzen oder ein Beinbruch können 

17 So fragt auch J. Schmied, Einstellungen zu Tod und Unsterblichkeit in den westlichen Industrie- 
gesellschaften, in: Stichwort Tod, Frankfurt 1979,46, ob die Kirche durch die Akzentverschiebung 
dieses Sakraments in einer den Tod verdrängenden Gesellschaft sich nicht •einer ungeliebten 
Aufgabe entledigt hat, nämlich eine Art Todesbote zu sein". 



Letzte Ölung oder Krankensalbung 131 

durchaus als lebenshemmend erfahren werden, stellen aber im allgemeinen 
nicht eine solche Krise dar, in der der Mensch unabdingbar •vor seinen Tod" 
gestellt ist. Und auch das Alter über 60/65 Jahren ist (wenn keine besondere 
Krankheit oder Hinfälligkeit hinzukommt) beim Durchschnittsalter in unseren 
westlichen Ländern in sich noch keine Konfrontation mit dem Tod. 

Darum halte ich die Praxis, das Sakrament auch an solche Kranke zu spen- 
den, die nicht tatsächlich mit dem Tod konfrontiert sind, für nicht angemessen, 
ja die Intention des Sakramentes verstellend. Gerade angesichts des heutigen 
gesellschaftlichen Trends, den Tod zu verdrängen, wäre die Praxis eines Sa- 
kramentes •angesichts des Todes" das der Zeitsituation gewiß Entsprechen- 
dere. 

Die eschatologische Dimension der Sakramentalität 
und das eschatologische Sakrament 

Alle Sakramente stehen in einer klaren eschatologischen Spannung, d. h. sie 
halten hoffend Ausschau nach dem kommenden Herrn, der das vollenden 
wird, was jetzt im Zeichen gewirkt wird. Nicht nur die Eucharistie wird gefeiert 
in der Erwartung, •bis er wiederkommt", auch das Bußsakrament blickt auf 
das Ziel aller Umkehr und auf die Vollendung des Heilsgerichtes am Ende der 
Tage. Dann wird auch das, wofür die Ehe hoffendes Zeichen ist: die Erfüllung 
menschlicher Liebessehnsucht, verwirklicht sein und die stellvertretende 
Funktion des Amtes abgelöst werden durch den Herrn selbst. 

Ein Sakrament aber trägt schon von seinem normativen Ursprung her das 
Eschatologische nicht nur als ein Moment und eine Dimension an sich, sondern 
als die schlechthin entscheidende Mitte: nämlich die Taufe (und die ursprüng- 
lich ihr zugehörende •Versiegelung mit dem Heiligen Geist": die Firmung). 

G. Lohfink ist vor einiger Zeit nochmals der oft behandelten Frage nach dem 
Ursprung der christlichen Taufe nachgegangen18 und hat dabei auf überzeu- 
gende Weise gezeigt, daß die Taufe nicht auf einen •Taufbefehl" des histori- 
schen Jesus zurückgehen kann, daß sie vielmehr im •Lebensvollzug" der Ur- 
gemeinde begründet ist. Diese hat dabei zurückgegriffen •auf das entschei- 
dende Instrument des Täufers zur eschatologischen Sammlung und Versiege- 
lung Israels ... - auf die Taufe". •Der Täufer lebt in einer unmittelbaren Nah- 
erwartung des Endes. Er weiß: Es ist keine Zeit mehr. Die Taufe ist das letzte 
Angebot Gottes an Israel, bevor der Gerichtstag anbricht. In derselben hoch- 
gespannten Naherwartung des Endes lebt nun aber auch Jesus, und in dersel- 
ben Naherwartung lebt die Urgemeinde." In dieser Situation ist, wie beim 
Täufer, so auch in der Urgemeinde, •die Taufe eschatologisches Sakrament: 

18 G. Lohfink, Der Ursprung der christlichen Taufe, in: ThQ 156 (1976) 35-54. 



Gisbert Greshake 132 

wirkmächtiges Zeichen der Sammlung, der Reinigung und der Versiegelung 
Israels für das nahe Ende"19. 

Dieser durch und durch eschatologische Taufursprung scheint noch durch 
eine Reihe ältester neutestamentlicher Texte hindurch. Denn daß die auf den 
Namen Jesu gespendete Taufe vom Christusgeschehen her eine neue und an- 
dere Qualifikation als beim Täufer Johannes erhält, tilgt nicht ihre zentrale 
eschatologische Bestimmung. So kommt Lohfink zum Ergebnis: •Die ur- 
christliche Taufe ist überhaupt nicht zu begreifen ohne ihre eschatologische 
Grundstruktur. Sie wird gespendet im Blick auf das nahe Ende; sie wird ge- 
spendet angesichts der täglich zu erwartenden Wiederkunft Jesu Christi."20 

Somit partizipiert die Taufe von ihrem Ursprung her nicht nur auch an der 
eschatologischen Dimension aller Sakramentalität, sondern sie ist wesentlich 
das eschatologische Sakrament. Daß sie das so nicht geblieben ist, daß viel- 
mehr in Theologie und Praxis andere (legitime) Sinnzusammenhänge dieses 
Sakraments herausgestellt wurden, hängt auch mit der Umschichtung der alt- 
christlichen Eschatologie zusammen, über die hier nicht weiter gehandelt wer- 
den kann. Erstaunlich (oder vielleicht auch gar nicht so erstaunlich) ist nun, 
daß de facto, worauf schon Lohfink vermutend hinweist, •ein gutes Stück der 
eschatologischen Grundausrichtung der Taufe im Laufe der Zeit auf das Sa- 
krament der Krankensalbung übergegangen zu sein [scheint] ... Der Schwer- 
kranke wird gesalbt und versiegelt auf das Ende hin. Ich vermute, daß hier 
letztlich eine der Grundkomponenten der Taufe, nämlich ihre eschatologische 
Ausrichtung, in einem anderen Sakrament wieder aufgetaucht ist." Und Loh- 
fink stellt an die Dogmatiker und Liturgiker die Frage: •Wenn heute die Ent- 
wicklung der Krankensalbung zum ,Sterbesakrament' als gravierende Fehl- 
entwicklung perhorresziert wird und deshalb die Verbindung zwischen Kran- 
kensalbung und Sterbesakrament wieder bewußt gelockert oder sogar gelöst 
wird - wo ist dann innerhalb der Ökonomie aller Sakramente der Ort, an dem 
die Versiegelung auf das Ende wirklich zum Zuge kommt? Man sieht an der 
ganzen Frage, daß eine Neubestimmung der Sakramente von der Bibel her 
nicht in einer einfachen Restitution isolierter Traditionen (etwa der von Jak 
5,14 f) bestehen kann, sondern daß der sakramentale Gesamthorizont bibli- 
scher Theologie in den Blick genommen werden muß. Und das erfordert weit 
differenziertere Betrachtungsweisen."21 

Ich kann diesen Ausführungen Lohfinks nur voll und ganz zustimmen. 
Wenn zur Sakramentalität nicht nur allgemein eine Beziehung auf das •End- 
gültig-Eschatologische" gehört, sondern wenn das zentrale Sakrament der 
Taufe ursprünglich ganz und gar von der Eschatologie her geprägt war, so ist 
der Übergang dieses eschatologischen Akzents von der Taufe weg zum Fünf- 
19 Lohfink, aaO. (Anm. 18) 47, 46, 47.       *> Lohfink, aaO. (Anm. 18) 52. 
21 Lohfink, aaO. (Anm. 18) 53. 



Letzte Ölung oder Krankensalbung 133 

ten Sakrament, das ganz unter eschatologischem Vorzeichen steht, nicht ein- 
fach eines der •traurigsten Kapitel" (E. Lengeling) oder ein riesiges •Mißver- 
ständnis" (M. Probst - K. Richter), sondern eine in der •Logik" der Sakra- 
mentalität liegende Entwicklung, welche die Kirche und zumal die Theologen 
des Mittelalters (ohne sich damals schon der historischen Frage nach Ursprung 
und ursprünglichem Sinn der Taufe stellen zu können) in geradezu nachtwand- 
lerischer Sicherheit eingeschlagen haben: Auf vielfache Weise wird seit der 
Scholastik auf den engen Zusammenhang von Taufe und •Letzter Ölung" als 
Vollendung der Taufe hingewiesen. 

Sollte man in der Kirche tatsächlich eine radikale Wende von der •Letzten 
Ölung" weg zur •Krankensalbung" vollziehen, bliebe in der •sakramentalen 
Welt" die ausdrückliche eschatologische Zentralstelle unbesetzt, die offenbar 
der frühen Christenheit ein wichtiges Anliegen war. Darf das sein?22 

Damit stimmt auch ein Letztes überein. 

Sacramenta maiora • sacramenta minora 

Man hat in der katholischen Theologie immer gewußt, daß die Sakramente 
hinsichtlich ihres Gewichts, ihrer Bedeutung und ihres Sinns nicht alle auf ein 
und derselben Stufe stehen. So hat man schon im Mittelalter unterschieden 
zwischen sacramenta maiora und sacramenta minora23. Ihr Verhältnis zuein- 
ander läßt sich so bestimmen, daß die sacramenta minora die konkrete Entfal- 
tung der sacramenta maiora sind. So gesehen, ist das Fünfte Sakrament sicher 
eine Entfaltung der Taufe, und zwar auf eine konkrete(re) Situation des 
menschlichen Lebens hin. Ist dies einfach die Situation der Krankheit? Taufe 
bedeutet doch •Eingetauchtsein" in das Geschick Jesu, Zusammengefügtsein 
mit ihm in der Gemeinschaft mit seinem Tod und seiner Auferstehung (Rom 
6). Das Mitsterben mit Christus, in das uns die Taufe einweist, begleitet zwar 
als •Existential" unser ganzes christliches Leben, steht aber doch nicht einfach 
in jeder Krankheit oder schon im beginnenden Alter in einer spezifischen Kri- 
se, sondern erst da, wo der Mensch sich mit dem leibhaftigen Tod konfrontiert 
sieht, wenn er also in zugespitzter Weise existentiell erfährt, daß sein Leben 
befristet ist und daß diese Frist womöglich nur noch kurz ist. Dies ist nicht 
schon mit jeder Krankheit und/oder mit der Gegebenheit des Seniorenalters 

22 Gelegentlich wird hier mit Verweis auf Can. 13 des Konzils von Nikaia eingewendet: Das ei- 
gentliche Sterbesakrament sei die Eucharistie, das Viaticum. Natürlich ist das (auch) richtig. Aber 
dann muß ebenso gesagt werden, daß das eigentliche Krankensakrament die Eucharistie ist, die 
von alters her in der Krankenprovisur aufs engste mit der Ölung verbunden ist. Es zeigt sich also, 
daß die Eucharistie gleichsam das allen anderen Sakramenten zugrundeliegende Integrationssa- 
krament für das ganze christliche Leben, für gesunde und kranke Tage und für den Heimgang zu 
Gott ist. 
23 Vgl. dazu Y. Congar, Die Idee der sacramenta maiora, in: Conc. 4 (1968) 9-15. 



Gisbert Greshake 134 

verbunden. Vielmehr muß die tatsächliche Konfrontation mit dem Tod hinzu- 
kommen, die dem Kranken oder Alten in ganz neuer Weise die Frage stellt, ob 
er (rückblickend) in seinem Leben genug •gestorben" ist, um mit Christus auf- 
zuerstehen, und ob er (vorblickend) bereit ist, mit Jesus den letzten Schritt der 
Lebenshingabe zu tun in der Hoffnung, so auch zur Auferstehung zu gelangen. 
Es ist also die Situation •angesichts des Todes", die eine spezifische Krise der 
Taufwirklichkeit darstellt. In dieser Situation könnte das Fünfte Sakrament als 
Tauferneuerungssakrament, d. h. als konkrete Entfaltung der Taufe gesehen 
werden und somit seine Zuordnung als sacramentum minus zum sacramentum 
maius (der Taufe) klarer in Erscheinung treten. 

Alle drei Gründe sprechen also dafür, daß die Kirche hinsichtlich der Praxis 
und Sinngebung dieses Sakramentes strikt an der eschatologischen Dimension 
festhalten und der weiteren Entwicklung auf ein Sakrament hin, das relativ un- 
terschiedslos allen Kranken gespendet wird, Einhalt gebieten sollte. 

Sinn und Praxis eines Sakramentes 
der •Tauferneuerung angesichts des Todes" 

Die • Wirkung" des Sakraments: Hoffnung 

Die bisherigen Überlegungen könnten, da sie sich gegen eine undifferenzierte 
Praxis der Krankensalbung richten, nun wiederum in andere Richtung falsch 
verstanden werden, so als ob sie sich für eine Rückkehr zur alten Praxis der 
•Letzten Ölung" mit all ihren negativen pastoralen Aspekten einsetzten. Daß 
dieses nicht gemeint ist, wurde schon ausdrücklich hervorgehoben, soll hier 
aber noch einmal wiederholt und ergänzt werden. 

Ist das Fünfte Sakrament als Sakrament der •Tauferneuerung angesichts des 
Todes" die ausdrückliche Darstellung, Feier und Heilspräsenz der eschatolo- 
gischen Mitte des christlichen Glaubens, so kann man seine spezifische Wir- 
kung - in einem Wort gefaßt - als die Vermittlung der christlichen Hoffnung 
bezeichnen. Damit soll nicht eine neue Sinngebung des Sakraments vorge- 
schlagen, sondern die traditionellen Aussagen über die Wirkung des Sakra- 
ments, daß es nämlich Kraft, Stärke, Gnade des Heiligen Geistes und Sünden- 
vergebung vermittelt, nur konkreter gefaßt werden. Vermittlung christlicher 
Hoffnung bedeutet ein Dreifaches: 

a) Angesichts des Todes, der das Leben in Frage stellt und an sich reißt, 
braucht der Christ nicht zu bangen oder gar zu verzweifeln. Er braucht sich 
nicht festzuhalten und kann sich in Hoffnung •lassen" und •gelassen" leben 
und sterben. •Sind wir mit Christus gestorben, so glauben wir auch, daß wir mit 
ihm leben werden." (Rom 6, 8) •Wenn wir leben, leben wir für den Herrn, und 
wenn wir sterben, sterben wir für den Herrn; wir mögen also leben oder st er- 



Letzte Ölung oder Krankensalbung 135 

ben, wir gehören dem Herrn." (Rom 14, 8) An der Grenze des Lebens und in 
den zahlreichen Grenzerfahrungen des Lebens steht nicht der Tod, sondern 
Christus, unser Leben. Das wird dem Christen im Sakrament wirkmächtig zu- 
gesagt und vermittelt. Darum ist der Kranke, der durch das Sakrament in sei- 
ner Hoffnung gestärkt wurde, auch der Krise seiner Krankheit, der Erfahrung 
des In-den-Tod-gehalten-Seins gewachsen. Seine Re-Aktion auf die gefährli- 
che Krankheit ist Hoffnung. 

b) Das Leben, zu dem der Christ in Hoffnung unterwegs ist, heißt aber nicht 
nur nacktes Weiterexistieren, sondern es beinhaltet Leben mit Gott. Gott 
selbst ist es, der sich dem Menschen mitteilt und ihn in Sein Leben hinein- 
nimmt. Er schafft auch die Voraussetzung, daß der Mensch mit Ihm leben 
kann: Gott nimmt alles weg, was sich dem entgegenstellt (Sünden und traditio- 
nell: Sündenstrafen), und macht den Menschen zum •Gefäß", bereit, Sein Le- 
ben zu empfangen, jetzt schon im Angeld und einst in Vollendung. 

c) Hoffnung bezieht sich aber nicht nur auf das •Letzte und Endgültige", 
sondern auch auf das •Vorletzte und Vorläufige"24. Denn Gottes verheißenes 
Heil erreicht den Menschen nicht erst am Ende, sondern es wird bereits jetzt in 
kleinen Fragmenten im Vorschein und •Angeld" wirksam. Jetzt schon entwirft 
sich Gottes letzte Zukunft in Zeichen vorweg. Darum hat christliche Hoffnung 
nicht nur die •große Hoffnung" zum Inhalt, sondern auch die vielen •kleinen 
Hoffnungen" = Zeichen, in denen sich das Endgültige vorweg-zeigt und zur 
großen Hoffnung motiviert. Eben dies war ja auch der Sinn der Zeichenhand- 
lungen Jesu: Er hat nicht jetzt schon die Welt zum Paradies gemacht, aber er 
hat Zeichen der Hoffnung gewirkt (Krankenheilungen und Wunder, Worte 
des Trostes und der Vergebung), damit die große Hoffnung auf das Reich ent- 
stehen kann. Wenn darum das Fünfte Sakrament Hoffnung angesichts des To- 
des vermittelt, so sind darin erfahrbare Zeichen der Hoffnung eingeschlossen. 
Damit ist nicht nur gemeint, daß der Kranke wieder gesunden oder die Krise 
des Alters für ein paar Jahre überwinden kann, sondern weit mehr, daß die 
Hoffnung den Schwerkranken in seiner leiblich-seelischen Einheit erfaßt und 
ihm spürbar aufhilft. Wie die Gesundheit nicht nur die Abwesenheit von orga- 
nischen Störungen bedeutet, sondern eine Lebensqualität ist, so ist auch 
Krankheit nicht nur eine Störung der organischen Ordnung, sondern ein Aus- 
dem-Gleis-Kommen der ganzen Person, auch in ihrem geistig-geistlichen 
Streben. Die •leibliche" Wirkung des Sakraments besteht also auch bei Nicht- 
eintreten der klinischen Heilung darin, daß der organischen Krankheit so auf- 
geholfen wird, daß sie den Menschen nicht daran hindert, seinen Weg voll 
Hoffnung zu Gott zu gehen, daß sie ihm vielmehr im Gegenteil ein Mittel der 
Hingabe und vertrauensvollen Zukehr zu Gott ist. •Letzte" Hoffnung und 

24 Siehe dazu K. Barth, Kirchliche Dogmatik IV/1, Zollikon 1953, 131. 



Gisbert Greshake 136 

Hoffnung auf Hilfe in der schweren Krankheit sind strikt aufeinander bezogen: 
In Zeichen der Hoffnung kann der Mensch •angesichts des Todes" erfahren, 
daß er zur •letzten" Hoffnung berufen ist. 

In diesen drei Dimensionen der christlichen Hoffnung scheint mir all das er- 
faßt zu sein, was in der kirchlichen Tradition über die Wirkung des Fünften Sa- 
kraments gelegentlich auf andere Weise gesagt wurde. Darum sollte auch bei 
den Feiern dieses Sakraments die Kirche ihre Hoffnung feiern und angesichts 
des Todes Hoffnung vermitteln und Freude. So gesehen, bringt dieses Sakra- 
ment zur Vollendung, wozu wir unterwegs sind: die Lebensgemeinschaft mit 
dem sterbenden und auferstandenen Herrn, der unsere Hoffnung ist. 

Was ist zu tun? 

Der Seelsorger steht in der heutigen theologischen und kirchlichen Situation 
oft zwischen Scylla und Charybdis. •Propheten links, Propheten rechts, das 
Weltkind in der Mitte." Welchen Theologen soll man in der Praxis folgen? 
Konkret: Soll der Seelsorger den Trend zur (undifferenzierten) Krankensal- 
bung mitmachen, oder soll er - wofür sich dieser Beitrag einsetzt - den escha- 
tologischen Charakter des Sakraments unbedingt beachten? 

In einer solchen noch nicht endgültig entschiedenen Lage scheint mir für den 
Seelsorger der Mittelweg (nicht der Weg eines faulen Kompromisses, sondern 
jener Weg, der viele Momente integrieren kann) der einzig mögliche zu sein. 
Das bedeutet konkret: Das Sakrament soll weder als •Letzte Ölung" noch ein- 
fach als •Krankensakrament" gespendet werden, sondern als •Tauf- 
erneuerung angesichts des Todes". Das heißt: •Ort" des Sakraments ist die ge- 
fährliche Krankheit oder das sehr hohe Alter, wo der Christ sich leibhaftig mit 
der Wirklichkeit des Todes konfrontiert erfährt. Diese beiden Bestimmungen: 
schwere Krankheit und beschwerliches hohes Alter, können konkret einen 
durchaus großen Spielraum haben. Und hier braucht man auch nicht kleinlich 
zu sein. Abzulehnen aber ist, dieses Sakrament einfach undifferenziert jedem 
Kranken und jedem alten Menschen anzubieten25. In der Ausgestaltung des 
Ritus und in der äußeren Form der Feier sollte einerseits der Gedanke der Le- 
bensgefahr, des befristeten Lebens, des in das Leben hereinragenden Todes 
artikuliert werden und andererseits gerade angesichts dieser Bedrohung 
christliche Hoffnung in all ihren Dimensionen aufleuchten. Damit wird ein 
theologisch auf jeden Fall verantwortbarer Weg eingeschlagen, der sozusagen 
jenseits aller derzeitigen theologischen Kontroversen steht. 

25 Auch die Deutsche Bischofskonferenz hat in einer Erklärung zur Krankenpastoral vom 20. 11. 
1978, veröffentlicht am 2. 7.1979, sich wegen mannigfacher •Unsicherheiten und Unstimmigkei- 
ten" gegen eine undifferenzierte Spendung des Sakraments an alte Menschen gewandt. Ausdrück- 
lich ist hier die Rede von einer •Lebenskrise", der das Sakrament zu entsprechen hat. 




