
Das Geschenk des Auferstandenen 
Der Friede jenseits von Recht und Unrecht 

Paul Imhof, München 

Mit dem Schrifttext Joh 20,19-31 hört ursprünglich das Johannesevangelium 
auf1. Was uns in der Sprache des Glaubens überliefert wird, sind lebendige 
Worte, Weisungen zu einem Leben aus dem Geiste Christi, - Worte des leben- 
digen Gottes. Sie sind zugleich die Weise, in der sich Johannes von seiner Ge- 
meinde verabschiedet. Daher besitzen sie damals wie heute in besonderem 
Maße die Qualität eines Vermächtnisses. So gesehen sind sie gleichsam ein Te- 
stament im Neuen Testament. 

Ein Grundthema im Zeugnis des Evangelisten ist der Friede, der die Men- 
schen in ihrem Dasein in der Welt verwandelt. In der Erfahrung des Friedens 
wird ihr Gottesverhältnis neu und lebendig. Im eigenen Selbstverhältnis 
wächst der Friede; der Mensch gelangt in den Zustand eines ursprünglichen 
Zufrieden-Seins2. Die Beziehungen zu anderen Menschen glücken wieder. 

Der Friede sei mit Euch 

Mit dem Ostergruß: •Der Friede sei mit Euch", beginnt jeweils der Dialog des 
Auferstandenen mit seinen Jüngern, der jungen Kirche. Dreimal spricht er ih- 
nen Frieden zu. 

Was sind das für Menschen, denen dieser Gruß gilt? Es sind Menschen, die 
sich einhausen hinter verschlossenen Türen, - und sie fühlen sich wie einge- 
kerkert. Es sind Menschen, mit deren Offenheit es gar nicht so weit her ist; 
Menschen in Furcht und Angst; Menschen zugleich, denen auch viel Erfahrung 
mit Jesus geschenkt worden ist, ohne daß sie deshalb schon die Tiefe seiner 
Sendung verstanden hätten; Menschen, die wohl weithin nicht zu dem Glau- 
ben gekommen waren, daß Jesus der Messias, der Sohn Gottes ist und bleibt. 
Diesen Menschen, die sich jedoch prinzipiell freuen konnten über die Nähe des 

1 Im 21. Kapitel folgt dazu noch ein Nachtrag. 
2 Vgl. die indogermanischen Sprachwurzeln a) päk- (pag-) .festmachen'; avest. pas- .aneinander 
befestigen, zusammenfügen'; griech.&7ta£ .einfach'; juiyf).Quelle'; lat. pax .Friede, freundliche 
Gesinnung'; mittelirisch äge .Pfeiler'; althochdt. fuoga .Fuge'; fang .Fang, Beute'; altsächs. fögian 
.fügen'; fac .Umfassung, Umzäunung'. 
b) präi- (pri-, pri-) .gern haben, schonen'; indogerm. priiä- .Gattin'; priio-ta .Liebe'; altind. priti• 
.Freude'; avest. friti- .Gebet'; got. freis, cymr. rhydd .frei'; angels, friogan .lieben, befreien';fnond 
.Freund, Geliebter'; althochdt. vriten .hegen'; fridu .Friede'; altisl. friöa .versöhnen'; neuhochdt. 
Freithof, volksetym. Friedhof; althochdt. fridu .Friede' (Julius Pokorny, Indogermanisches Ety- 
mologisches Wörterbuch I, Bern 1959, 787 u. 844). 



Paul Imhof 138 

von sich her erscheinenden, anwesenden Herrn, gilt der Gruß: •Der Friede sei 
mit Euch." Ihnen schenkt er als erste Gabe seinen Frieden, der nicht Produkt 
der •Welt" und ihrer Berechnungs-, Befriedungs- und Beglückungskünste ist. 
Sein Friede ist nicht die Leitidee zu einem utopischen Glück und auch nicht das 
Träumen von den goldenen Zeiten der Vergangenheit. Er ist nicht das mehr 
oder minder manipulierbare Resultat des labilen Gleichgewichts der Mächte 
und Gewalten, das vor allem durch die Steigerung von Furcht und Angst er- 
zwungen wird. 

Was ist das für ein Friede? Es ist der Friede, der die Versöhnung mit Gott mit 
sich bringt. Der biblische Friede3 ist das Siegel der Annahme des Menschen 
durch Gott selbst, der für den Menschen Sorge trägt wie ein guter Vater für 
seinen Sohn. Diese Versöhnung birgt die Erlösung von den Sünden in sich. 
Aufgrund dieses geschenkten Friedens geschieht in der Welt wirkliche Ver- 
söhnung, bricht Freude auf, stirbt Haß und Neid. Friede ist der Tod aller 
Feindschaft, er überwindet zerstörerische Trennungen. Von all diesen Übeln 
frei zu werden ist eine Frucht der Erlösung von der Sünde, der Schuld ange- 
sichts der Liebe Gottes. Der Friede Christi heilt die vom Menschen verschul- 
dete und ihn zersetzende Abspaltung von seinem Schöpfer. 

Gott läßt im Einverständnis mit dem erlöst sein wollenden Menschen die 
entfremdete Gestalt von Eigenmächtigkeit des Menschen vergangen sein. Der 
Mensch erfährt die wirkliche Freiheit, die Freiheit der Kinder Gottes. Diese 
Erlösung kommt dem Menschen von woandersher zu. Denn •Selbsterlösung" 
von Sünde durch eigenmächtiges •Aufarbeiten" von nicht gelebter, aber mög- 
lich gewesener Liebe ist dem sündigen, dem schuldig gewordenen Menschen 
schlechthin unmöglich. Während er nämlich über seine nicht ganzmenschlich, 
nicht liebend gelebte Vergangenheit klagt, während er Geschehenes unge- 
schehen machen möchte, während er sich Entschuldigungen ausdenkt und sich 
seiner Schuld durch ungeheure Entschuldigungs- und Beschuldigungsmecha- 
nismen zu entziehen sucht, während er seinen Unschuldswahn züchtet und 
eher •grundsätzlich" Freiheit und Verantwortung leugnet als zu akzeptieren 
bereit ist, am Freisein schuldig geworden zu sein, während der Mensch all dies 

'Frieden heißt Schalom. Vgl. dazu Pinchas Lapide/Carl Friedrich von Weizäcker, Die Seligprei- 
sungen, Stuttgart 1981, 87: •Schalom bedeutet vor allem ein integrales Ganzsein, rein etymolo- 
gisch, als Antithese aller Schizophrenie und Entzweiung. Ein dreidimensionales Ganzsein, das 
sowohl nach innen, als Herzenseinheit (Klgl 3,17), nach oben als mit-Gott-eins-Sein (Ri 6,24), 
und nach allen Seiten hin, als Menscheneinheit (1 Kön 5,4), eine gottgewollte Harmonie zum 
Ausdruck bringt (Ps 85,9). Dem biblischen Ganzheitsdenken gemäß ist hier Politisches, Soziales 
und Religiöses genausowenig voneinander zu scheiden wie Leib von Seele oder Natur von Kultur. 
So sind also Wohl und Heil, Wohlbefinden, Wohlwollen und Seelenruhe, Wohlfahrt, Glück und 
Sozialharmonie die einander ergänzenden Bestandteile ein und desselben schalom, der so unteil- 
bar ist wie die biblischen Bereiche von Politik, Gesellschaft, Natur und Theologie - alles Teile 
einer einzigen Weltordnung unter dem einen Gott." - Vgl. auch Hans Urs von Balthasar, Herrlich- 
keit III/2, Teill, Einsiedeln 1967, 162-164. 



Das Geschenk des Auferstandenen 139 

versucht, anstatt hier und jetzt ihn selbst und andere vermehrende Beziehungen 
zu leben, mag er wohl wieder schuldig werden, weil er nur mit sich und seiner 
Sucht heil-zu-werden, umgeht, - sündigt er vielleicht gerade jetzt, obwohl er 
doch mit seiner Schuld zu Rande kommen will. Es führt kein Weg aus diesem 
Teufelskreis, wenn nicht entdeckt und geglaubt werden kann, daß Verzeihung, 
Vergebung, Versöhnung - Friede - dem Menschen von woandersher, umsonst, 
mit Mächtigkeit zukommt: anfänglich schon jetzt, in der Gegenwart. 

Friede ist die messianische Alternative, ein Geschenk, eine Gabe der Liebe, 
eine Gnade Gottes. Sie wird dem Menschen von dem geschenkt, den wir den 
göttlichen Erlöser nennen: Friede ist das endzeitliche Geschenk Jesu. Er gibt 
die Versöhnungsvollmacht, von den Sünden zu erlösen, weiter, wobei er immer 
der bleibt, der die Vollmacht gewährt. Daher können seine Jünger nicht in ih- 
rem Namen als einem von seinem Namen abgespaltenen Namen, sondern nur 
in (d.h. in Einheit mit ihm und der Kirche, deren Haupt er ist) seinem Namen 
die Vergebung der Sünden ins Wort bringen, das bewirkt, was es bezeichnet. 

Gott liebt unbedingt 

Denn: Gott liebt uns unbedingt - mitten in den Bedingungen der Zeit, die 
gleichsam das Gerüst der Realität sind, in denen sich seine unbedingte Liebe 
auswirkt. Liebe vergibt 7 mal 70mal, - immer wieder. Daher kann die Bedin- 
gung der Zeit nur ein vorletztes Hindernis für die unbedingte, ewige Liebe 
sein. Er selbst ist diese Liebe, aus der, in der und durch die er uns liebt. Aus der 
Kraft dieser Liebe empfangen die Jünger das Geschenk der Sündenvergebung, 
eine Freiheit, die die Macht besitzt über die bloße Alternative von Gut oder 
Böse, Leben oder Tod, Schuld oder Unschuld. Diese Alternative ist im Tausch 
von Recht und Unrecht am Kreuz im Opfer des Lammes überwunden. Diese 
Überwindung jedoch geschieht nicht in eine indifferente Gleichgültigkeit hin- 
ein, so, daß Gnade und Sünde beliebig würden. Im Gegenteil. Gerade die frei- 
willige Solidarität der Liebe mit der Sünde am Kreuz enthüllt im Tausch die ra- 
dikalste Scheidung von Sünde und Liebe. Der geopferten Liebe wird mitten in 
ihrem Einsatz die Alternative des Vergebens oder Behaltens der Schuld in die 
Hand gelegt. Aber diese Liebe ist nicht ein Weiteres jenseits von Vergeben 
und Behalten der Schuld, sondern im Tausch (im commercium sacrum, wie die 
Väter sagen) ganz in die Solidarität mit dem sündigen Menschen hineinver- 
schwunden und begraben. Alle Mauern der Trennung, alle Grenzen sind nie- 
dergerissen und überwunden. Und dies geschieht im geopferten Leib der einen 
Liebe, die die Schuld der ganzen Welt trägt. Daher kann man sagen, daß von 
diesem Quellgrund der überwundenen Alternative her die Lebensströme des 
Friedens schlechthin ausströmen. In diesem Frieden, den der sterbende und 
auferstandene Herr aushaucht, sind alle Todestrennungen im gegenseitigen 



Paul Imhof 140 

Sich-Abschließen, alle Abschiede und Spaltungen Weisen erlöster Gegenwart 
geworden. Sie sind nicht mehr bloß Grenzen der Iche gegeneinander, Instru- 
mente des Abschließens, der Verweigerung der Liebessolidarität, sondern 
Zeichensprache der Einheit, in deren Wesen die Trennung, die Scheidung, das 
Opfer der Hingabe liegt: In seinem Tod ist unser Tod überwunden. 

In diesem Leben können die Jünger Verzeihung, Versöhnung als Geschenk 
der göttlichen Liebe symbolisch und sakramental austeilen, eine Versöhnung, 
in der Gott alles in allem ist, jedoch nicht im Sinne eines universellen Sich- 
Durchsetzens, sondern in der Form absoluter Freiwilligkeit einer unendlichen 
Gabe, die die Freiheit des bejahenden Empfangens voraussetzt, ein Versöhnt- 
sein-können, in welchem die Sünde ein für allemal gerichtet ist. 

Daß die Jünger auch die Sünde behalten können, hat seinen Grund in jener 
Scheidung, die das Gericht der Liebe in der Welt vollzieht, eine Scheidung, in 
der jedoch gerade auf Seiten derer, denen die Sünde behalten wird, die Liebe 
ebenso radikal gegenwärtig ist, wie auf Seiten derer, denen sie vergeben wird: 
Die Alternative von •Gut" oder •Böse" ist tot, und die Scheidung beider ent- 
springt der auferstandenen Liebe, die im Tod der Alternative selbst stirbt. 

Dies heißt: Mitten in Recht und Unrecht kommt eine letztgültige Deutung 
des Menschen in bloßen Rechtskategorien an ihr Ende, und dies in dem Maß, 
wie er durch den Tod und die Auferstehung der fleischgewordenen Liebe ge- 
rechtfertigt ist. Das Gerechtfertigtsein ist also nicht innerhalb der Alternative 
von Gut und Böse im Pol des Guten zu lokalisieren, sondern es durchstößt die 
Alternative, übersteigt sie unendlich und vollzieht eben dadurch eine Schei- 
dung von Gut und Böse, hinter welcher die alternative Trennung beider 
unendlich zurückbleibt. Der •neue Mensch" braucht die Alternative von 
Recht und Unrecht nicht von sich her zu versöhnen; er ist nicht gezwungen, 
den Standpunkt eines Dritten einzunehmen, der noch einmal rechtet und in 
Rechtskategorien Frieden stiftet. Er lebt einen lebendigen, gegenwärtigen 
Frieden aus dem gnadenhaft geschenkten Recht-Sein. Und was immer daraus 
folgt mitten in Welt und Geschichte und deren Zerrissenheit und Spaltung, 
mag es auch in neues Rechten und Scheiden zerfallen, ist im Mitausleiden des 
schon Ausgelittenen ein Acker der unerschöpflichen Fruchtbarkeit der Liebe 
selbst, auf dem alles Scheiden und ausgeschiedene Tote in den Kreislauf der 
Liebessolidarität von Schuld und Unschuld am Kreuz eingeborgen ist. In 
dieser Perspektive sind es nicht der Zweifel und das Nicht-Verstehen, sondern 
der fanatische Haß gegen die Liebe am Kreuz, der die höllische Verzweiflung 
der Dialektik der ichhaften Selbsterlösung in Gang hält. Dieses negative Nein 
erzeugt weiter Unheil für die Menschheit. Der realistisch hoffende Mensch 
dagegen ist frei von der Sucht nach Heil ohne gekreuzigte Liebe. Der neue 
Mensch ist der Anfang von erlöster Endlichkeit, die den Frieden Gottes in- 
mitten des Leidens annimmt und ihm Raum gibt. 



Das Geschenk des Auferstandenen 141 

Thomas genannt Didymus 

Die Gestalt des hl. Thomas ist in der Neuzeit für viele der beliebteste Zeuge 
der Auferstehung geworden. Er ist der Zweifler; die Skepsis ist ihm nicht 
fremd. Wie erfährt er den Frieden, von dem er anscheinend getrennt ist? Ge- 
hört er doch in einem gewissen Sinn nicht zur gläubigen Gemeinde. Thomas ist 
der Nicht-Geeinte, der an Frieden Arme, der von der Gemeinschaft der Be- 
kennenkönnenden Abgespaltene. Bei ihm sind Frage und Antwort dialektisch 
auseinandergerissen. Er lebt in Zweiheit, weshalb er auch •Zwilling" genannt 
wird. Er kommt schwerer zu seiner Einheit, ist er doch als Zwilling, als Einer 
von Zweien geboren. Er ist der, der wohl auch an den Auferstandenen glauben 
möchte, und zwar nicht an ein Leben, das weitergeht, sondern an Ihn, wie er 
leibt und lebt; daher sein Interesse, sich hineinbergen zu können in die Wund- 
male des Herrn. 

Doch er •muß" zweifeln. Vielleicht deshalb, weil sich die anderen, die das 
Bekenntnis an den auferstandenen Herrn ablegen, nicht allezeit als glaubwür- 
dig und vertrauenswürdig erwiesen haben? Einem Petrus gegenüber, der vor 
kurzem noch öffentlich gelogen hat, darf man schon Vorbehalte haben. Viel- 
leicht zweifelt er, um ursprünglich glauben zu können, um an sich selbst au- 
thentische Glaubenserfahrung geschehen zu lassen? Ist ihm eine Rede wie: 
•Die Sache Jesu geht schon weiter!" nicht - zu Recht - zu banal? Vielleicht will 
er sich nicht unkritisch Unglaubliches - Jesus selbst lebt! - einreden lassen? 
Vielleicht, weil er sich noch nicht fähig fühlt, sich auf die Radikalität der Wahr- 
heit und den Ernst des Glaubens einlassen zu können? Vielleicht auch aus ei- 
gener Schuld, die im Versagen, im Sich-anderen-Versagen, im Nicht-lieben- 
Wollen seine Wurzeln hat? Wir wissen es nicht. Wie findet Thomas den Frie- 
den? 

Er kommt nicht zum Glauben an den Auferstandenen, indem er seine sub- 
tile Auferstehungstheologie, Weiterlebensphilosophien oder Zukunftsideolo- 
gien entwickelt und dann seinen Begriffsapparat mehr oder weniger modifi- 
ziert seinen eigenen, bisherigen Erfahrungen anpaßt, sondern er macht eine neue 
unbedingte Erfahrung, aus der heraus er bekennt: •Mein Herr und mein Gott!" 
Thomas, bei dem Frage und Antwort auseinanderklaffen, erfährt den Frieden 
von jenseits seiner Alternative aus Frage und Nicht-Antwort: vom Du des 
Auferstandenen her. Der Auferstandene bietet den Fernen und Nahen seinen 
Frieden an (vgl. Jes 57,19). Er durchbricht die Grenzen und läßt sich berühren 
von dem, der auf dem Weg zu ihm ist. Zu ihm gelangt man nicht aufgrund von - 
auch nicht von transzendentalphilosophischen - Extrapolationen, die nur im 
Innenort des Menschen ihren Sitz haben. Das Durchbrechen in die Tiefe des 
Erkennens geschieht von außen. So wird auch der •Durchbruch" des Thomas 
von der anderen Seite her gestiftet. Der Durchbruch ereignet sich von außen 



Paul Imhof 142 

her. Man denke dabei etwa auch an die Befreiung des Petrus aus dem Kerker, 
die in der Apostelgeschichte erzählt wird (Apg 12,6-11)4. 

Am Verhältnis des Thomas zum Herrn und zu den Mitbrüdern wird das, was 
wir vorhin über die Versöhnung von Recht und Unrecht hörten, ganz deutlich. 
Denn der Ursprung, von dem her der neue Mensch gezeugt wird, liegt jenseits 
des horizontalen Beziehungsfeldes der Jünger, die glaubend den Auferstande- 
nen bekennen, d. h. •Recht" haben, und Thomas, der an der Gegenwart des 
Auferstandenen zweifelt, d.h. •Unrecht" hat. Mitten in diesem sicher zerris- 
senen, zerfallenen, in Ja und Nein zerworfenen Beziehungsfeld erscheint der 
Auferstandene, und sein erstes Wort ist nicht Anklage, sondern • der Friede sei 
mit Euch". Der Geist des Friedens versöhnt die Rechthabenden und die Un- 
rechthabenden. Mitten in ihnen bejaht und befreit er sie rechtfertigend in ihrer 
je eigenen Erfahrung und läßt sie kraft der Einheit der zerbrochenen, gestor- 
benen und auferstandenen Liebe miteinander dasein. Der Herr nimmt in sei- 
nem Verhalten zu Thomas den Zweifelnden ganz ernst. Er läßt ihn gewähren. 
Er tadelt nicht zuerst seinen Unglauben, um ihn dann zu überzeugen, sondern 
stimmt ihm zu, indem er sich auf dem zu Ende gegangenen Weg und in der 
Weise des Zweifelnden finden läßt. Der geschenkte Friede läßt Thomas 
•Thomas" sein: •Tu das, was du willst! - Setze keine Grenze, so wie ich dir 
keine setze und dir keinen Vorwurf mache." Der Auferstandene fängt im Ja des 
Friedens, im Zweifelnden mit dem Zweifelnden an, - nicht im Streit des Aus- 
schließens und der Verneinung. Indem Thomas bekennt •mein Herr und mein 
Gott", bekennt er nicht einen unter anderen, hat keine Tatsache im Auge, 
macht er Jesus nicht zum Objekt buchstäblicher Reflexion. In diesem Be- 
kenntnis hat er ihn nicht für sich und steht eben so schon auf der Seite der ande- 
ren, obgleich er sagt: •Mein" Herr und •mein" Gott! So sagt auch der Herr 
nicht: •Du Ungläubiger, warum hast du deinen Mitbrüdern nicht geglaubt, sie 
hatten doch Recht!" Und zu den anderen gewendet sagt er nicht: •Seht, ich 
gehe ganz auf Thomas ein und erfülle ihm seinen Wunsch; Euer Rechten war 
sinnlos, und ihr hattet Unrecht mit eurem Streit, eurer Behauptung, daß das 
stimme, was ,wir' beurteilen und besser kennen als der Zweifelnde." Es geht 
nicht mehr um Recht oder Unrecht, der Geist des Friedens herrscht jenseits 
der Spaltung beider. 

Der Ort, an dem der Friede im Miteinander und Gegeneinander durchbricht 
ist die Anbetung, das Sich-Überlassen gerade des Zweifelnden, der in der An- 
betung den Quellgrund der Gemeinschaft im Frieden Christi findet. So 
schauen nun beide voneinander weg - auf den, dessen Leib sie sind, der sich in 
ihnen austeilt, zerteilt im Opfer der Hingabe als der eine Leib des Auferstan- 
denen, der alle versöhnt. Seinem Frieden dürfen wir trauen. 

4 Vgl. Meister Eckharts Predigten I, hrsg. und übers, von Josef Quint, Stuttgart 1958, 48-57. 




