Das Geschenk des Auferstandenen

Der Friede jenseits von Recht und Unrecht

Paul Imhof, Miinchen

Mit dem Schrifttext Joh 20, 19—31 hort urspriinglich das Johannesevangelium
auf!. Was uns in der Sprache des Glaubens iiberliefert wird, sind lebendige
Worte, Weisungen zu einem Leben aus dem Geiste Christi, — Worte des leben-
digen Gottes. Sie sind zugleich die Weise, in der sich Johannes von seiner Ge-
meinde verabschiedet. Daher besitzen sie damals wie heute in besonderem
MaBe die Qualitit eines Vermichtnisses. So gesehen sind sie gleichsam ein Te-
stament im Neuen Testament.

Ein Grundthema im Zeugnis des Evangelisten ist der Friede, der die Men-
schen in ihrem Dasein in der Welt verwandelt. In der Erfahrung des Friedens
wird ihr Gottesverhiltnis neu und lebendig. Im eigenen Selbstverhaltnis
wichst der Friede; der Mensch gelangt in den Zustand eines urspriinglichen
Zufrieden-Seins2. Die Beziehungen zu anderen Menschen gliicken wieder.

Der Friede sei mit Euch

Mit dem OstergruB: ,, Der Friede sei mit Euch*, beginnt jeweils der Dialog des
Auferstandenen mit seinen Jiingern, der jungen Kirche. Dreimal spricht er ih-
nen Frieden zu.

Was sind das fiir Menschen, denen dieser GruB gilt? Es sind Menschen, die
sich einhausen hinter verschlossenen Tiiren, — und sie fithlen sich wie einge-
kerkert. Es sind Menschen, mit deren Offenheit es gar nicht so weit her ist;
Menschen in Furcht und Angst; Menschen zugleich, denen auch viel Erfahrung
mit Jesus geschenkt worden ist, ohne daf sie deshalb schon die Tiefe seiner
Sendung verstanden hétten; Menschen, die wohl weithin nicht zu dem Glau-
ben gekommen waren, da8 Jesus der Messias, der Sohn Gottes ist und bleibt.
Diesen Menschen, die sich jedoch prinzipiell freuen konnten iiber die Nahe des

1Im 21. Kapitel folgt dazu noch ein Nachtrag.

2 Vgl. die indogermanischen Sprachwurzeln a) pak- (pag-) ,festmachen‘; avest. pas- ,aneinander
befestigen, zusammenfiigen‘; griech. nog ,einfach’; nnyn,Quelle’; lat. pax ,Friede, freundliche
Gesinnung‘; mittelirisch age ,Pfeiler‘; althochdt. fuoga ,Fuge*; fang ,Fang, Beute*; altséchs. fogian
J[fiigen‘; fac ,Umfassung, Umziunung’.

b) prai- (pri-, pri-) ,gern haben, schonen‘; indogerm. prija- ,Gattin‘; prijo-ta ,Liebe’; altind. priti--
,Freude‘; avest. friti- ,Gebet‘; got. freis, cymr. rthydd ,frei‘; angels. friogan Jlieben, befreien‘;friond
,Freund, Geliebter*; althochdt. vriten ,hegen’; fridu ,Friede’; altisl. frida ,verséhnen; neuhochdt.
Freithof, volkselym. Friedhof; althochdt. fridu ,Friede‘ (Julius Pokorny, Indogermanisches Ety-
mologisches Wérterbuch I, Bern 1959, 787 u. 844).



Paul Imhof 138

von sich her erscheinenden, anwesenden Herrn, gilt der GruB3: ,,Der Friede sei
mit Euch.* Ihnen schenkt er als erste Gabe seinen Frieden, der nicht Prodnkt
der ,,Welt* und ihrer Berechnungs-, Befriedungs- und Begliickungskiinste ist.
Sein Friede ist nicht die Leitidee zu einem utopischen Gliick und auch nicht das
Traumen von den goldenen Zeiten der Vergangenheit. Er ist nicht das mehr
oder minder manipulierbare Resultat des labilen Gleichgewichts der Miichte
und Gewalten, das vor allem durch die Steigerung von Furcht und Angst er-
zwungen wird.

Was st das fiir ein Friede? Es ist der Friede, der die Versshnung mit Gott mit
sich bringt. Der biblische Friede? ist das Siegel der Annahme des Menschen
durch Gott selbst, der fiir den Menschen Sorge triigt wie ein guter Vater fiir
seinen Sohn. Diese Versshnung birgt die Erlésung von den Siinden in sich.
Aufgrund dieses geschenkten Friedens geschieht in der Welt wirkliche Ver-
sOhnung, bricht Freude auf, stirbt Hal und Neid. Friede ist der Tod aller
Feindschaft, er iiberwindet zerstorerische Trennungen. Von all diesen Ubeln
frei zu werden ist eine Frucht der Erlésung von der Siinde, der Schuld ange-
sichts der Liebe Gottes. Der Friede Christi heilt die vom Menschen verschul-
dete und ihn zersetzende Abspaltung von seinem Schépfer.

Gott 148t im Einverstandnis mit dem erldst sein wollenden Menschen die
entfremdete Gestalt von Eigenmichtigkeit des Menschen vergangen sein. Der
Mensch erfidhrt die wirkliche Freiheit, die Freiheit der Kinder Gottes. Diese
Erl6sung kommt dem Menschen von woandersher zu. Denn ,,Selbsterlsung
von Siinde durch eigenmichtiges ,, Aufarbeiten von nicht gelebter, aber mog-
lich gewesener Licbe ist dem siindigen, dem schuldig gewordenen Menschen
schlechthin unméglich. Wahrend er nimlich iiber seine nicht ganzmenschlich,
nicht liebend gelebte Vergangenheit klagt, wihrend er Geschehenes unge-
schehen machen mochte, wihrend er sich Entschuldigungen ausdenkt und sich
seiner Schuld durch ungeheure Entschuldigungs- und Beschuldigungsmecha-
nismen zu entziehen sucht, wihrend er seinen Unschuldswahn ziichtet und
eher ,,grundsatzlich* Freiheit und Verantwortung leugnet als zu akzeptieren
bereit ist, am Freisein schuldig geworden zu sein, wiahrend der Mensch all dies

*Frieden heif3t Schalom. Vgl. dazu Pinchas Lapide/Carl Friedrich von Weizicker, Die Seligprei-
sungen, Stutigart 1981, 87: ,,Schalom bedeutet vor allem ein integrales Ganzsein, rein etymolo-
gisch, als Antithese aller Schizophrenie und Entzweiung. Ein dreidimensionales Ganzsein, das
sowohl nach innen, als Herzenseinheit (Klgl 3,17), nach oben als mit-Gott-eins-Sein (Ri 6,24),
und nach allen Seiten hin, als Menscheneinheit (1 Kén 5,4), eine gottgewollte Harmonie zum
Ausdruck bringt (Ps 85,9). Dem biblischen Ganzheitsdenken gemif3 ist hier Politisches, Soziales
und Religidses genausowenig voneinander zu scheiden wie Leib von Seele oder Natur von Kultur,
So sind also Wohl und Heil, Wohlbefinden, Wohlwollen und Seelenruhe, Wohlfahrt, Glick und
Sozialharmonie die einander erganzenden Bestandteile ein und desselben schalom, der so unteil-
bar ist wie die biblischen Bereiche von Politik, Gesellschaft, Natur und Theologie — alles Teile
einer einzigen Weltordnung unter dem einen Golt.* — Vgl. auch Hans Urs von Balthasar, Herrlich-
keit 11172, Teil I, Einsiedeln 1967, 162—164.



Das Geschenk des Auferstandenen 139

versucht, anstatt hier und jetzt ihn selbst und andere vermehrende Beziehungen
zu leben, mag er wohl wieder schuldig werden, weil er nur mit sich und seiner
Sucht heil-zu-werden, umgeht, — siindigt er vielleicht gerade jetzt, obwohl er
doch mit seiner Schuld zu Rande kommen will. Es fiihrt kein Weg aus diesem
Teufelskreis, wenn nicht entdeckt und geglaubt werden kann, dafl Verzeihung,
Vergebung, Versohnung — Friede —dem Menschen von woandersher, umsonst,
mit Michtigkeit zukommt: anfanglich schon jetzt, in der Gegenwart.

Friede ist die messianische Alternative, ein Geschenk, eine Gabe der Licbe,
eine Gnade Gottes. Sie wird dem Menschen von dem geschenkt, den wir den
gottlichen Erldser nennen: Friede ist das endzeitliche Geschenk Jesu. Er gibt
die Versdhnungsvollmacht, von den Siinden zu erl6sen, weiter, wobei er immer
der bleibt, der die Vollmacht gewihrt. Daher konnen seine Jiinger nicht in ih-
rem Namen als einem von seinem Namen abgespaltenen Namen, sondern nur
in (d.h. in Einheit mit ihm und der Kirche, deren Haupt er ist) seinem Namen
die Vergebung der Siinden ins Wort bringen, das bewirkt, was es bezeichnet.

Gott liebt unbedingt

Denn: Gott liebt uns unbedingt — mitten in den Bedingungen der Zeit, die
gleichsam das Geriist der Realitit sind, in denen sich seine unbedingte Liebe
auswirkt. Liebe vergibt 7 mal 70mal, — immer wieder. Daher kann die Bedin-
gung der Zeit nur ein vorletztes Hindernis fiir die unbedingte, ewige Liebe
sein. Er selbst ist diese Liebe, aus der, in der und durch die er uns liebt. Aus der
Kraft dieser Liebe empfangen die Jiinger das Geschenk der Siindenvergebung,
eine Freiheit, die die Macht besitzt iiber die bloe Alternative von Gut oder
Bose, Leben oder Tod, Schuld oder Unschuld. Diese Alternative ist im Tausch
von Recht und Unrecht am Kreuz im Opfer des Lammes iiberwunden. Diese
Uberwindung jedoch geschieht nicht in eine indifferente Gleichgiiltigkeit hin-
ein, so, daB Gnade und Siinde beliebig wiirden. Im Gegenteil. Gerade die frei-
willige Solidaritit der Liebe mit der Siinde am Kreuz enthiillt im Tausch die ra-
dikalste Scheidung von Siinde und Liebe. Der geopferten Liebe wird mitten in
ihrem Einsatz die Alternative des Vergebens oder Behaltens der Schuld in die
Hand gelegt. Aber diese Liebe ist nicht ein Weiteres jenseits von Vergeben
und Behalten der Schuld, sondern im Tausch (im commercium sacrum, wie die
Viiter sagen) ganz in die Solidaritit mit dem siindigen Menschen hineinver-
schwunden und begraben. Alle Mauern der Trennung, alle Grenzen sind nie-
dergerissen und iiberwunden. Und dies geschieht im geopferten Leib der einen
Liebe, die die Schuld der ganzen Welt trigt. Daher kann man sagen, daf von
diesem Quellgrund der iiberwundenen Alternative her die Lebensstrome des
Friedens schlechthin ausstrémen. In diesem Frieden, den der sterbende und
auferstandene Herr aushaucht, sind alle Todestrennungen im gegenseitigen



Paul Imhof 140

Sich- AbschlieBen, alle Abschiede und Spaltungen Weisen erloster Gegenwart
geworden. Sie sind nicht mehr bloB Grenzen der Iche gegeneinander, Instru-
mente des AbschlieBens, der Verweigerung der Liebessolidaritiit, sondern
Zeichensprache der Einheit, in deren Wesen die Trennung, die Scheidung, das
Opfer der Hingabe liegt: In seinem Tod ist unser Tod iiberwunden.

In diesem Leben konnen die Jiinger Verzeihung, Verséhnung als Geschenk
der gottlichen Liebe symbolisch und sakramental austeilen, eine Versohnung,
in der Gott alles in allem ist, jedoch nicht im Sinne eines universellen Sich-
Durchsetzens, sondern in der Form absoluter Freiwilligkeit einer unendlichen
Gabe, die die Freiheit des bejahenden Empfangens voraussetzt, ein Versohnt-
sein-konnen, in welchem die Siinde ein fiir allemal gerichtet ist.

DaB die Jiinger auch die Siinde behalten kdnnen, hat seinen Grund in jener
Scheidung, die das Gericht der Liebe in der Welt vollzieht, eine Scheidung, in
der jedoch gerade auf seiten derer, denen die Siinde behalten wird, die Liebe
ebenso radikal gegenwirtig ist, wie auf seiten derer, denen sie vergeben wird:
Die Alternative von ,,Gut* oder ,,Bose* ist tot, und die Scheidung beider ent-
springt der auferstandenen Liebe, die im Tod der Alternative selbst stirbt.

Dies heifit: Mitten in Recht und Unrecht kommt eine letztgiiltige Deutung
des Menschen in bloBen Rechtskategorien an ihr Ende, und dies in dem MaB,
wie er durch den Tod und die Auferstehung der fleischgewordenen Liebe ge-
rechtfertigt ist. Das Gerechtfertigtsein ist also nicht innerhalb der Alternative
von Gut und Bdse im Pol des Guten zu lokalisieren, sondern es durchstoB8t die
Alternative, iibersteigt sie unendlich und vollzieht eben dadurch eine Schei-
dung von Gut und Bose, hinter welcher die alternative Trennung beider
unendlich zuriickbleibt. Der ,,neune Mensch* braucht die Alternative von
Recht und Unrecht nicht von sich her zu versShnen; er ist nicht gezwungen,
den Standpunkt eines Dritten einzanehmen, der noch einmal rechtet und in
Rechtskategorien Frieden stiftet. Er lebt einen lebendigen, gegenwiirtigen
Frieden aus dem gnadenhaft geschenkten Recht-Sein. Und was immer daraus
folgt mitten in Welt und Geschichte und deren Zerrissenheit und Spaltung,
mag es auch in nenes Rechten und Scheiden zerfallen, ist im Mitausleiden des
schon Ausgelittenen ein Acker der unerschépflichen Fruchtbarkeit der Liebe
selbst, auf dem alles Scheiden und ausgeschiedene Tote in den Kreislauf der
Liebessolidaritdt von Schuld und Unschuld am Kreuz eingeborgen ist. In
dieser Perspektive sind es nicht der Zweifel und das Nicht-Verstehen, sondern
der fanatische HaB gegen die Liebe am Kreuz, der die héllische Verzweiflung
der Dialektik der ichhaften Selbsterlosung in Gang hilt. Dieses negative Nein
erzeugt weiter Unheil fiir die Menschheit. Der realistisch hoffende Mensch
dagegen ist frei von der Sucht nach Heil ohne gekreuzigte Liebe. Der neue
Mensch ist der Anfang von erl6ster Endlichkeit, die den Frieden Gottes in-
mitten des Leidens annimmt und ihm Raum gibt.



Das Geschenk des Auferstandenen 141

Thomas genannt Didymus

Die Gestalt des hl. Thomas ist in der Neuzeit fiir viele der beliebteste Zeuge
der Auferstehung geworden. Er ist der Zweifler; die Skepsis ist ihm nicht
fremd. Wie erfihrt er den Frieden, von dem er anscheinend getrennt ist? Ge-
hort er doch in einem gewissen Sinn nicht zur gldubigen Gemeinde. Thomas ist
der Nicht-Geeinte, der an Frieden Arme, der von der Gemeinschaft der Be-
kennenkdnnenden Abgespaltene. Bei ihm sind Frage und Antwort dialektisch
auseinandergerissen. Er lebt in Zweiheit, weshalb er auch ,,Zwilling*‘ genannt
wird. Er kommt schwerer zu seiner Einheit, ist er doch als Zwilling, als Einer
von Zweien geboren. Er ist der, der wohl auch an den Auferstandenen glauben
mochte, und zwar nicht an ein Leben, das weitergeht, sondern an Ihn, wie er
leibt und lebt; daher sein Interesse, sich hineinbergen zu kénnen in die Wund-
male des Herrn.

Doch er ,,muB‘“ zweifeln. Vielleicht deshalb, weil sich die anderen, die das
Bekenntnis an den auferstandenen Herrn ablegen, nicht allezeit als glaubwiir-
dig und vertrauenswiirdig erwiesen haben? Einem Petrus gegeniiber, der vor
kurzem noch 6ffentlich gelogen hat, darf man schon Vorbehalte haben. Viel-
leicht zweifelt er, um urspriinglich glauben zu kénnen, um an sich selbst au-
thentische Glaubenserfahrung geschehen zu lassen? Ist ihm eine Rede wie:
,,Die Sache Jesu geht schon weiter!*“ nicht —zu Recht—zu banal? Vielleicht will
er sich nicht unkritisch Unglaubliches — Jesus selbst lebt! — einreden lassen?
Vielleicht, weil er sich noch nicht fahig fiihlt, sich auf die Radikalitdt der Wahr-
heit und den Ernst des Glaubens einlassen zu kénnen? Vielleicht auch aus ei-
gener Schuld, die im Versagen, im Sich-anderen-Versagen, im Nicht-lieben-
Wollen seine Wurzeln hat? Wir wissen es nicht. Wie findet Thomas den Frie-
den?

Er kommt nicht zum Glauben an den Auferstandenen, indem er seine sub-
tile Auferstehungstheologie, Weiterlebensphilosophien oder Zukunftsideolo-
gien entwickelt und dann seinen Begriffsapparat mehr oder weniger modifi-
ziert seinen eigenen, bisherigen Erfahrungen anpaft, sondern er macht eine neue
unbedingte Erfahrung, aus der heraus er bekennt: ,, Mein Herr und mein Gott!*
Thomas, bei dem Frage und Antwort auseinanderklaffen, erfahrt den Frieden
von jenseits seiner Alternative aus Frage und Nicht-Antwort: vom Du des
Auferstandenen her. Der Auferstandene bietet den Fernen und Nahen seinen
Frieden an (vgl. Jes 57,19). Er durchbricht die Grenzen und ld8t sich beriihren
von dem, der auf dem Weg zu ihm ist. Zu ihm gelangt man nicht aufgrund von —
auch nicht von transzendentalphilosophischen — Extrapolationen, die nur im
Innenort des Menschen ihren Sitz haben. Das Durchbrechen in die Tiefe des
Erkennens geschieht von auen. So wird auch der ,,Durchbruch‘* des Thomas
von der anderen Seite her gestiftet. Der Durchbruch ereignet sich von au3en



Paul Imhof 142

her. Man denke dabei etwa auch an die Befreiung des Petrus aus dem Kerker,
die in der Apostelgeschichte erzahlt wird (Apg 12,6-11)4,

Am Verhiltnis des Thomas zum Herrn und zu den Mitbriidern wird das, was
wir vorhin iiber die Versohnung von Recht und Unrecht hérten, ganz deutlich.
Denn der Ursprung, von dem her der neue Mensch gezeugt wird, liegt jenseits
des horizontalen Beziehungsfeldes der Jiinger, die glaubend den Auferstande-
‘nen bekennen, d. h. ,,Recht* haben, und Thomas, der an der Gegenwart des
Auferstandenen zweifelt, d. h. ,,Unrecht* hat. Mitten in diesem sicher zerris-
senen, zerfallenen, in Ja und Nein zerworfenen Beziehungsfeld erscheint der
Auferstandene, und sein erstes Wort ist nicht Anklage, sondern,,der Friede sei
mit Euch’. Der Geist des Friedens versohnt die Rechthabenden und die Un-
rechthabenden. Mitten inihnen bejaht und befreit er sie rechtfertigend in ihrer
je eigenen Erfahrung und 148t sie kraft der Finheit der zerbrochenen, gestor-
benen und auferstandenen Liebe miteinander dasein. Der Herr nimmt in sei-
nem Verhalten zu Thomas den Zweifelnden ganz ernst. Er 146t ihn gewdhren.
Er tadelt nicht zuerst seinen Unglauben, um ihn dann zu iiberzeugen, sondern
stimmt ihm zu, indem er sich auf dem zu Ende gegangenen Weg und in der
Weise des Zweifelnden finden 148t. Der geschenkte Friede 148t Thomas
,, Thomas* sein: ,,Tu das, was du willst! — Setze keine Grenze, so wie ich dir
keine setze und dir keinen Vorwurf mache. Der Auferstandene fangt im Ja des
Friedens, im Zweifelnden mit dem Zweifelnden an, — nicht im Streit des Aus-
schlieffens und der Verneinung. Indem Thomas bekennt ,,mein Herr und mein
Gott", bekennt er nicht einen unter anderen, hat keine Tatsache im Auge,
macht er Jesus nicht zum Objekt buchstidblicher Reflexion. In diesem Be-
kenntnis hat er ihn nicht fiir sich und steht eben so schon auf der Seite der ande-
ren, obgleich er sagt: ,,Mein* Herr und ,,mein‘“ Gott! So sagt auch der Herr
nicht: ,,Du Ungldubiger, warum hast du deinen Mitbriidern nicht geglaubt, sie
hatten doch Recht!** Und zu den anderen gewendet sagt er nicht: ,,Seht, ich
gehe ganz auf Thomas ein und erfiille ihm seinen Wunsch; Euer Rechten war
sinnlos, und ihr hattet Unrecht mit eurem Streit, eurer Behauptung, daf3 das
stimme, was ,wir* beurteilen und besser kennen als der Zweifelnde.* Es geht
nicht mehr um Recht oder Unrecht, der Geist des Friedens herrscht jenseits
der Spaltung beider.

Der Ort, an dem der Friede im Miteinander und Gegeneinander durchbricht
ist die Anbetung, das Sich-Uberlassen gerade des Zweifelnden, der in der An-
betung den Quellgrund der Gemeinschaft im Frieden Christi findet. So
schauen nun beide voneinander weg — auf den, dessen Leib sie sind, der sich in
ihnen austeilt, zerteilt im Opfer der Hingabe als der eine Leib des Auferstan-
denen, der alle versdhnt. Seinem Frieden diirfen wir trauen.

4 Vgl. Meister Eckharts Predigten I, hrsg. und iibers. von Josef Quint, Stuttgart 1958, 48-57.





