Mut zur Marienverehrung

Anthropologische und glaubensméBige Zuginge zur heilsgeschichtlichen
Bedeutung Marias

Karl Rahner, Innsbruck

Die Mariologie und die Marienverehrung haben in den letzten fiinfzig Jahren
eine sehr bewegte Geschichte gehabt. Man denke nur daran, da$ Pius XII. am
1. November 1950 die Aufnahme der heiligen Jungfrau mit Leib und Seele in
die Herrlichkeit Gottes feierlich definierte. Man denke an die starken Bestre-
bungen in den fiinfziger Jahren, auch die Lehre von der Miterldserschaft und
Gnadenmittlerschaft Marias zu definieren. Man erinnere sich an die nicht un-
betrichtlichen Auseinandersetzungen dariiber, ob eine eigene dogmatische
Konstitution iiber Maria vom Zweiten Vatikanischen Konzil erlassen werden
solle oder ob und in welchem Umfang und mit welcher genaueren Inhaltlich-
keit in der Konstitution iiber die Kirche (Lumen Gentium) ein Kapitel aus-
driicklich iiber Maria handeln solle. Aus dieser Diskussion ist dann nach dem
7. Kapitel der Kirchenkonstitution iiber den eschatologischen Charakter der
pilgernden Kirche und ihrer Verbindung mit der Kirche des Himmels das 8.
Kapitel dieser Konstitution iiber die selige Jungfrau und Gottesmutter Maria
im Mysterium Christi und der Kirche hervorgegangen.

Man kann aber fiir die letzten Jahrzehnte nicht iibersehen, daB3 der Eifer und
die Ausdriicklichkeit der Verehrung Mariens sehr groBe Schwankungen erfah-
ren haben: Die Bestrebungen auf eine Definition der Gnadenmittlerschaft
scheinen abgeklungen zu sein, seitdem das Konzil zwar durchaus Maria inner-
halb der Heilssolidaritéit aller Erlosten eine besondere Aufgabe zuerkennt,
aber es vermeidet, von einer Gnadenmittlerschaft an der Seite des einen Mitt-
lers Jesus Christus zu sprechen; man hat den Eindruck, da8 die Praxis des Ro-
senkranzgebetes sehr zuriickgegangen ist; man kann bemerken, daB sich die
marianischen Kongregationen in ,,Gemeinschaften christlichen Lebens** um-
benannt haben; die heute dominierende Kirchenbaukunst tendiert auch nicht
gerade auf die Errichtung sehr groBer Marienaltire; die Maiandachten spielen
weithin nicht mehr die Rolle, die sie einst in der Frommigkeit groBer Volks-
massen gehabt haben. Wallfahrten zu groBen marianischen Heiligtiimern sind
gewil} nicht untergegangen, erfahren sogar im Zeitalter des Massentourismus
da und dort eine Belebung. Aber man wird nicht behaupten konnen, daB die
Marienverehrung im religiosen Leben des Durchschnittes der gebildeten Ka-
tholiken in unserer westlichen rationalen und anfklidrerischen Welt eine groBe
Intensitdt und Ausdriicklichkeit aufweist.



Karl Rahner 164

Auf der anderen Seite hat das Konzil nicht nur eine verhiltnisméBig aus-
tiihrliche Mariologie in dem genannten Kapitel vorgetragen, sondern in dieses
Kapitel auch einen eigenen Abschnitt iiber ,,die Verehrung der seligen Jung-
frau in der Kirche* aufgenommen. Es mehren sich auch in letzter Zeit Arbei-
ten theologischer und spiritueller Art, die ein neues Verstindnis fiir das
Dogma von Maria und fiir die Marienverehrung zu wecken suchen, wobei man
sich heute bemiiht, sich, wie das Konzil sagt, ,,ebenso jeder falschen Ubertrei-
bung wie zu groBer Geistesenge bei der Betrachtung der einzigartigen Wiirde
der Gottesmutter sorgfaltig zu enthalten* (Lumen Gentium VII, 67). Das
Thema der Marienverehrung kann also heute durchaus wieder Beachtung fin-
den bei denen, die wirklich als Christen an die Erlosung durch Jesus Christus
glauben.

Ein anthropologischer Zugang

Wenn wir iiber die Marienverehrung nachdenken wollen, dann brauchen wir in
einer katholischen Theologie und Frommigkeit die Griinde humaner Art nicht
zu verleugnen, die zweifellos in der traditionellen Marienverehrung der Ver-
gangenheit mitgewirkt haben. Warum sollten wir auch die humane, wenn man
will: profane Inspiration fiir die Marienverehrung verleugnen? Selbstverstind-
lich waren in der alten Marienverehrung auch die humane Verehrung der Frau,
der Mutter, der reinen Jungfrau usw. wirksam. Wenn jemand sagen wollte (wie
man tatséchlich oft gesagt hat), daB} in der Marienverehrung der Kult von Mut-
tergottheiten der vorchristlichen Religionen weitergewirkt hat, so sollte man
das, richtig besehen, gar nicht als Vorwurf gegen die Marienverehrung lesen.
So etwas beweist hochstens die doch herrliche Tatsache, da3 das Christentum
keine menschliche Dimension und Erfahrung in seiner Religiositit ausléft,
daB} es keine Beriihrungsidngste hat, nicht meint, die Erhabenheit seines gna-
denhaften Gottesverhaltnisses werde gefahrdet, wenn der christliche Exi-
stenzvollzug irdisch, sinnlich, blutvoll wird und in ihm sich auch alles das aus-
spricht, was zum Menschen gehort. Wenn die Marienverehrung heute im Ver-
gleich zu frither abstrakt und blutleer geworden zu sein scheint, ist die Beob-
achtung humaner Mitursachen der alten Marienverehrung eher eine Frage und
ein Vorwurf an uns heute. Wie wenig ist uns heute im Durchschnitt {ibrigge-
blieben an Verstindnis fiir all das sublim hohe Menschliche, das einst in der
Marienverehrung lebendig war? Ist es nicht ein Zeichen der Banalitét unseres
heutigen Empfindens, wenn wir nur noch wenig Interesse in uns spiiren, in un-
serem Leben ein Bild der groBen, schonen und reinen Frau aufzurichten und
andachtsvoll mit Blumen zu schmiicken? Die Demokratisierung der Gesell-
schaft und auch eine berechtigte Emanzipation der Frau sind gewifs unaus-
weichliche und in sich zunichst legitime Entwicklungen in der heutigen Gesell-



Mut zur Marienverehrung 165

schaft und geistigen Welt. Aber sie sollten doch in uns nicht die Fihigkeit ver-
kiimmern lassen, auch ein hehres Bild eines Menschen voll hoher Wiirde tiber
unserem Alltag zu verehren, sollten in uns nicht eine profane Mystik (wenn
man so sagen darf) einer Verehrung der Frau ersticken, wie sie sich doch auch
noch in unserem Jahrhundertz. B.im,,Seidenen Schuh* von Paul Claudel aus-
sprach. Das heutige Defizit der Marienverehrung ist im Grunde die Folge eines
humanen Defizites bei uns.

Christliche Wurzeln der Marienverehrung

Aber die christliche und echt katholische Marienverehrung hat natiirlich viel
tiefere Wurzeln im Eigentlichen der christlichen Botschaft. Der Riickgang der
Marienverehrung ist im letzten eine Anzeige fiir einen Riickgang in unserer
Fahigkeit, das eigentlich Christliche existentiell und religi6s zu realisieren, so
sehr es selbstverstindlich begriiBenswert ist, dal in der heutigen kirchlichen
Frommigkeit Auswiichse und falsche Akzentuierungen in der Marienfrém-
migkeit zuriickgebildet wurden, die manchmal den Eindruck machen konnten,
in dieser Frommigkeit werde die radikale Beziehung zu dem unbegreiflichen
Gott ersetzt durch eine Frommigkeit, die sich nur noch auf die machtvolle
Wirklichkeit der ,,unbefleckten Jungfrau* bezieht.

Solidaritit mit den Verstorbenen

Zunichst einmal: Haben wir noch ein echtes, von den Grundiiberzeugungen
des Christentums her uns zugemutetes Verhiltnis zu unseren Toten? Oder
leugnen wir zwar als Christen nicht ihre bleibende Giiltigkeit und Wirklichkeit
vor Gott durch den Tod hindurch, verzichten aber auf eine lebendige Bezie-
hung zu ihnen? Glauben wir und realisieren wir religios die ,,Gemeinschaft der
Heiligen®, die lebendige Verbundenheit aller Menschen, die in Gottes heiliger
Liebe geborgen und vereint sind, gleichgiiltig, ob sie auf Erden leben oder
schon ihre Vollendung gefunden haben? Eine modernste Theologie geht zwar
davon aus, da man die ganze christliche Uberzeugung und die Méglichkeit ei-
nes theologischen Redens auf unserer Solidaritdt mit den in dieser Geschichte
Zu-kurz-Gekommenen und Toten basieren konne und miisse; daf3 man nur in
einem letztlich banalen und inhumanen Egoismus auf diese Solidaritét verzich-
ten konne, indem man die frithere Geschichte der Toten und in der Geschichte
Zu-kurz-Gekommenen zum Humus herabwiirdige, auf dem das armselige
Gliick von uns, den spateren und dem kiinftigen Paradies Nahergekommenen,
erbliihe. Aber ist eine solche Solidaritat mit den Toten eine Wirklichkeit in un-
serem religiosen Leben? Leben die Toten noch fiir uns oder sind sie gleichsam
ohne Rest aus unserem Daseinskreis ausgeschieden? Hat der Mensch der
Grofistadt noch ein Bediirfnis zum Griberbesuch wie der Bauer frither am



Karl Rahner 166

Sonntag nach dem Gottesdienst? Die Berufung auf die Unmenge historischer
Monographien und auf die Heldenverehrung, die sich auf diese Weise aus-
spricht, niitzt fiir unsere Frage nichts. Denn diese Heldenverehrung der Heili-
gen oder sonstiger bedeutsamer Menschen in der Geschichte mag zwar auch
noch denlebendigen Vollzug einer menschlichen Mdglichkeit anzeigen, der al-
len Lobes wiirdig ist, aber diese Verehrung richtet sich doch nur auf eine ge-
schichtliche Vergangenheit, gleichgiiltig, ob sie sich auf einen Napoleon oder
Bodelschwingh oder auf einen Charles de Foucauld oder einen Maximilian
Kolbe bezieht. Eine Beziehung zu einer jetzt lebenden und in Gott vollendeten
Personlichkeit ist damit noch nicht gegeben.

Lebendige Beziehung zu den Verstorbenen

Die katholische Lehre von der Gemeinschaft der Heiligen, von der Einheit der
streitenden und der in Gott vollendeten Kirche, von der Heiligenverehrung, ja
von ihrem ,,Kult*, sagt aber doch gerade, da3 wir in unserem religiésen Leben
es fertigbringen k6nnen und sollen, eine lebendige Bezichung zu einem leben-
digen, ja endgiiltig vollendeten Menschen zu realisieren, auch wenn er schein-
bar durch das Tor des Todes hindurch uns in eine unendliche Ferne hinein ent-
riickt zu sein scheint. Natiirlich k6nnen wir bei dieser Forderung uns nicht auf
die Praxis moderner Spiritisten berufen. Sie meinen, durch ihre Medien einen
direkten Kontakt mit Verstorbenen herstellen zu kdnnen, und begegnen dann
doch nur Menschen, die nicht wirklich die Enge und Kiimmerlichkeit unseres
diesseitigen Lebens {iberwunden haben; der christliche Glaube hingegen sucht
in der Verehrung der Heiligen und in einer lebendigen Bezichung zu allen, die
in Gottes Gnade und Liebe vollendet sind, Menschen, die wirklich in die
Namenlosigkeit des Geheimnisses eingegangen sind, das wir Gott nennen.
Damit haben wir schon die fundamentale Schwierigkeit beriihrt, die uns
heute diese lebendige Beziehung zu den Toten, die leben, fast unmoglich zu
machen scheint, eine Schwierigkeit, die frither offenbar nicht so empfunden
wurde — wobei allerdings diese groBere Leichtigkeit und Selbstverstindlich-
keit, die lebendige Existenz der Toten religios zu realisieren, nicht ohne weite-
res fiir die Menschen fritherer Zeiten spricht, sondern auch teilweise in einem
Mangel der religiosen Realisation der Unbegreiflichkeit und Unverfiigbarkeit
Gottes ihre Ursache haben kann. Aber wir haben heute von den Plausibilitdten
unseres eigenen Empfindens her den Eindruck, die Toten verschwénden in der
Namenlosigkeit und Unverfligbarkeit Gottes, und zwar gerade dann um so ra-
dikaler, je mehr wir sie bei Gott selber und nicht in irgendeiner bloB kreatiirli-
chen Vollendung angekommen glauben. Aber gerade an diesem Punkt prote-
stiert nun der christliche Glaube gegen diese unsere Plausibilititen, nach de-
nen wir, die endlichen Kreaturen, um so mehr ausgeldscht wéren, je mehr die
Unendlichkeit und Unbegreiflichkeit Gottes in unsere Existenz einbricht.



Mut zur Marienverehrung 167

Der christliche Glaube sagt — auch wenn diese Botschaft unseren Geist und
unser Herz zu iiberanstrengen scheint —, daf3 beides in Einheit wahr ist: daf3
Gott alles in allem ist und dal dennoch dann, wenn er in seiner Absolutheit
wirklich bei uns angekommen ist, wir gerade so bestehen und vollendet wer-
den. Der christliche Glaube sagt, da3 Gott keine Konkurrenz zu der von ihm
verschiedenen Kreatur ist. Der christliche Glaube bekennt, daB3 Gott als er sel-
ber mit seiner Unendlichkeit und Unbegreiflichkeit im Lande unserer End-
lichkeit ankommen konne — er selber bei uns selber —, ohne daf} er verendlicht
werden miisse oder wir vergehen miifiten in der brennenden Unbedingtheit
seiner Gottlichkeit. Von da aus also gebietet uns der radikale Optimismus des
Christentums, Gott als ihn selber dort zu suchen, wo nach unserer kiimmerli-
chen und resignierenden Meinung er gar nicht sein konne, ohne diese Endlich-
keit selber aufzuldsen, gebietet uns, Gott bei uns auf Erden und nicht nur in
seinem eigenen Himmel zu suchen.

Heiligenverehrung

Von daher nur kann die katholische Heiligenverehrung in ihrem letzten Sinn
verstanden werden. Sie ist der Lobpreis der Ankunft Gottes beim Menschen.
Heiligenverehrung bejaht gewi3 den Menschen, seine endgiiltige Rettung bei
Gott, die endgiiltige Vollendung der Geschichte eines Menschen auf dieser
Erde, zielt auf den konkreten Menschen, wie er uns aus seiner Geschichte be-
kannt ist und mit dieser Geschichte als vollendet bekannt wird. Aber diese
Vollendung ist letztlich radikal Gott selber, der nicht eine geschopfliche Wirk-
lichkeit zur Vollendung des Menschen schafft, sondern seine eigene Wirklich-
keit und Herrlichkeit dem Menschen mitteilt und so diesen durch sich selber
vollendet. Darum ist Heiligenverehrung etwas, das innerhalb der eigentlich-
sten Theologie bleibt, ist eine Aussage iiber die Geschichte Gottes selber, der
in Vollendung der Menschwerdung seines ewigen Logos sich dem Menschen
selber mitteilt und so wahrhaftig in dieser Geschichte der Heiligen seine eigene
Geschichte hat und vollendet. Heiligenverehrung bedeutet darum, daf3 wir
Gott in seiner eigenen Herrlichkeit finden und preisen dort, wohin er sich sel-
ber herabgelassen hat. Man kann die Heiligenverehrung nur verstehen, wenn
man glaubend begreift, da} Gott nicht nur der iiber alle geschopfliche Wirk-
lichkeit unendlich Erhabene und so Anzubetende ist, sondern in seiner Gnade
die innerste Wirklichkeit seiner Geschopfe werden wollte in einer wahren
Auswirkung und Vollendung der Menschwerdung des ewigen Wortes. Gott
und seine Welt fallen gewif3 nicht in einer schlechten Identitat zusammen, aber
man darf sie auch dort, wo die Welt vollendet ist und in Wahrheit von Gott im
Menschgewordenen als seine eigene Wirklichkeit angenommen ist, nicht ein-
fach bloB nebeneinander denken, sondern man kann Gott finden, wo man dem
begnadeten, erlosten und vollendeten Menschen begegnet. Da ist der Hohe-



Karl Rahner 168

punkt der Einheit von Gottes- und Néchstenliebe erreicht, da darf man im Un-
gestiim der Liebe, die Gott und Mensch vereint, fast so etwas tun, wie Gott und
Mensch verwechseln, weil die wirklich innerste Mitte des Menschen in Gnade
Gott selber ist.

Von einer solchen Theologie der Heiligenverehrung, von einer Theologie
des Abstieges Gottes in die Welt und einer radikalsten Solidaritit Gottes mit
dem Menschen her ist zunéchst die Marienverehrung zu verstehen. Wenn es
ein Finden Gottes im geliebten konkreten, von Gottes eigener Wirklichkeit er-
fiillten Menschen geben darf und gibt, dann gilt das natiirlich vor allem einmal
von der heiligen Jungfrau und Mutter Jesu, der Gebenedeiten unter den Frau-
en, die nach dem Wort der Schrift von allen Geschlechtern selig zu preisen ist.

Die heilsgeschichtliche Bedeutung Marias

Aber bevor wir die Theologie der Heiligenverehrung nur als selbstverstandlich
auch auf Maria anwenden, ist die Marienverehrung noch in ganz anderer
Weise zu begriinden und verstindlich zu machen. Die Heiligenverehrung
meint ja nicht den abstrakten Begriff des Menschen, sondern die konkreten
Menschen mit ihrer konkreten und vollendeten Geschichte. Alle Heiligen sind
zwar vollendet, aber jeder in seiner letztlich einmaligen Weise, jeder mit seiner
eigenen, fiir ihn selbst und fiir alle anderen bedeutsamen Geschichte, jeder in
seiner ihm von Gott verfiigten Eigenart, in der er von allen anderen Vollende-
ten neidlos in der Einheit der allumfassenden und gerade so Eigenart gewih-
renden Liebe Gottes anerkannt wird. Darum mu8 die heilsgeschichtliche Ei-
genart und Bedeutung der heiligen Jungfrau fiir alle Menschen zuerst ausge-
sagt werden, bevor die Marienverehrung in der Einheit mit der allgemeinen
Heiligenverehrung theologisch begriffen werden kann.

Gewif} ist Maria die demiitige Magd des Herrn. Wir tun ihrer Ehre keinen
Abbruch, wenn wir sie zunichst sehen als das bescheidene Midchen, als die
arme und unbedeutende Frau unter vielen Frauen, in einem verlorenen Win-
kel der Welt. Wir tun ihrer Ehre keinen Abbruch, wenn wir sie zunachst einmal
auch geistig und religios in dem Kreis frommer Frauen ihres Volkes und ihrer
Zeit belassen. Aber ohne solche bescheidene Menschlichkeit mirakulds aufzu-
heben, kann Gottes Gnadenmacht in einem solchen Menschen Grofes und das
GroBte wirken, wenn er in seiner Gnade sich herabneigt zur Niedrigkeit seiner
Magd. Und so hat diese Gnade in Maria bewirkt, daB sie glaubend in Freiheit
die Menschwerdung des ewigen Gottes in sich selbst eingelassen hat, um diese
letzte Nihe Gottes weiterzuschenken an die Welt.

Sie ist gewiB nicht die letztlich eigenstindige Partnerin im Dialog zwischen
Gott und der Welt, in dem das Heil der Welt verhandelt wird. Ihre Freiheit und
ihr freies Ja sind gewil} selbst noch einmal das gnadenhafte Geschenk der sou-



Mut zur Marienverehrung 169

verdnen Liebe Gottes, die keine Ursache auBer ihr selbst hat. Aber die Gnade
Gottes setzt eben selber menschliche Freiheit und ihre Zustimmung zu dieser
Gnade Gottes; die Gnade Gottes selber macht, daf} sie einen echten Partner
sich selber gegeniiber hat. Sie ist darum erst dann wirklich in der allméchtigen
Ubermacht, die ihr zukommt, anerkannt und gepriesen, wenn sie in dem freien
Partner, der ihr gegeniibersteht, erkannt wird, weil eben diese Gnade noch
einmal ein freies Ja zu ihr selbst bewirken kann.

Und so steht Maria an der Stelle, an der ein kleiner und unbedeutender
Mensch dennoch fiir das Heil der gesamten Menschheit die fleischgewordene
Gnade zuerst in ihrem Glauben und dann in ihrem gebenedeiten Schof freian-
genommen hat, fiir sich und uns. Der eine Mittler zwischen Gott und Mensch
konnte es bewirken, daB dieser Mensch frei angenommen wird, daB seine freie
Annahme noch einmal Gnade ist und umgekehrt die Gnade zur freien An-
nahme ihrer selber wurde. An diesem einmaligen Punkt der Heilsgeschichte
von universaler Bedeutung fiir alle Zeiten und Rdume der Menschheitsge-
schichte steht Maria. Sie ist nicht die Gnade, sie ist nicht der eine Mittler, sie ist
aber die freie Annahme der Gnade und des Mittlers, die sich in der einen
Heilsgeschichte fiir uns alle einmal ereignet hat. In diesem Sinne ist sie in
Wahrheit die Gottesgebérerin, die Gottesmutter, anch wenn natiirlich die
Gottheit ihres Kindes nicht die Frucht ihres Leibes ist.

Ob man Maria Miterloserin und Mittlerin aller Gnaden nennen mag, wie
man es schon vorgeschlagen hat und es auch in papstlichen Erkldrungen von
sekundirer Art geschehen ist, oder ob man dies vermeiden will, um Miver-
standnisse und Verdunkelungen der einen einzigen Mittlerschaft Jesu Christi
za vermeiden, das ist keine entscheidende Frage fiir Glaube und Theologie.
Auf jeden Fall aber erkennt der christkatholische Glaube Maria eine einzigar-
tige und einmalige Stelle in der einen Heilsgeschichte zu, in der schlieBlich ja
alle fiir alle eine solidarische Heilsgemeinschaft bilden. Sie ist die zweite Eva,
die Mutter Jesu und so aller Glaubenden. Ihr Ja, durch das hindurch ihr nach
dem Wort des Engels geschah, begriindet fiir den Christen Grund und Dimen-
sion seines Heiles mit, wenn er wirklich in Jesus Christus seinen Heiland und
Erléser und die nniiberbietbare Nahe Gottes zu ihm in der Geschichte glaubt,
weil dieser Jesus zwar selbst seiner Mutter dieses Ja schenkte, aber eben durch
dieses Ja hindurch in diese Welt eintrat.

Zur Gleichwertigkeit von Mann und Frau

Wenn wir heute zutiefst von der Gleichwertigkeit und Gleichberechtigung der
Geschlechter iiberzeugt sind, im Unterschied zu der antiken Anthropologie,
die in der Theologiegeschichte noch lange massiv weitergewirkt hat und so
auch zu beklagenswerten und zu iiberwindenden Abwertungen der Frau ge-



Karl Rahner 170

fithrt hat, dann sind wir als Christen und Theologen heute gewif} gefragt, wie
sich denn diese unsere Wertung der Geschlechter und die Gleichwertigkeit der
Frau in unserer Theologie der Heilsgeschichte auswirke und zur Geltung brin-
ge. Dann stellt sich uns doch, wenn wir ehrlich sind, zunéchst einmal eine nicht
ganz selbstverstandlich zu beantwortende Frage, warum wir den einen Mittler
gerade in einem Mann zu erkennen haben und nicht ebenso selbstverstindlich
in einer Frau. Wir werden dann gewif3 sagen, daB3 die Ménnlichkeit des einen
Mittlers fiir seine universale Heilsbedeutung fiir uns alle letztlich unerheblich
sei und eben zu den kontingenten Einzelbestimmtheiten gehore, die das ewige
Wort Gottes so oder so annehmen muf}, wenn es in einer zahlenméiBig einen
Menschennatur unsere Geschichte ergreifen will. Oder wir werden diese Frage
wenigstens in gelassenem Gehorsam der souverinen Verfiigung Gottes anver-
trauen, zumal wir ja auch nicht gefragt werden konnten, ob wir als Mann oder
als Frau Mensch werden wollten mit der Unbegrenztheit unserer, alle Ge-
schlechtsdifferenz iibergreifenden, wenn auch nicht aufhebenden Bestim-
mung. Wir miissen in diesem Zusammenhang auch bedenken, da} die wahre
menschliche Wirklichkeit auch des Mittlers Jesus Christus mit jener gottlichen
Selbstmitteilung, Gnade genannt, erfiillt werden muflte, wie sie allen Men-
schen, ob Mann oder Frau, von Gott zugedacht ist. Wenn wir unter diesen
Voraussetzungen die einmalige und unersetzliche Stellung und Funktion der
Heiligen Jungfrau bedenken, werden wir wohl nicht mehr sagen kénnen, daf
man in der alle Menschen solidarisch umfassenden Heilsgeschichte von
Glaube und Theologie her der Frau eine geringere Funktion und Aufgabe zu-
erkennen miisse als dem Mann.

Allerdings meine ich, daf3 heute von unserer fiir uns giiltigen Anthropologie
her jede christliche Theologie vor die Frage gestellt ist, welchen Rang in der
Heilsgeschichte sie der Frau zuzuerkennen vermag. Die traditionelle katholi-
sche Theologie hat in ihrer Mariologie die Eigenart und Einmaligkeit der Frau
im allgemeinen schon gewiirdigt und muB diesen ihren marianischen Grundan-
satz nur noch weiter und unbefangener als bisher im Ganzen der Theologie und
des christlichen Lebens entfalten.

Heiligenverehrung und Marienverehrung aufgrund der endgiiltigen
Gerettetheit in Gott

Wenn die Marienverehrung sich zunéchst einmal durch die Theologie der Hei-
ligenverehrung im allgemeinen verstindlich zu machen sucht, dabei aber dann
eben die einmalige heilsgeschichtliche Funktion Marias glaubend realisiert,
dann kann ein Verstandnis dieser Marienverehrung gewonnen werden. Dieje-
nige Heilsgeschichte, die die Dimension und Situation der Gewinnung des
Heiles und der menschlichen Vollendung fiir jeden von uns begriindet, ist nicht



Mut zur Marienverehrung 171

untergegangen in bloBer Gewesenheit, sondern lebt real in Endgiiltigkeit in all
den Menschen, die schon in Gott vollendet sind und gerade in Gottes scheinbar
nur schweigenden Unbegreiflichkeit endgiiltig zu ihrer hochsten Wirklichkeit
gekommen sind. Auf diese realen Menschen zielt die Heiligenverehrung und
findet in ihnen Gott selbst, dessen Gnade in ihnen Wirklichkeit und Vollen-
dung gefunden hat. Und so eben auch in Maria, und zwar, indem dabei auch
ihre einmalige Stellung in der Heilsgeschichte fiir uns glaubend realisiert wird.
Denn die selig Geretteten sind ja keine abstrakten Schemen von gleicher Art,
sondern die konkreten Menschen, in denen ihre irdische Geschichte in deren
Einmaligkeit gerettet und endgiiltig geworden ist. Wir haben schon gesagt, dal3
in etwa eine solche Beziehung zu diesen endgiiltig gewordenen Menschen fiir
uns heute eine Schwierigkeit bedeutet, die unsere ganze religiose Kraft heraus-
fordert, damit die schweigende Unendlichkeit Gottes, in die die Toten einge-
gangen sind, diese nicht ausldscht, sondern erst recht bestétigt und in sich und
fiir uns giiltig macht. Aber ein solches Vermdgen, die einzelnen noch in der
weiselosen Wirklichkeit Gottes zu sehen und Gott zuzutrauen, diese einzelnen
nicht in sich untergehen, sondern in ihrer Einzelheit aufgehen zu lassen zu
Endgiiltigkeit, ist fiir den Christen doch grundsétzlich schon garantiert, weil er
ja mindestens dem verklidrten Menschen Jesus gegeniiber ein solches Verhilt-
nis realisiert, in dem dieser Mensch noch immer in der Unbegreiflichkeit Got-
tes erkennbar und geliebt bleibt und darin gerade die héchste Macht Gottes
iiber alle Unendlichkeitsmetaphysik hinaus angenommen wird.

Konkrete Marienverehrung

Wie weit dies dem einzelnen Christen in seiner religidsen Entwicklung tat-
sdchlich gelingt, wie deutlich oder nur sehr schwach und dunkel es ihm gelingt,
gewissermaflen die einzelnen seligen Menschen in der iiberlichten Finsternis
Gottes noch auszumachen, ohne sie dabei gleichsam zu magisch wirksamen
Untergéttern zu verfalschen, das ist eine Frage der religidsen Individualge-
schichte, die man nicht fiir alle auf einmal in gleicher Weise beantworten kann.
Im Hause seines Vaters, sagt Jesus, sind viele Wohnungen, und nicht jeder hat
jedes Charisma, das der Heilige Geist Menschen mitteilen kann. Es ist einer-
seits durchaus legitim, wenn jemand bescheiden und niichtern von sich zugibt,
ein bestimmtes Charisma, das er bei einem anderen neidlos anerkennt und be-
wundert, nicht oder héchstens sehr rudimentér zu besitzen, vorausgesetzt, daf3
er andererseits sich nicht grundsétzlich und radikal gegen ein solches Charisma
verschlie3t, wenn es ihm in seiner religiosen Lebensgeschichte durch die
Gnade Gottes angeboten wird. So ist es auch bei der Marienverehrung.
Vielleicht ist sie bei einem nur sehr keimhaft gegeben, in einem guten Wil-
len, sich nicht grundsitzlich skeptisch oder hochmiitig iiber die Marienvereh-



Karl Rahner 172

rung anderer in der Kirche erhaben zu fiihlen. Man kann ein guter Christ sein
in der katholischen Kirche, auch wenn man in sich selber wenig von jener glau-
bensmidBig tiefen und herzensmiBig begeisterten Verehrung der Heiligen
Jungfrau entdecken kann, die man an anderen beobachtet. Man hat gewiB das
Recht, bestimmte Formen der Marienverehrung abzulehnen, wie auch das
Zweite Vatikanische Konzil betont, wenn solche Formen in Aberglauben abir-
ren oder zu Praxen greifen, die mit der Einmaligkeit des Mittlertums Jesu Chri-
sti oder der freien Souveranitit der gottlichen Gnade in Widerspruch stehen
und der absurden Meinung huldigen, man kdnne sich der Liebe Marias eher
vergewissern als der grundlosen Barmherzigkeit und Liebe des ewigen Gottes.

Aber wenn man sich redlich und niichtern einen gewissen Abstand zwischen
der eigenen religidsen Praxis und einer an sich legitimen Marienverehrung ein-
gesteht, und wenn man dieses Eingestdndnis sich ruhig machen darf, dann soll
man daraus doch kein Prinzip machen, sondern sich offenhalten fiir eine Wei-
terentwicklung seines religidsen Lebens, in der auch eine intensivere und aus-
driicklichere Marienverehrung ihren Platz haben kann. Denn fiir ein wirklich
radikal christliches Verhdltnis des Menschen zu Gott ist es, wie jetzt schon oft
betont, nicht so, dal die Menschen untergehen, wenn und je mehr sie sich Gott
und seiner Unbegreiflichkeit nahen.

Und iiberdies ist nicht zu libersehen, daf} in der einen Gemeinschaft der Hei-
ligen, in dem mystischen Leibe Christi, die einzelnen je verschiedene Befiihi-
gungen und Aufgaben haben, daB also der Kirche als ganzer eine Befahigung
und Aufgabe der Marienverehrung zukommen kann, die nicht im gleichen
Mabe auch die Beféhigung und Aufgabe jedes einzelnen sein muf. Die Kirche
als ganze hat eine Beziehung zu Maria, auch wenn dieselbe Beziehung nicht in
der gleichen Ausdriicklichkeit und Intensitéit dem einzelnen zugemutet wer-
den kann. Die Kirche als ganze hat von Anbeginn schon Maria verehrt und ge-
priesen, wie schon die Evangelien bei Lukas und bei Johannes es bezeugen.
Man mag von dem Titel Marias als der ,,Mutter der Kirche*, den das Konzil
vermied und den Papst Paul VI. dennoch aufgriff, denken, wie man will, beziig-
lich seines genaueren Inhaltes und seiner Verstiandlichkeit; die Kirche als
ganze hat auf jeden Fall in allen Zeiten, wenn natiirlich auch in einer wechsel-
vollen Geschichte mit immer wieder anderen Akzentsetzungen, die Heilige
Jungfrau verehrt. Dieser Lobpreis Marias gehort einfach in das Selbstver-
stindnis der Kirche hinein, denn die Kirche ist trotz aller bleibenden Bedroht-
heit und Siindigkeit in ihrer noch andauernden Geschichte eben doch die hei-
lige Gemeinschaft derer, die nicht nur an eine abstrakte Heilsmdglichkeit glau-
ben, sondern in Hoffnung davon iiberzeugt sind, daB die Macht der Gnade
Gottes diese Moglichkeit an ihnen auch tatsdchlich in Wirklichkeit umsetzt.
Daher gehort die Anerkennung der siegreichen Ankunft der Macht Gottes in
der Gefahrdung unserer Existenz zum Selbstverstindnis der Kirche.



Maria und der Geist 173

Wie aber sollte sie deutlicher und konkreter dieses ihr Selbstverstindnis, das
Gottes Gnade preist, realisieren als dadurch, daf sie einen Menschen nennt, in
dem dieses Wunder siegreicher Gnade Gottes in allen Dimensionen dieses
Menschen sich ereignet hat und der gerade so zu ihr, der Kirche, selbst gehort?
Indem die Kirche Maria preist und ehrt, nimmt sie konkret und beim Namen
genannt das entgegen, was Gott an ihr, der Kirche getan hat und tut bis zum
Ende der Zeiten. Die Kirche erfiillt die Prophezeiung Marias, daf} alle Ge-
schlechter sie seligpreisen werden, weil Gott die Niedrigkeit seiner Magd ange-
schaut hat. Und indem die Kirche Maria so preist, wird sie ihrer eigenen Beru-
fung konkret und nicht blo in abstrakter Theorie inne, der Berufung, daf3
Gottinihr alles in allem wird und doch gerade so die selige Giiltigkeit der Men-
schen erreicht wird.

Maria und der Geist

Hans Urs von Balthasar, Basel

Die Trinitidt Gottes bleibt auch in ihrer Zuwendung zur Welt (als ,,0konomi-
sche‘‘) ein so tiefes Geheimnis, daB} wir nur stammelnd davon reden kénnen.
Was wir mit Zuversicht sagen diirfen, ist, dal von den gottlichen Hypostasen
nur der ,,Sohn‘*“ Mensch geworden ist, und daf3 er uns vom Vater her den gottli-
chen Geist gesandt und in die Herzen eingesenkt hat, damit wir iilberhaupt fa-
hig wiirden, ihn als den Sohn Gottes des Vaters zu erkennen (1 Kor 12,3), mit
ihm zusammen aus dem Schof} des Vaters ,,wiedergeboren‘ zu werden (Joh
3,3) und so mit dem gottlichen Geist ,,Abba, Vater!‘‘ beten zu kdnnen (Gal
4,6; Rom 8,15).

Ferner ist deutlich, da} das Mysterium der Dreieinigkeit sich (nach der wun-
derbaren lukanischen Komposition der Verkiindigungsszene) erstmals iiber
der Jungfrau in Nazaret geliiftet hat: ,,Der Herr ist mit dir*‘, spricht der Engel
sie an, ohne Zweifel der Herr, den sie kennt, der Gott Israels, den Jesus in be-
sonderer Weise seinen Vater nennen wird. Auf ihr Erschrecken und Nachden-
ken hin, wie sie sich der Forderung dieser Anrede gegeniiber verhalten soll,
lautet die Antwort: ,,Du wirst den Sohn des Allerhdchsten gebiren, der zu-
gleich der verheiflene messianische Erbe Davids sein wird. Und da sie ange-
sichts dieser iiberwiltigenden Ankiindigung nochmals um das rechte Verhal-
ten fragt, wird als abschlieBende Auskunft die Uberschattung des Heiligen
Geistes genannt, die zugleich die Begriindung fiir das Unfaflliche bietet:





