
Mut zur Marienverehrung 
Anthropologische und glaubensmäßige Zugänge zur heilsgeschichtlichen 
Bedeutung Marias 

Karl Rahner, Innsbruck 

Die Mariologie und die Marienverehrung haben in den letzten fünfzig Jahren 
eine sehr bewegte Geschichte gehabt. Man denke nur daran, daß Pius XII. am 
1. November 1950 die Aufnahme der heiligen Jungfrau mit Leib und Seele in 
die Herrlichkeit Gottes feierlich definierte. Man denke an die starken Bestre- 
bungen in den fünfziger Jahren, auch die Lehre von der Miterlöserschaft und 
Gnadenmittlerschaft Marias zu definieren. Man erinnere sich an die nicht un- 
beträchtlichen Auseinandersetzungen darüber, ob eine eigene dogmatische 
Konstitution über Maria vom Zweiten Vatikanischen Konzil erlassen werden 
solle oder ob und in welchem Umfang und mit welcher genaueren Inhaltlich- 
keit in der Konstitution über die Kirche (Lumen Gentium) ein Kapitel aus- 
drücklich über Maria handeln solle. Aus dieser Diskussion ist dann nach dem 
7. Kapitel der Kirchenkonstitution über den eschatologischen Charakter der 
pilgernden Kirche und ihrer Verbindung mit der Kirche des Himmels das 8. 
Kapitel dieser Konstitution über die selige Jungfrau und Gottesmutter Maria 
im Mysterium Christi und der Kirche hervorgegangen. 

Man kann aber für die letzten Jahrzehnte nicht übersehen, daß der Eifer und 
die Ausdrücklichkeit der Verehrung Mariens sehr große Schwankungen erfah- 
ren haben: Die Bestrebungen auf eine Definition der Gnadenmittlerschaft 
scheinen abgeklungen zu sein, seitdem das Konzil zwar durchaus Maria inner- 
halb der Heilssolidarität aller Erlösten eine besondere Aufgabe zuerkennt, 
aber es vermeidet, von einer Gnadenmittlerschaft an der Seite des einen Mitt- 
lers Jesus Christus zu sprechen; man hat den Eindruck, daß die Praxis des Ro- 
senkranzgebetes sehr zurückgegangen ist; man kann bemerken, daß sich die 
marianischen Kongregationen in •Gemeinschaften christlichen Lebens" um- 
benannt haben; die heute dominierende Kirchenbaukunst tendiert auch nicht 
gerade auf die Errichtung sehr großer Marienaltäre; die Maiandachten spielen 
weithin nicht mehr die Rolle, die sie einst in der Frömmigkeit großer Volks- 
massen gehabt haben. Wallfahrten zu großen marianischen Heiligtümern sind 
gewiß nicht untergegangen, erfahren sogar im Zeitalter des Massentourismus 
da und dort eine Belebung. Aber man wird nicht behaupten können, daß die 
Marienverehrung im religiösen Leben des Durchschnittes der gebildeten Ka- 
tholiken in unserer westlichen rationalen und aufklärerischen Welt eine große 
Intensität und Ausdrücklichkeit aufweist. 



Karl Rahner 164 

Auf der anderen Seite hat das Konzil nicht nur eine verhältnismäßig aus- 
führliche Mariologie in dem genannten Kapitel vorgetragen, sondern in dieses 
Kapitel auch einen eigenen Abschnitt über •die Verehrung der seligen Jung- 
frau in der Kirche" aufgenommen. Es mehren sich auch in letzter Zeit Arbei- 
ten theologischer und spiritueller Art, die ein neues Verständnis für das 
Dogma von Maria und für die Marienverehrung zu wecken suchen, wobei man 
sich heute bemüht, sich, wie das Konzil sagt, •ebenso jeder falschen Übertrei- 
bung wie zu großer Geistesenge bei der Betrachtung der einzigartigen Würde 
der Gottesmutter sorgfältig zu enthalten" {Lumen Gentium VII, 67). Das 
Thema der Marienverehrung kann also heute durchaus wieder Beachtung fin- 
den bei denen, die wirklich als Christen an die Erlösung durch Jesus Christus 
glauben. 

Ein anthropologischer Zugang 

Wenn wir über die Marienverehrung nachdenken wollen, dann brauchen wir in 
einer katholischen Theologie und Frömmigkeit die Gründe humaner Art nicht 
zu verleugnen, die zweifellos in der traditionellen Marienverehrung der Ver- 
gangenheit mitgewirkt haben. Warum sollten wir auch die humane, wenn man 
will: profane Inspiration für die Marienverehrung verleugnen? Selbstverständ- 
lich waren in der alten Marienverehrung auch die humane Verehrung der Frau, 
der Mutter, der reinen Jungfrau usw. wirksam. Wenn jemand sagen wollte (wie 
man tatsächlich oft gesagt hat), daß in der Marienverehrung der Kult von Mut- 
tergottheiten der vorchristlichen Religionen weitergewirkt hat, so sollte man 
das, richtig besehen, gar nicht als Vorwurf gegen die Marienverehrung lesen. 
So etwas beweist höchstens die doch herrliche Tatsache, daß das Christentum 
keine menschliche Dimension und Erfahrung in seiner Religiosität ausläßt, 
daß es keine Berührungsängste hat, nicht meint, die Erhabenheit seines gna- 
denhaften Gottesverhältnisses werde gefährdet, wenn der christliche Exi- 
stenzvollzug irdisch, sinnlich, blutvoll wird und in ihm sich auch alles das aus- 
spricht, was zum Menschen gehört. Wenn die Marienverehrung heute im Ver- 
gleich zu früher abstrakt und blutleer geworden zu sein scheint, ist die Beob- 
achtung humaner Mitursachen der alten Marienverehrung eher eine Frage und 
ein Vorwurf an uns heute. Wie wenig ist uns heute im Durchschnitt übrigge- 
blieben an Verständnis für all das sublim hohe Menschliche, das einst in der 
Marienverehrung lebendig war? Ist es nicht ein Zeichen der Banalität unseres 
heutigen Empfindens, wenn wir nur noch wenig Interesse in uns spüren, in un- 
serem Leben ein Bild der großen, schönen und reinen Frau aufzurichten und 
andachtsvoll mit Blumen zu schmücken? Die Demokratisierung der Gesell- 
schaft und auch eine berechtigte Emanzipation der Frau sind gewiß unaus- 
weichliche und in sich zunächst legitime Entwicklungen in der heutigen Gesell- 



Mut zur Marienverehrung 165 

schaft und geistigen Welt. Aber sie sollten doch in uns nicht die Fähigkeit ver- 
kümmern lassen, auch ein hehres Bild eines Menschen voll hoher Würde über 
unserem Alltag zu verehren, sollten in uns nicht eine profane Mystik (wenn 
man so sagen darf) einer Verehrung der Frau ersticken, wie sie sich doch auch 
noch in unserem Jahrhundert z. B. im •Seidenen Schuh" von Paul Claudel aus- 
sprach. Das heutige Defizit der Marienverehrung ist im Grunde die Folge eines 
humanen Defizites bei uns. 

Christliche Wurzeln der Marienverehrung 

Aber die christliche und echt katholische Marienverehrung hat natürlich viel 
tiefere Wurzeln im Eigentlichen der christlichen Botschaft. Der Rückgang der 
Marienverehrung ist im letzten eine Anzeige für einen Rückgang in unserer 
Fähigkeit, das eigentlich Christliche existentiell und religiös zu realisieren, so 
sehr es selbstverständlich begrüßenswert ist, daß in der heutigen kirchlichen 
Frömmigkeit Auswüchse und falsche Akzentuierungen in der Marienfröm- 
migkeit zurückgebildet wurden, die manchmal den Eindruck machen konnten, 
in dieser Frömmigkeit werde die radikale Beziehung zu dem unbegreiflichen 
Gott ersetzt durch eine Frömmigkeit, die sich nur noch auf die machtvolle 
Wirklichkeit der •unbefleckten Jungfrau" bezieht. 

Solidarität mit den Verstorbenen 

Zunächst einmal: Haben wir noch ein echtes, von den Grundüberzeugungen 
des Christentums her uns zugemutetes Verhältnis zu unseren Toten? Oder 
leugnen wir zwar als Christen nicht ihre bleibende Gültigkeit und Wirklichkeit 
vor Gott durch den Tod hindurch, verzichten aber auf eine lebendige Bezie- 
hung zu ihnen? Glauben wir und realisieren wir religiös die •Gemeinschaft der 
Heiligen", die lebendige Verbundenheit aller Menschen, die in Gottes heiliger 
Liebe geborgen und vereint sind, gleichgültig, ob sie auf Erden leben oder 
schon ihre Vollendung gefunden haben? Eine modernste Theologie geht zwar 
davon aus, daß man die ganze christliche Überzeugung und die Möglichkeit ei- 
nes theologischen Redens auf unserer Solidarität mit den in dieser Geschichte 
Zu-kurz-Gekommenen und Toten basieren könne und müsse; daß man nur in 
einem letztlich banalen und inhumanen Egoismus auf diese Solidarität verzich- 
ten könne, indem man die frühere Geschichte der Toten und in der Geschichte 
Zu-kurz-Gekommenen zum Humus herabwürdige, auf dem das armselige 
Glück von uns, den späteren und dem künftigen Paradies Nähergekommenen, 
erblühe. Aber ist eine solche Solidarität mit den Toten eine Wirklichkeit in un- 
serem religiösen Leben? Leben die Toten noch für uns oder sind sie gleichsam 
ohne Rest aus unserem Daseinskreis ausgeschieden? Hat der Mensch der 
Großstadt noch ein Bedürfnis zum Gräberbesuch wie der Bauer früher am 



Karl Rahner 166 

Sonntag nach dem Gottesdienst? Die Berufung auf die Unmenge historischer 
Monographien und auf die Heldenverehrung, die sich auf diese Weise aus- 
spricht, nützt für unsere Frage nichts. Denn diese Heldenverehrung der Heili- 
gen oder sonstiger bedeutsamer Menschen in der Geschichte mag zwar auch 
noch den lebendigen Vollzug einer menschlichen Möglichkeit anzeigen, der al- 
len Lobes würdig ist, aber diese Verehrung richtet sich doch nur auf eine ge- 
schichtliche Vergangenheit, gleichgültig, ob sie sich auf einen Napoleon oder 
Bodelschwingh oder auf einen Charles de Foucauld oder einen Maximilian 
Kolbe bezieht. Eine Beziehung zu einer jetzt lebenden und in Gott vollendeten 
Persönlichkeit ist damit noch nicht gegeben. 

Lebendige Beziehung zu den Verstorbenen 

Die katholische Lehre von der Gemeinschaft der Heiligen, von der Einheit der 
streitenden und der in Gott vollendeten Kirche, von der Heiligenverehrung, ja 
von ihrem •Kult", sagt aber doch gerade, daß wir in unserem religiösen Leben 
es fertigbringen können und sollen, eine lebendige Beziehung zu einem leben- 
digen, ja endgültig vollendeten Menschen zu realisieren, auch wenn er schein- 
bar durch das Tor des Todes hindurch uns in eine unendliche Ferne hinein ent- 
rückt zu sein scheint. Natürlich können wir bei dieser Forderung uns nicht auf 
die Praxis moderner Spiritisten berufen. Sie meinen, durch ihre Medien einen 
direkten Kontakt mit Verstorbenen herstellen zu können, und begegnen dann 
doch nur Menschen, die nicht wirklich die Enge und Kümmerlichkeit unseres 
diesseitigen Lebens überwunden haben; der christliche Glaube hingegen sucht 
in der Verehrung der Heiligen und in einer lebendigen Beziehung zu allen, die 
in Gottes Gnade und Liebe vollendet sind, Menschen, die wirklich in die 
Namenlosigkeit des Geheimnisses eingegangen sind, das wir Gott nennen. 

Damit haben wir schon die fundamentale Schwierigkeit berührt, die uns 
heute diese lebendige Beziehung zu den Toten, die leben, fast unmöglich zu 
machen scheint, eine Schwierigkeit, die früher offenbar nicht so empfunden 
wurde • wobei allerdings diese größere Leichtigkeit und Selbstverständlich- 
keit, die lebendige Existenz der Toten religiös zu realisieren, nicht ohne weite- 
res für die Menschen früherer Zeiten spricht, sondern auch teilweise in einem 
Mangel der religiösen Realisation der Unbegreiflichkeit und Unverfügbarkeit 
Gottes ihre Ursache haben kann. Aber wir haben heute von den Plausibilitäten 
unseres eigenen Empfindens her den Eindruck, die Toten verschwänden in der 
Namenlosigkeit und Unverfügbarkeit Gottes, und zwar gerade dann um so ra- 
dikaler, je mehr wir sie bei Gott selber und nicht in irgendeiner bloß kreatürli- 
chen Vollendung angekommen glauben. Aber gerade an diesem Punkt prote- 
stiert nun der christliche Glaube gegen diese unsere Plausibilitäten, nach de- 
nen wir, die endlichen Kreaturen, um so mehr ausgelöscht wären, je mehr die 
Unendlichkeit und Unbegreiflichkeit Gottes in unsere Existenz einbricht. 



Mut zur Marienverehrung 167 

Der christliche Glaube sagt - auch wenn diese Botschaft unseren Geist und 
unser Herz zu überanstrengen scheint -, daß beides in Einheit wahr ist: daß 
Gott alles in allem ist und daß dennoch dann, wenn er in seiner Absolutheit 
wirklich bei uns angekommen ist, wir gerade so bestehen und vollendet wer- 
den. Der christliche Glaube sagt, daß Gott keine Konkurrenz zu der von ihm 
verschiedenen Kreatur ist. Der christliche Glaube bekennt, daß Gott als er sel- 
ber mit seiner Unendlichkeit und Unbegreiflichkeit im Lande unserer End- 
lichkeit ankommen könne - er selber bei uns selber -, ohne daß er verendlicht 
werden müsse oder wir vergehen müßten in der brennenden Unbedingtheit 
seiner Göttlichkeit. Von da aus also gebietet uns der radikale Optimismus des 
Christentums, Gott als ihn selber dort zu suchen, wo nach unserer kümmerli- 
chen und resignierenden Meinung er gar nicht sein könne, ohne diese Endlich- 
keit selber aufzulösen, gebietet uns, Gott bei uns auf Erden und nicht nur in 
seinem eigenen Himmel zu suchen. 

Heiligenverehrung 

Von daher nur kann die katholische Heiligenverehrung in ihrem letzten Sinn 
verstanden werden. Sie ist der Lobpreis der Ankunft Gottes beim Menschen. 
Heiligenverehrung bejaht gewiß den Menschen, seine endgültige Rettung bei 
Gott, die endgültige Vollendung der Geschichte eines Menschen auf dieser 
Erde, zielt auf den konkreten Menschen, wie er uns aus seiner Geschichte be- 
kannt ist und mit dieser Geschichte als vollendet bekannt wird. Aber diese 
Vollendung ist letztlich radikal Gott selber, der nicht eine geschöpfliche Wirk- 
lichkeit zur Vollendung des Menschen schafft, sondern seine eigene Wirklich- 
keit und Herrlichkeit dem Menschen mitteilt und so diesen durch sich selber 
vollendet. Darum ist Heiligenverehrung etwas, das innerhalb der eigentlich- 
sten Theologie bleibt, ist eine Aussage über die Geschichte Gottes selber, der 
in Vollendung der Menschwerdung seines ewigen Logos sich dem Menschen 
selber mitteilt und so wahrhaftig in dieser Geschichte der Heiligen seine eigene 
Geschichte hat und vollendet. Heiligenverehrung bedeutet darum, daß wir 
Gott in seiner eigenen Herrlichkeit finden und preisen dort, wohin er sich sel- 
ber herabgelassen hat. Man kann die Heiligenverehrung nur verstehen, wenn 
man glaubend begreift, daß Gott nicht nur der über alle geschöpfliche Wirk- 
lichkeit unendlich Erhabene und so Anzubetende ist, sondern in seiner Gnade 
die innerste Wirklichkeit seiner Geschöpfe werden wollte in einer wahren 
Auswirkung und Vollendung der Menschwerdung des ewigen Wortes. Gott 
und seine Welt fallen gewiß nicht in einer schlechten Identität zusammen, aber 
man darf sie auch dort, wo die Welt vollendet ist und in Wahrheit von Gott im 
Menschgewordenen als seine eigene Wirklichkeit angenommen ist, nicht ein- 
fach bloß nebeneinander denken, sondern man kann Gott finden, wo man dem 
begnadeten, erlösten und vollendeten Menschen begegnet. Da ist der Höhe- 



Karl Rahner 168 

punkt der Einheit von Gottes- und Nächstenliebe erreicht, da darf man im Un- 
gestüm der Liebe, die Gott und Mensch vereint, fast so etwas tun, wie Gott und 
Mensch verwechseln, weil die wirklich innerste Mitte des Menschen in Gnade 
Gott selber ist. 

Von einer solchen Theologie der Heiligenverehrung, von einer Theologie 
des Abstieges Gottes in die Welt und einer radikalsten Solidarität Gottes mit 
dem Menschen her ist zunächst die Marienverehrung zu verstehen. Wenn es 
ein Finden Gottes im geliebten konkreten, von Gottes eigener Wirklichkeit er- 
füllten Menschen geben darf und gibt, dann gilt das natürlich vor allem einmal 
von der heiligen Jungfrau und Mutter Jesu, der Gebenedeiten unter den Frau- 
en, die nach dem Wort der Schrift von allen Geschlechtern selig zu preisen ist. 

Die heilsgeschichtliche Bedeutung Marias 

Aber bevor wir die Theologie der Heiligenverehrung nur als selbstverständlich 
auch auf Maria anwenden, ist die Marienverehrung noch in ganz anderer 
Weise zu begründen und verständlich zu machen. Die Heiligenverehrung 
meint ja nicht den abstrakten Begriff des Menschen, sondern die konkreten 
Menschen mit ihrer konkreten und vollendeten Geschichte. Alle Heiligen sind 
zwar vollendet, aber jeder in seiner letztlich einmaligen Weise, jeder mit seiner 
eigenen, für ihn selbst und für alle anderen bedeutsamen Geschichte, jeder in 
seiner ihm von Gott verfügten Eigenart, in der er von allen anderen Vollende- 
ten neidlos in der Einheit der allumfassenden und gerade so Eigenart gewäh- 
renden Liebe Gottes anerkannt wird. Darum muß die heilsgeschichtliche Ei- 
genart und Bedeutung der heiligen Jungfrau für alle Menschen zuerst ausge- 
sagt werden, bevor die Marienverehrung in der Einheit mit der allgemeinen 
Heiligenverehrung theologisch begriffen werden kann. 

Gewiß ist Maria die demütige Magd des Herrn. Wir tun ihrer Ehre keinen 
Abbruch, wenn wir sie zunächst sehen als das bescheidene Mädchen, als die 
arme und unbedeutende Frau unter vielen Frauen, in einem verlorenen Win- 
kel der Welt. Wir tun ihrer Ehre keinen Abbruch, wenn wir sie zunächst einmal 
auch geistig und religiös in dem Kreis frommer Frauen ihres Volkes und ihrer 
Zeit belassen. Aber ohne solche bescheidene Menschlichkeit mirakulös aufzu- 
heben, kann Gottes Gnadenmacht in einem solchen Menschen Großes und das 
Größte wirken, wenn er in seiner Gnade sich herabneigt zur Niedrigkeit seiner 
Magd. Und so hat diese Gnade in Maria bewirkt, daß sie glaubend in Freiheit 
die Menschwerdung des ewigen Gottes in sich selbst eingelassen hat, um diese 
letzte Nähe Gottes weiterzuschenken an die Welt. 

Sie ist gewiß nicht die letztlich eigenständige Partnerin im Dialog zwischen 
Gott und der Welt, in dem das Heil der Welt verhandelt wird. Ihre Freiheit und 
ihr freies Ja sind gewiß selbst noch einmal das gnadenhafte Geschenk der sou- 



Mut zur Marienverehrung 169 

veränen Liebe Gottes, die keine Ursache außer ihr selbst hat. Aber die Gnade 
Gottes setzt eben selber menschliche Freiheit und ihre Zustimmung zu dieser 
Gnade Gottes; die Gnade Gottes selber macht, daß sie einen echten Partner 
sich selber gegenüber hat. Sie ist darum erst dann wirklich in der allmächtigen 
Übermacht, die ihr zukommt, anerkannt und gepriesen, wenn sie in dem freien 
Partner, der ihr gegenübersteht, erkannt wird, weil eben diese Gnade noch 
einmal ein freies Ja zu ihr selbst bewirken kann. 

Und so steht Maria an der Stelle, an der ein kleiner und unbedeutender 
Mensch dennoch für das Heil der gesamten Menschheit die fleischgewordene 
Gnade zuerst in ihrem Glauben und dann in ihrem gebenedeiten Schoß frei an- 
genommen hat, für sich und uns. Der eine Mittler zwischen Gott und Mensch 
konnte es bewirken, daß dieser Mensch frei angenommen wird, daß seine freie 
Annahme noch einmal Gnade ist und umgekehrt die Gnade zur freien An- 
nahme ihrer selber wurde. An diesem einmaligen Punkt der Heilsgeschichte 
von universaler Bedeutung für alle Zeiten und Räume der Menschheitsge- 
schichte steht Maria. Sie ist nicht die Gnade, sie ist nicht der eine Mittler, sie ist 
aber die freie Annahme der Gnade und des Mittlers, die sich in der einen 
Heilsgeschichte für uns alle einmal ereignet hat. In diesem Sinne ist sie in 
Wahrheit die Gottesgebärerin, die Gottesmutter, auch wenn natürlich die 
Gottheit ihres Kindes nicht die Frucht ihres Leibes ist. 

Ob man Maria Miterlöserin und Mittlerin aller Gnaden nennen mag, wie 
man es schon vorgeschlagen hat und es auch in päpstlichen Erklärungen von 
sekundärer Art geschehen ist, oder ob man dies vermeiden will, um Mißver- 
ständnisse und Verdunkelungen der einen einzigen Mittlerschaft Jesu Christi 
zu vermeiden, das ist keine entscheidende Frage für Glaube und Theologie. 
Auf jeden Fall aber erkennt der christkatholische Glaube Maria eine einzigar- 
tige und einmalige Stelle in der einen Heilsgeschichte zu, in der schließlich ja 
alle für alle eine solidarische Heilsgemeinschaft bilden. Sie ist die zweite Eva, 
die Mutter Jesu und so aller Glaubenden. Ihr Ja, durch das hindurch ihr nach 
dem Wort des Engels geschah, begründet für den Christen Grund und Dimen- 
sion seines Heiles mit, wenn er wirklich in Jesus Christus seinen Heiland und 
Erlöser und die unüberbietbare Nähe Gottes zu ihm in der Geschichte glaubt, 
weil dieser Jesus zwar selbst seiner Mutter dieses Ja schenkte, aber eben durch 
dieses Ja hindurch in diese Welt eintrat. 

Zur Gleichwertigkeit von Mann und Frau 

Wenn wir heute zutiefst von der Gleichwertigkeit und Gleichberechtigung der 
Geschlechter überzeugt sind, im Unterschied zu der antiken Anthropologie, 
die in der Theologiegeschichte noch lange massiv weitergewirkt hat und so 
auch zu beklagenswerten und zu überwindenden Abwertungen der Frau ge- 



Karl Rahner 1 70 

führt hat, dann sind wir als Christen und Theologen heute gewiß gefragt, wie 
sich denn diese unsere Wertung der Geschlechter und die Gleichwertigkeit der 
Frau in unserer Theologie der Heilsgeschichte auswirke und zur Geltung brin- 
ge. Dann stellt sich uns doch, wenn wir ehrlich sind, zunächst einmal eine nicht 
ganz selbstverständlich zu beantwortende Frage, warum wir den einen Mittler 
gerade in einem Mann zu erkennen haben und nicht ebenso selbstverständlich 
in einer Frau. Wir werden dann gewiß sagen, daß die Männlichkeit des einen 
Mittlers für seine universale Heilsbedeutung für uns alle letztlich unerheblich 
sei und eben zu den kontingenten Einzelbestimmtheiten gehöre, die das ewige 
Wort Gottes so oder so annehmen muß, wenn es in einer zahlenmäßig einen 
Menschennatur unsere Geschichte ergreifen will. Oder wir werden diese Frage 
wenigstens in gelassenem Gehorsam der souveränen Verfügung Gottes anver- 
trauen, zumal wir ja auch nicht gefragt werden konnten, ob wir als Mann oder 
als Frau Mensch werden wollten mit der Unbegrenztheit unserer, alle Ge- 
schlechtsdifferenz übergreifenden, wenn auch nicht aufhebenden Bestim- 
mung. Wir müssen in diesem Zusammenhang auch bedenken, daß die wahre 
menschliche Wirklichkeit auch des Mittlers Jesus Christus mit jener göttlichen 
Selbstmitteilung, Gnade genannt, erfüllt werden mußte, wie sie allen Men- 
schen, ob Mann oder Frau, von Gott zugedacht ist. Wenn wir unter diesen 
Voraussetzungen die einmalige und unersetzliche Stellung und Funktion der 
Heiligen Jungfrau bedenken, werden wir wohl nicht mehr sagen können, daß 
man in der alle Menschen solidarisch umfassenden Heilsgeschichte von 
Glaube und Theologie her der Frau eine geringere Funktion und Aufgabe zu- 
erkennen müsse als dem Mann. 

Allerdings meine ich, daß heute von unserer für uns gültigen Anthropologie 
her jede christliche Theologie vor die Frage gestellt ist, welchen Rang in der 
Heilsgeschichte sie der Frau zuzuerkennen vermag. Die traditionelle katholi- 
sche Theologie hat in ihrer Mariologie die Eigenart und Einmaligkeit der Frau 
im allgemeinen schon gewürdigt und muß diesen ihren marianischen Grundan- 
satz nur noch weiter und unbefangener als bisher im Ganzen der Theologie und 
des christlichen Lebens entfalten. 

Heiligenverehrung und Marienverehrung aufgrund der endgültigen 
Gerettetheit in Gott 

Wenn die Marienverehrung sich zunächst einmal durch die Theologie der Hei- 
ligenverehrung im allgemeinen verständlich zu machen sucht, dabei aber dann 
eben die einmalige heilsgeschichtliche Funktion Marias glaubend realisiert, 
dann kann ein Verständnis dieser Marienverehrung gewonnen werden. Dieje- 
nige Heilsgeschichte, die die Dimension und Situation der Gewinnung des 
Heiles und der menschlichen Vollendung für jeden von uns begründet, ist nicht 



Mut zur Marienverehrung 171 

untergegangen in bloßer Gewesenheit, sondern lebt real in Endgültigkeit in all 
den Menschen, die schon in Gott vollendet sind und gerade in Gottes scheinbar 
nur -schweigenden Unbegreiflichkeit endgültig zu ihrer höchsten Wirklichkeit 
gekommen sind. Auf diese realen Menschen zielt die Heiligenverehrung und 
findet in ihnen Gott selbst, dessen Gnade in ihnen Wirklichkeit und Vollen- 
dung gefunden hat. Und so eben auch in Maria, und zwar, indem dabei auch 
ihre einmalige Stellung in der Heilsgeschichte für uns glaubend realisiert wird. 
Denn die selig Geretteten sind ja keine abstrakten Schemen von gleicher Art, 
sondern die konkreten Menschen, in denen ihre irdische Geschichte in deren 
Einmaligkeit gerettet und endgültig geworden ist. Wir haben schon gesagt, daß 
in etwa eine solche Beziehung zu diesen endgültig gewordenen Menschen für 
uns heute eine Schwierigkeit bedeutet, die unsere ganze religiöse Kraft heraus- 
fordert, damit die schweigende Unendlichkeit Gottes, in die die Toten einge- 
gangen sind, diese nicht auslöscht, sondern erst recht bestätigt und in sich und 
für uns gültig macht. Aber ein solches Vermögen, die einzelnen noch in der 
weiselosen Wirklichkeit Gottes zu sehen und Gott zuzutrauen, diese einzelnen 
nicht in sich untergehen, sondern in ihrer Einzelheit aufgehen zu lassen zu 
Endgültigkeit, ist für den Christen doch grundsätzlich schon garantiert, weil er 
ja mindestens dem verklärten Menschen Jesus gegenüber ein solches Verhält- 
nis realisiert, in dem dieser Mensch noch immer in der Unbegreiflichkeit Got- 
tes erkennbar und geliebt bleibt und darin gerade die höchste Macht Gottes 
über alle Unendlichkeitsmetaphysik hinaus angenommen wird. 

Konkrete Marienverehrung 

Wie weit dies dem einzelnen Christen in seiner religiösen Entwicklung tat- 
sächlich gelingt, wie deutlich oder nur sehr schwach und dunkel es ihm gelingt, 
gewissermaßen die einzelnen seligen Menschen in der überlichten Finsternis 
Gottes noch auszumachen, ohne sie dabei gleichsam zu magisch wirksamen 
Untergöttern zu verfälschen, das ist eine Frage der religiösen Individualge- 
schichte, die man nicht für alle auf einmal in gleicher Weise beantworten kann. 
Im Hause seines Vaters, sagt Jesus, sind viele Wohnungen, und nicht jeder hat 
jedes Charisma, das der Heilige Geist Menschen mitteilen kann. Es ist einer- 
seits durchaus legitim, wenn jemand bescheiden und nüchtern von sich zugibt, 
ein bestimmtes Charisma, das er bei einem anderen neidlos anerkennt und be- 
wundert, nicht oder höchstens sehr rudimentär zu besitzen, vorausgesetzt, daß 
er andererseits sich nicht grundsätzlich und radikal gegen ein solches Charisma 
verschließt, wenn es ihm in seiner religiösen Lebensgeschichte durch die 
Gnade Gottes angeboten wird. So ist es auch bei der Marienverehrung. 

Vielleicht ist sie bei einem nur sehr keimhaft gegeben, in einem guten Wil- 
len, sich nicht grundsätzlich skeptisch oder hochmütig über die Marienvereh- 



Karl Rahner 1 72 

rung anderer in der Kirche erhaben zu fühlen. Man kann ein guter Christ sein 
in der katholischen Kirche, auch wenn man in sich selber wenig von jener glau- 
bensmäßig tiefen und herzensmäßig begeisterten Verehrung der Heiligen 
Jungfrau entdecken kann, die man an anderen beobachtet. Man hat gewiß das 
Recht, bestimmte Formen der Marienverehrung abzulehnen, wie auch das 
Zweite Vatikanische Konzil betont, wenn solche Formen in Aberglauben abir- 
ren oder zu Praxen greifen, die mit der Einmaligkeit des Mittlertums Jesu Chri- 
sti oder der freien Souveränität der göttlichen Gnade in Widerspruch stehen 
und der absurden Meinung huldigen, man könne sich der Liebe Marias eher 
vergewissern als der grundlosen Barmherzigkeit und Liebe des ewigen Gottes. 

Aber wenn man sich redlich und nüchtern einen gewissen Abstand zwischen 
der eigenen religiösen Praxis und einer an sich legitimen Marienverehrung ein- 
gesteht, und wenn man dieses Eingeständnis sich ruhig machen darf, dann soll 
man daraus doch kein Prinzip machen, sondern sich offenhalten für eine Wei- 
terentwicklung seines religiösen Lebens, in der auch eine intensivere und aus- 
drücklichere Marienverehrung ihren Platz haben kann. Denn für ein wirklich 
radikal christliches Verhältnis des Menschen zu Gott ist es, wie jetzt schon oft 
betont, nicht so, daß die Menschen untergehen, wenn und je mehr sie sich Gott 
und seiner Unbegreiflichkeit nahen. 

Und überdies ist nicht zu übersehen, daß in der einen Gemeinschaft der Hei- 
ligen, in dem mystischen Leibe Christi, die einzelnen je verschiedene Befähi- 
gungen und Aufgaben haben, daß also der Kirche als ganzer eine Befähigung 
und Aufgabe der Marienverehrung zukommen kann, die nicht im gleichen 
Maße auch die Befähigung und Aufgabe jedes einzelnen sein muß. Die Kirche 
als ganze hat eine Beziehung zu Maria, auch wenn dieselbe Beziehung nicht in 
der gleichen Ausdrücklichkeit und Intensität dem einzelnen zugemutet wer- 
den kann. Die Kirche als ganze hat von Anbeginn schon Maria verehrt und ge- 
priesen, wie schon die Evangelien bei Lukas und bei Johannes es bezeugen. 
Man mag von dem Titel Marias als der •Mutter der Kirche", den das Konzil 
vermied und den Papst Paul VI. dennoch aufgriff, denken, wie man will, bezüg- 
lich seines genaueren Inhaltes und seiner Verständlichkeit; die Kirche als 
ganze hat auf jeden Fall in allen Zeiten, wenn natürlich auch in einer wechsel- 
vollen Geschichte mit immer wieder anderen Akzentsetzungen, die Heilige 
Jungfrau verehrt. Dieser Lobpreis Marias gehört einfach in das Selbstver- 
ständnis der Kirche hinein, denn die Kirche ist trotz aller bleibenden Bedroht- 
heit und Sündigkeit in ihrer noch andauernden Geschichte eben doch die hei- 
lige Gemeinschaft derer, die nicht nur an eine abstrakte Heilsmöglichkeit glau- 
ben, sondern in Hoffnung davon überzeugt sind, daß die Macht der Gnade 
Gottes diese Möglichkeit an ihnen auch tatsächlich in Wirklichkeit umsetzt. 
Daher gehört die Anerkennung der siegreichen Ankunft der Macht Gottes in 
der Gefährdung unserer Existenz zum Selbstverständnis der Kirche. 



Maria und der Geist 173 

Wie aber sollte sie deutlicher und konkreter dieses ihr Selbstverständnis, das 
Gottes Gnade preist, realisieren als dadurch, daß sie einen Menschen nennt, in 
dem dieses Wunder siegreicher Gnade Gottes in allen Dimensionen dieses 
Menschen sich ereignet hat und der gerade so zu ihr, der Kirche, selbst gehört? 
Indem die Kirche Maria preist und ehrt, nimmt sie konkret und beim Namen 
genannt das entgegen, was Gott an ihr, der Kirche getan hat und tut bis zum 
Ende der Zeiten. Die Kirche erfüllt die Prophezeiung Marias, daß alle Ge- 
schlechter sie seligpreisen werden, weil Gott die Niedrigkeit seiner Magd ange- 
schaut hat. Und indem die Kirche Maria so preist, wird sie ihrer eigenen Beru- 
fung konkret und nicht bloß in abstrakter Theorie inne, der Berufung, daß 
Gott in ihr alles in allem wird und doch gerade so die selige Gültigkeit der Men- 
schen erreicht wird. 

Maria und der Geist 
Hans Urs von Balthasar, Basel 

Die Trinität Gottes bleibt auch in ihrer Zuwendung zur Welt (als •ökonomi- 
sche") ein so tiefes Geheimnis, daß wir nur stammelnd davon reden können. 
Was wir mit Zuversicht sagen dürfen, ist, daß von den göttlichen Hypostasen 
nur der •Sohn" Mensch geworden ist, und daß er uns vom Vater her den göttli- 
chen Geist gesandt und in die Herzen eingesenkt hat, damit wir überhaupt fä- 
hig würden, ihn als den Sohn Gottes des Vaters zu erkennen (1 Kor 12,3), mit 
ihm zusammen aus dem Schoß des Vaters •wiedergeboren" zu werden (Joh 
3,3) und so mit dem göttlichen Geist •Abba, Vater!" beten zu können (Gal 
4,6; Rom 8,15). 

Ferner ist deutlich, daß das Mysterium der Dreieinigkeit sich (nach der wun- 
derbaren lukanischen Komposition der Verkündigungsszene) erstmals über 
der Jungfrau in Nazaret gelüftet hat: •Der Herr ist mit dir", spricht der Engel 
sie an, ohne Zweifel der Herr, den sie kennt, der Gott Israels, den Jesus in be- 
sonderer Weise seinen Vater nennen wird. Auf ihr Erschrecken und Nachden- 
ken hin, wie sie sich der Forderung dieser Anrede gegenüber verhalten soll, 
lautet die Antwort: •Du wirst den Sohn des Allerhöchsten gebären", der zu- 
gleich der verheißene messianische Erbe Davids sein wird. Und da sie ange- 
sichts dieser überwältigenden Ankündigung nochmals um das rechte Verhal- 
ten fragt, wird als abschließende Auskunft die Überschattung des Heiligen 
Geistes genannt, die zugleich die Begründung für das Unfaßliche bietet: 




