
Maria und der Geist 173 

Wie aber sollte sie deutlicher und konkreter dieses ihr Selbstverständnis, das 
Gottes Gnade preist, realisieren als dadurch, daß sie einen Menschen nennt, in 
dem dieses Wunder siegreicher Gnade Gottes in allen Dimensionen dieses 
Menschen sich ereignet hat und der gerade so zu ihr, der Kirche, selbst gehört? 
Indem die Kirche Maria preist und ehrt, nimmt sie konkret und beim Namen 
genannt das entgegen, was Gott an ihr, der Kirche getan hat und tut bis zum 
Ende der Zeiten. Die Kirche erfüllt die Prophezeiung Marias, daß alle Ge- 
schlechter sie seligpreisen werden, weil Gott die Niedrigkeit seiner Magd ange- 
schaut hat. Und indem die Kirche Maria so preist, wird sie ihrer eigenen Beru- 
fung konkret und nicht bloß in abstrakter Theorie inne, der Berufung, daß 
Gott in ihr alles in allem wird und doch gerade so die selige Gültigkeit der Men- 
schen erreicht wird. 

Maria und der Geist 
Hans Urs von Balthasar, Basel 

Die Trinität Gottes bleibt auch in ihrer Zuwendung zur Welt (als •ökonomi- 
sche") ein so tiefes Geheimnis, daß wir nur stammelnd davon reden können. 
Was wir mit Zuversicht sagen dürfen, ist, daß von den göttlichen Hypostasen 
nur der •Sohn" Mensch geworden ist, und daß er uns vom Vater her den göttli- 
chen Geist gesandt und in die Herzen eingesenkt hat, damit wir überhaupt fä- 
hig würden, ihn als den Sohn Gottes des Vaters zu erkennen (1 Kor 12,3), mit 
ihm zusammen aus dem Schoß des Vaters •wiedergeboren" zu werden (Joh 
3,3) und so mit dem göttlichen Geist •Abba, Vater!" beten zu können (Gal 
4,6; Rom 8,15). 

Ferner ist deutlich, daß das Mysterium der Dreieinigkeit sich (nach der wun- 
derbaren lukanischen Komposition der Verkündigungsszene) erstmals über 
der Jungfrau in Nazaret gelüftet hat: •Der Herr ist mit dir", spricht der Engel 
sie an, ohne Zweifel der Herr, den sie kennt, der Gott Israels, den Jesus in be- 
sonderer Weise seinen Vater nennen wird. Auf ihr Erschrecken und Nachden- 
ken hin, wie sie sich der Forderung dieser Anrede gegenüber verhalten soll, 
lautet die Antwort: •Du wirst den Sohn des Allerhöchsten gebären", der zu- 
gleich der verheißene messianische Erbe Davids sein wird. Und da sie ange- 
sichts dieser überwältigenden Ankündigung nochmals um das rechte Verhal- 
ten fragt, wird als abschließende Auskunft die Überschattung des Heiligen 
Geistes genannt, die zugleich die Begründung für das Unfaßliche bietet: 



Hans Urs von Balthasar 174 

•Darum wird das gezeugte Heilige Sohn Gottes genannt werden." (Lk 
1,26-35) 

Da eine solche Einigung mit dem göttlichen Geist bisher nie stattgefunden 
hat, obschon die alttestamentlichen Propheten und auch Könige in einer be- 
sonderen Beziehung zum Geist standen1, muß das Verhältnis zwischen Maria 
und dem Geist als etwas Einzigartiges gelten. Zudem ist der Geist für uns die 
geheimnisvollste Hypostase in Gott, deshalb bleibt auch sein Verhältnis zu 
Maria schwer erhellbar. 

Wir beginnen am besten mit einer negativen Eingrenzung. Maria ist sicher 
die Mutter des einen und unteilbaren, jetzt menschwerdenden Sohnes, so daß 
der Titel Theotokos, Gottesmutter, ihr zurecht zukommt. Aber daß ihr Gott 
der Vater den •Samen" des Sohnes nicht direkt, sondern durch den Heiligen 
Geist einsenkt, verbietet uns, sie als Braut oder Gattin des Vaters zu bezeich- 
nen. Anderseits wird durch das Versöhnungswerk Jesu Christi die einst schon 
bildlich als Gattin Jahwes bezeichnete Synagoge in einer ganz neuen, auf 
Kreuz und Eucharistie gründenden Weise als Kirche dem Sohn als leibhaftige 
Braut angetraut (vgl. Eph 5,21-32) und Maria vom Gekreuzigten (gleichsam 
als Urbild und Kern) durch ihre Einigung mit dem Liebesjünger in diese Kir- 
che eingewiesen (vgl. Joh 19,26f), so daß sie in einem (weit übergeschlechtli- 
chen Sinn) als die urbildliche Braut Christi bezeichnet werden muß, was uns 
gleichzeitig verbietet, sie voreilig die Braut des Heiligen Geistes zu nennen. 
Wir erfahren damit, wie sehr uns die Worte zur Bezeichnung eines so einmali- 
gen Geschehens ermangeln; denn es handelt sich freilich um eine echte leibli- 
che Befruchtung, an der der Vater (als der ewige Erzeuger des Sohnes), der 
Sohn (als der in den Schoß der Jungfrau Gelegte) und der Geist (als der Wirker 
der Befruchtung) gleicher Weise beteiligt sind, was uns aber auch nicht berech- 
tigt, Maria als die Braut der Trinität zu bezeichnen. Wir müssen uns beschei- 
den; wenn die Heilige Schrift das Wort Brautschaft so klar dem Verhältnis 
Christus-Kirche vorbehält, zumal dort, wo die Kirche •immaculata, unbe- 
fleckt" (Eph 5,27) ist, das heißt im vollen Gehorsam des gehorsam-liebenden 
Jaworts ihrem Herrn und Bräutigam zugestaltet, dann gehört Marias Braut- 
schaft und Fruchtbarkeit als Urbild in dieses Verhältnis hinein. 

In diesem Kontext soll deshalb auch Marias Verhältnis zum Heiligen Geist 
entfaltet werden. 

1. Als erstes erfolgt im Jawort Marias ohne Zweifel die überschwengliche 
Vollendung des alttestamentlichen, von Abraham her begründeten Aktes des 
Glaubens, der alle Rechtfertigung des Menschen vor Gott begründet (Gen 
15,6 = Rom 4,3). Es geht nicht nur, wie in manchen Marienbüchern gezeigt 

1 Vgl. Henri Cazelles, Alttestamentliche Christologie, Einsiedeln 1983. 



Maria und der Geist 175 

wird, um den Höhepunkt einer Reihe weiblicher Vorbilder im Alten Bund. Es 
geht auch nicht nur darum, in Maria den Gipfel des prophetischen Geistbesit- 
zes einzelner Gestalten Israels festzustellen2. Man kann, wie die Väter es viel- 
fach tun, auf das •Magnificat" verweisen, worin Maria abschließend die von 
Abraham herkommende Heilsgeschichte zusammenfaßt und dazu noch ihre 
eigene Verehrung weissagt, wird aber dabei nicht vergessen, daß, wenn hier 
eine Art Gemälde der inneren Verfassung Marias geboten wird, die literari- 
sche Form ohne Zweifel vom Evangelisten stammt. Man kann auch, wie heu- 
tige Exegese es tut, in dem gebärenden Weib der Apokalypse zunächst die alt- 
testamentliche Gottesgemeinde sehen, die aber in die Kirche Christi übergeht 
(Apk 12,17), wobei Maria als die leibliche Gebärerin des Messiaskindes den 
Mittel- und Übergangspunkt bildet. In ihr ist aller bisher auf Erden ansatz- 
weise vorhandene echte Glaube zusammengefaßt und in das vollkommene Ja- 
wort hinein gebündelt, da sie mit ihrem ganzen leib-geistigen Sein (•unbe- 
fleckte Empfängnis") reine Bereitschaft für Gottes Wort ist und damit die 
gnadenhaft geschenkte Voraussetzung dafür, daß dieses Wort nicht nur 
•Geist" (wie z.B. in den Psalmen), sondern •Fleisch" werden kann. Aus die- 
sem Grund fällt auch mit dem Ereignis •Jawort-Inkarnation" der Aufgang des 
trinitarischen Mysteriums (als Endpunkt der alttestamentlichen Gottesoffen- 
barung) über und in Maria zusammen. 

So legt sich der Gedanke nahe, daß das Ineinanderwirken des Geistes, der 
der Jungfrau den Keim ihres Sohnes einsenkt, dem Jawort dieser Jungfrau 
viel enger zugestaltet ist, als man gemeinhin annimmt; dies muß von beiden 
Seiten her aufgezeigt werden. 

Der Geist als dritte Hypostase in Gott ist für uns nur von zwei entgegenge- 
setzten Bestimmungen her faßbar: er ist der Überschwang der subjektiven 
Liebe zwischen Vater und Sohn, aber er ist auch deren objektiver Zeuge und 
deren Verwandlung in eine an die Welt verschenkbare objektive Gabe: hierin 
ist er, die subjektive Liebe mit-vermittelnd, die wahrheitsgemäße (gehorsame) 
Aktualisierung der göttlichen Liebe in der Welt. Somit wäre es einseitig, die 
Geistgegenwart mehr im Subjektiv-Charismatischen innerhalb der Kirche se- 
hen zu wollen als in ihrer objektiven Institution und in der Einheit von Weis- 
heit und Gehorsam (1 Kor 2-3)3. Wo die immanente Trinität sich - bei der 
Menschwerdung des Sohnes - zur Welt hin öffnet, ist der Geist primär - dem 
Auftrag des dreieinigen Vaters gemäß - der gesendete, gehorsame Träger des 

2 Alois Grillmeier, Maria Prophetin. Eine Studie zu einer messianisch-patristischen Mariologie, in: 
Mit ihm und in ihm, Freiburg 1975,198-216. Der Autor dieser kostbaren Textsammlung weiß am 
besten, wie partiell der von ihm herausgestellte Gesichtspunkt der Väter ist; das Verhältnis Ma- 
ria-Geist ist •von der heutigen Theologie noch nicht eingeholt, geschweige denn zu Ende geführt" 
(214). 
3 Zum Weisheitsaspekt der Mariologie vgl.: Louis Bouyer, Le Träne de la Sagesse, Paris 1957. 



Hans Urs von Balthasar \ 76 

göttlichen Samens und seiner Aktualisierung im Schoß des Jawortes, und so 
entspricht dieses Jawort als die vom Geschöpf geforderte objektive Haltung 
gehorsamen Geschehenlassens durchaus dem Wirken des Geistes. Das subjek- 
tive Erleben des sich vollziehenden Wunders in Maria bleibt dem beidseitig 
objektiven Moment durchaus untergeordnet und braucht dieses keineswegs 
erfahrungshaft einzuholen; vielleicht erfolgt dies erst im Himmel. 

Aber da der Geist als der (subjektiv-objektive) Ausdruck des Liebesver- 
hältnisses Vater-Sohn die absolute Wahrheit und Weisheit Gottes ist, muß 
auch das vollkommene Einverstandensein mit seinem Wirken, die marianische 
Gehorsamsbereitschaft für Gott, der Inbegriff der Weisheit sein, noch über 
den alttestamentlichen Weisheitsbegriff hinaus, der vor allem an der Einsicht 
in das Wesen des Geschaffenen und - später - der in der Schöpfungs- und Ge- 
schichtswelt investierten göttlichen Weisheit ausgerichtet war. 

Dies führt uns geradenwegs zum zweiten Gesichtspunkt. 

2. Das Menschwerdungsgeschehen bildet den Ausgangspunkt der durch den 
Sohn zu erwirkenden Versöhnung der Welt mit Gott: durch den in der Nacht 
des Kreuzes sich vollendenden, immer vom Geist geführten Gehorsam an den 
Vater, dessen Versöhnungswillen der Sohn in allem offenbart. Die Weisheit 
des Gehorsams aber besteht mehr im Tun und Geschehenlassen als im Erken- 
nen (oder gar Ermessen-wollen) der Gründe. Der Sohn überläßt dem Vater 
das Wissen um die •Stunde", in der seine Sendung allererst zu ihrem sinnvol- 
len Abschluß gelangt (obschon der Sohn gerade dann den Sinn nicht mehr se- 
hen wird). Deshalb führt der Geist die Mutter jetzt ganz in die Weisheit des 
vollkommenen, geschehenlassenden Gehorsams hinein. 

Das ist für sie erstens ein Sich-führen-Lassen zu Elisabet, nach Betlehem, 
nach Ägypten und zurück, später von den Verwandten zu Jesus, der sie nicht 
aufnimmt, dann ein Geführtwerden unter das Kreuz, ein wortloses sich an den 
neuen Sohn Johannes, somit in die Kirche hinein, Verfügenlassen. Und dies 
mit einem Übergewicht von nicht-verstehendem Gehorsam über die Einsicht 
(•sie verstanden nicht": Lk 2,50). 

Es ist zweitens, tiefer, ein Auswirken des verheißenen •Schwertes" in der 
Weise, wie der Sohn sie, die leibliche Mutter, dazu verwendet, Demonstra- 
tionsobjekt für (alttestamentliches) •Fleisch und Blut" zu sein, von dem die 
neue Christusgemeinschaft sich abtrennt: Jesus verläßt sie (Mt 4,13), weist 
ihre Bitte in Kana zunächst zurück (Joh 2,4), nimmt sie, da sie ihn besucht, 
nicht auf (Mt 12,46-50), lenkt die Seligsprechung Marias durch die Frau aus 
dem Volk ins Allgemeine ab (Lk 11,27). Er weiß, daß er mit ihrem immer gül- 
tigen Jawort auch für eine solche Verwendung rechnen kann, die ihre wahre 
Stellung im Neuen Bund nur tiefer verhüllt (auch dort, wo die •unbefleckte 
Empfängnis" sich dem Gesetz gehorsam •reinigen" läßt: Lk 2,22). Nur kraft 



Maria und der Geist 177 

ihrer Geistbegabung war eine solche vorzeitige Führung auf den Kreuzweg für 
Maria durchzuhalten. Diese Führung durch einen ganz objektivierten Heiligen 
Geist - in Nichtverstehen und tiefer Angst um das Geschick des Sohnes - war 
notwendig: während Jesus in seinen unvollkommenen Jüngern erst Umrisse 
der kommenden Kirche gestaltet, läßt er die Objektivität dieser Kirche gleich- 
zeitig verborgenerweise in Maria, die er als •Immaculata, unbefleckte" (Eph 
5,27) zu deren Zentrum bestimmen wird, in dieser angstvollen Weise heran- 
reifen. Unter dem Kreuz vollendet sich beides gleichzeitig: sowohl das endlich 
erreichte Zusammenfallen der beiden •Stunden" (vgl. Joh 2,4): Jesus, vom 
Vater verlassen, verläßt seine Mutter, damit beide in der Verlassenheit eins 
seien (Joh 19,26: •Weib, siehe da deinen Sohn"), wie die vollkommene Ab- 
scheidung der Mutter in die Kirche hinein: sie wird fortan Mitte dessen, was 
•Leib" und •Braut" Christi sein wird. 

Im •Kirche-werden" der Mutter vollendet sich drittens ihr geistgeführtes 
Geschehenlassen. Im gemeinsamen Schoß der Kirche betend (Apg 1,14) emp- 
fängt sie den Heiligen Geist und wird so, als Urbild der Kirche Christi, zu dem, 
was sie, als persönliches Urbild des begnadeten Glaubens, immer schon war. 
Hier liegen, fast unlüftbar, die Geheimnisse ihrer verborgenen Gegenwart in 
den kirchlichen Mysterien: wird die Kirche im •Wasserbad" der Taufe zur 
•Immaculata" •gereinigt" (Eph 5,26), so wird sie zu dem, was sie in Maria 
immer schon war. Werden Brot und Wein durch die Herabkunft des Geistes 
zum Leib Christi, so ist dieser Leib der immer schon aus dem Heiligen Geist 
und Maria Gewordene; dieser Aspekt, daß nicht allein der Geist, sondern auch 
der Verzicht Marias ihn zum kirchlich verschenkten Leib werden läßt, darf 
nicht vergessen werden. Das Ein-Leib-Werden Christi mit der Kirche hat zur 
Voraussetzung, daß er neun Monate mit der Jungfrau zusammen Ein Leib war, 
worin auch, wie die Väter hervorheben, das endzeitliche jungfräuliche Braut- 
geheimnis (Eph 5; Apk 21) sich vorweg abzeichnet. Weil die Empfängnis und 
Geburt des Sohnes viel mehr war als ein bloß fleischliches Ereignis, genügt es 
nicht, das Verhältnis Maria-Kirche so darzustellen, als ob Maria leiblich das 
•Haupt", die Kirche geistlich (in Sakrament und Wort) dessen •Glieder" ge- 
biert; vielmehr bewegen sich beide im Heiligen Geist erfolgenden Ereignisse 
bis zur Deckung aufeinander zu: in Marias fruchtbarem Jawort liegt der Keim, 
der sich organisch zur ganzen Catholica auswächst, und in der Kirche liegt eine 
Dynamik, die sie eschatologisch ihren verborgenen Ursprung, das Jawort von 
Nazaret •ohne Makel und Runzel", einholen läßt. 

Nur muß dieses Zueinander ganz ins Trinitarische zurückversetzt werden: 
das Ganze ist Leibwerdung des Sohnes Gottes - und dies besagt Leibhaftwer- 
dung seines Pneuma -, um den nie einholbaren Ursprung aller Liebe zu offen- 
baren, den Vater. 




