Maria und der Geist 173

Wie aber sollte sie deutlicher und konkreter dieses ihr Selbstverstindnis, das
Gottes Gnade preist, realisieren als dadurch, daf sie einen Menschen nennt, in
dem dieses Wunder siegreicher Gnade Gottes in allen Dimensionen dieses
Menschen sich ereignet hat und der gerade so zu ihr, der Kirche, selbst gehort?
Indem die Kirche Maria preist und ehrt, nimmt sie konkret und beim Namen
genannt das entgegen, was Gott an ihr, der Kirche getan hat und tut bis zum
Ende der Zeiten. Die Kirche erfiillt die Prophezeiung Marias, daf} alle Ge-
schlechter sie seligpreisen werden, weil Gott die Niedrigkeit seiner Magd ange-
schaut hat. Und indem die Kirche Maria so preist, wird sie ihrer eigenen Beru-
fung konkret und nicht blo in abstrakter Theorie inne, der Berufung, daf3
Gottinihr alles in allem wird und doch gerade so die selige Giiltigkeit der Men-
schen erreicht wird.

Maria und der Geist

Hans Urs von Balthasar, Basel

Die Trinitidt Gottes bleibt auch in ihrer Zuwendung zur Welt (als ,,0konomi-
sche‘‘) ein so tiefes Geheimnis, daB} wir nur stammelnd davon reden kénnen.
Was wir mit Zuversicht sagen diirfen, ist, dal von den gottlichen Hypostasen
nur der ,,Sohn‘*“ Mensch geworden ist, und daf3 er uns vom Vater her den gottli-
chen Geist gesandt und in die Herzen eingesenkt hat, damit wir iilberhaupt fa-
hig wiirden, ihn als den Sohn Gottes des Vaters zu erkennen (1 Kor 12,3), mit
ihm zusammen aus dem Schof} des Vaters ,,wiedergeboren‘ zu werden (Joh
3,3) und so mit dem gottlichen Geist ,,Abba, Vater!‘‘ beten zu kdnnen (Gal
4,6; Rom 8,15).

Ferner ist deutlich, da} das Mysterium der Dreieinigkeit sich (nach der wun-
derbaren lukanischen Komposition der Verkiindigungsszene) erstmals iiber
der Jungfrau in Nazaret geliiftet hat: ,,Der Herr ist mit dir*‘, spricht der Engel
sie an, ohne Zweifel der Herr, den sie kennt, der Gott Israels, den Jesus in be-
sonderer Weise seinen Vater nennen wird. Auf ihr Erschrecken und Nachden-
ken hin, wie sie sich der Forderung dieser Anrede gegeniiber verhalten soll,
lautet die Antwort: ,,Du wirst den Sohn des Allerhdchsten gebiren, der zu-
gleich der verheiflene messianische Erbe Davids sein wird. Und da sie ange-
sichts dieser iiberwiltigenden Ankiindigung nochmals um das rechte Verhal-
ten fragt, wird als abschlieBende Auskunft die Uberschattung des Heiligen
Geistes genannt, die zugleich die Begriindung fiir das Unfaflliche bietet:



Hans Urs von Balthasar 174

»,Darum wird das gezeugte Heilige Sohn Gottes genannt werden.* (Lk
1,26-35)

Da eine solche Einigung mit dem gottlichen Geist bisher nie stattgefunden
hat, obschon die alttestamentlichen Propheten und auch Kénige in einer be-
sonderen Beziehung zum Geist standen?, muB das Verhiltnis zwischen Maria
und dem Geist als etwas Einzigartiges gelten. Zudem ist der Geist fiir uns die
geheimnisvollste Hypostase in Gott, deshalb bleibt auch sein Verhiltnis zu
Maria schwer erhellbar.

Wir beginnen am besten mit einer negativen Eingrenzung. Maria ist sicher
die Mutter des einen und unteilbaren, jetzt menschwerdenden Sohnes, so daB3
der Titel Theotokos, Gottesmutter, ihr zurecht zukommt. Aber daB ihr Gott
der Vater den ,,Samen‘‘ des Sohnes nicht direkt, sondern durch den Heiligen
Geist einsenkt, verbietet uns, sie als Braut oder Gattin des Vaters zu bezeich-
nen. Anderseits wird durch das Versohnungswerk Jesu Christi die einst schon
bildlich als Gattin Jahwes bezeichnete Synagoge in einer ganz neuen, auf
Kreuz und Eucharistie griindenden Weise als Kirche dem Sohn als leibhaftige
Braut angetraut (vgl. Eph 5,21-32) und Maria vom Gekreuzigten (gleichsam
als Urbild und Kern) durch ihre Einigung mit dem Liebesjiinger in diese Kir-
che eingewiesen (vgl. Joh 19,26f), so daB sie in einem (weit iibergeschlechtli-
chen Sinn) als die urbildliche Braut Christi bezeichnet werden mufB, was uns
gleichzeitig verbietet, sie voreilig die Braut des Heiligen Geistes zu nennen.
Wir erfahren damit, wie sehr uns die Worte zur Bezeichnung eines so einmali-
gen Geschehens ermangeln; denn es handelt sich freilich um eine echte leibli-
che Befruchtung, an der der Vater (als der ewige Erzeuger des Sohnes), der
Sohn (als der in den SchoB der Jungfrau Gelegte) und der Geist (als der Wirker
der Befruchtung) gleicher Weise beteiligt sind, was uns aber auch nicht berech-
tigt, Maria als die Braut der Trinitit zu bezeichnen. Wir miissen uns beschei-
den; wenn die Heilige Schrift das Wort Brautschaft so klar dem Verhiltnis
Christus—Kirche vorbehilt, zumal dort, wo die Kirche ,,immaculata, unbe-
fleckt** (Eph 5,27) ist, das heifit im vollen Gehorsam des gehorsam-liebenden
Jaworts ihrem Herrn und Bréutigam zugestaltet, dann gehort Marias Braut-
schaft und Fruchtbarkeit als Urbild in dieses Verhiltnis hinein.

In diesem Kontext soll deshalb auch Marias Verhiltnis zum Heiligen Geist
entfaltet werden,

1. Als erstes erfolgt im Jawort Marias ohne Zweifel die iiberschwengliche
Vollendung des alttestamentlichen, von Abraham her begriindeten Aktes des
Glaubens, der alle Rechtfertigung des Menschen vor Gott begriindet (Gen
15,6 = Rom 4,3). Es geht nicht nur, wie in manchen Marienbiichern gezeigt

t Vgl. Henri Cazelles, Alttestamentliche Christologie, Einsiedeln 1983,



Maria und der Geist 175

wird, um den Hohepunkt einer Reihe weiblicher Vorbilder im Alten Bund. Es
geht auch nicht nur darum, in Maria den Gipfel des prophetischen Geistbesit-
zes einzelner Gestalten Israels festzustellen2. Man kann, wie die Viter es viel-
fach tun, auf das ,,Magnificat* verweisen, worin Maria abschlieSend die von
Abraham herkommende Heilsgeschichte zusammenfafit und dazu noch ihre
eigene Verehrung weissagt, wird aber dabei nicht vergessen, daf3, wenn hier
eine Art Gemilde der inneren Verfassung Marias geboten wird, die literari-
sche Form ohne Zweifel vom Evangelisten stammt. Man kann auch, wie heu-
tige Exegese es tut, in dem gebdrenden Weib der Apokalypse zunéchst die alt-
testamentliche Gottesgemeinde sehen, die aber in die Kirche Christi iibergeht
(Apk 12,17), wobei Maria als die leibliche Gebérerin des Messiaskindes den
Mittel- und Ubergangspunkt bildet. In ihr ist aller bisher auf Erden ansatz-
weise vorhandene echte Glaube zusammengefat und in das vollkommene Ja-
wort hinein gebiindelt, da sie mit ihrem ganzen leib-geistigen Sein (,,unbe-
fleckte Empfingnis*“) reine Bereitschaft fiir Gottes Wort ist und damit die
gnadenhaft geschenkte Voraussetzung dafiir, dafl dieses Wort nicht nur
,Geist” (wie z. B. in den Psalmen), sondern ,,Fleisch werden kann. Aus die-
sem Grund fillt auch mit dem Ereignis ,,Jawort-Inkarnation‘‘ der Aufgang des
trinitarischen Mysteriums (als Endpunkt der alttestamentlichen Gottesoffen-
barung) iiber und in Maria zusammen.

So legt sich der Gedanke nahe, dafl das Ineinanderwirken des Geistes, der
der Jungfrau den Keim ihres Sohnes einsenkt, dem Jawort dieser Jungfrau
viel enger zugestaltet ist, als man gemeinhin annimmt; dies muf3 von beiden
Seiten her aufgezeigt werden.

Der Geist als dritte Hypostase in Gott ist fiir uns nur von zwei entgegenge-
setzten Bestimmungen her faBbar: er ist der Uberschwang der subjektiven
Liebe zwischen Vater und Sohn, aber er ist auch deren objektiver Zeuge und
deren Verwandlung in eine an die Welt verschenkbare objektive Gabe: hierin
ister, die subjektive Liebe mit-vermittelnd, die wahrheitsgemiBe (gehorsame)
Aktualisierung der gottlichen Liebe in der Welt. Somit wire es einseitig, die
Geistgegenwart mehr im Subjektiv-Charismatischen innerhalb der Kirche se-
hen zu wollen als in ihrer objektiven Institution und in der Einheit von Weis-
heit und Gehorsam (1 Kor 2-3)3. Wo die immanente Trinitét sich — bei der
Menschwerdung des Sohnes — zur Welt hin dffnet, ist der Geist primir — dem
Auftrag des dreieinigen Vaters gemil} — der gesendete, gehorsame Triger des

2 Alois Grillmeier, Maria Prophetin. Eine Studie zu einer messianisch-patristischen Mariologie, in:
Mitihm und in ihm, Freiburg 1975, 198-216. Der Autor dieser kostbaren Textsammlung weill am
besten, wie partiell der von ihm herausgeslellte Gesichtspunk! der Viiter ist; das Verhiltnis Ma-
ria—Geist ist ,,von der heutigen Theologie noch nicht eingeholt, geschweige denn zu Ende gefiihrt*
(214).

3 Zum Weisheitsaspek! der Mariologie vgl.: Louis Bouyer, Le Trone de la Sagesse, Paris 1957.



Hans Urs von Balthasar 176

gottlichen Samens und seiner Aktualisierung im Schof3 des Jawortes, und so
entspricht dieses Jawort als die vom Geschopf geforderte objektive Haltung
gehorsamen Geschehenlassens durchaus dem Wirken des Geistes. Das subjek-
tive Erleben des sich vollziehenden Wunders in Maria bleibt dem beidseitig
objektiven Moment durchaus untergeordnet und braucht dieses keineswegs
erfahrungshaft einzuholen; vielleicht erfolgt dies erst im Himmel.

Aber da der Geist als der (subjektiv-objektive) Ausdruck des Liebesver-
héltnisses Vater—Sohn die absolute Wahrheit und Weisheit Gottes ist, muf3
auch das vollkommene Einverstandensein mit seinem Wirken, die marianische
Gehorsamsbereitschaft fiir Gott, der Inbegriff der Weisheit sein, noch iiber
den alttestamentlichen Weisheitsbegriff hinaus, der vor allem an der Einsicht
in das Wesen des Geschaffenen und - spater — der in der Schépfungs- und Ge-
schichtswelt investierten gottlichen Weisheit ausgerichtet war.

Dies fithrt uns geradenwegs zum zweiten Gesichtspunkt.

2. Das Menschwerdungsgeschehen bildet den Ausgangspunkt der durch den
Sohn zu erwirkenden Versohnung der Welt mit Gott: durch den in der Nacht
des Kreuzes sich vollendenden, immer vom Geist gefiihrten Gehorsam an den
Vater, dessen Versohnungswillen der Sohn in allem offenbart. Die Weisheit
des Gehorsams aber besteht mehr im Tun und Geschehenlassen als im Erken-
nen (oder gar Ermessen-wollen) der Griinde. Der Sohn iiberldBt dem Vater
das Wissen um die ,,Stunde®, in der seine Sendung allererst zu ihrem sinnvol-
len Abschluf} gelangt (obschon der Sohn gerade dann den Sinn nicht mehr se-
hen wird). Deshalb fiihrt der Geist die Mutter jetzt ganz in die Weisheit des
vollkommenen, geschehenlassenden Gehorsams hinein.

Das ist fiir sie erstens ein Sich-fithren-Lassen zu Elisabet, nach Betlehem,
nach Agypten und zuriick, spiter von den Verwandten zu Jesus, der sie nicht
aufnimmt, dann ein Gefiihrtwerden unter das Kreuz, ein wortloses sich an den
neuen Sohn Johannes, somit in die Kirche hinein, Verfiigenlassen. Und dies
mit einem Ubergewicht von nicht-verstehendem Gehorsam iiber die Einsicht
(,,sie verstanden nicht*“: Lk 2,50).

Es ist zweitens, tiefer, ein Auswirken des verheilenen ,,Schwertes‘ in der
Weise, wie der Sohn sie, die leibliche Mutter, dazu verwendet, Demonstra-
tionsobjekt fir (alttestamentliches) ,,Fleisch und Blut“ zu sein, von dem die
neue Christusgemeinschaft sich abtrennt: Jesus verldft sie (Mt 4,13), weist
ihre Bitte in Kana zunéchst zuriick (Joh 2,4), nimmt sie, da sie ihn besucht,
nicht auf (Mt 12,46-50), lenkt die Seligsprechung Marias durch die Frau aus
dem Volk ins Allgemeine ab (Lk 11,27). Er weiB3, daB er mit ihrem immer giil-
tigen Jawort auch fiir eine solche Verwendung rechnen kann, die ihre wahre
Stellung im Neuen Bund nur tiefer verhiillt (auch dort, wo die ,,unbefleckte
Empfiangnis* sich dem Gesetz gehorsam ,,reinigen‘ 1d8t: Lk 2,22). Nur kraft



Maria und der Geist 177

ihrer Geistbegabung war eine solche vorzeitige Fithrung auf den Kreuzweg fiir
Maria durchzuhalten. Diese Fiihrung durch einen ganz objektivierten Heiligen
Geist — in Nichtverstehen und tiefer Angst um das Geschick des Sohnes — war
notwendig: wihrend Jesus in seinen unvollkommenen Jiingern erst Umrisse
der kommenden Kirche gestaltet, 148t er die Objektivitat dieser Kirche gleich-
zeitig verborgenerweise in Maria, die er als ,,Immaculata, unbefleckte* (Eph
5,27) zu deren Zentrum bestimmen wird, in dieser angstvollen Weise heran-
reifen. Unter dem Kreuz vollendet sich beides gleichzeitig: sowohl das endlich
erreichte Zusammenfallen der beiden ,,Stunden* (vgl. Joh 2,4): Jesus, vom
Vater verlassen, verli3t seine Mutter, damit beide in der Verlassenheit eins
seien (Joh 19,26: ,,Weib, siehe da deinen Sohn*), wie die vollkommene Ab-
scheidung der Mutter in die Kirche hinein: sie wird fortan Mitte dessen, was
,,Leib* und ,,Braut“ Christi sein wird.

Im ,,Kirche-werden* der Mutter vollendet sich drittens ihr geistgefiihrtes
Geschehenlassen. Im gemeinsamen Schof der Kirche betend (Apg 1,14) emp-
fiangt sie den Heiligen Geist und wird so, als Urbild der Kirche Christi, zu dem,
was sie, als personliches Urbild des begnadeten Glaubens, immer schon war.
Hier liegen, fast unliiftbar, die Geheimnisse ihrer verborgenen Gegenwart in
den kirchlichen Mysterien: wird die Kirche im ,,Wasserbad* der Taufe zur
»Immaculata® ,,gereinigt** (Eph 5,26), so wird sie zu dem, was sie in Maria
immer schon war. Werden Brot und Wein durch die Herabkunft des Geistes
zum Leib Christi, so ist dieser Leib der immer schon aus dem Heiligen Geist
und Maria Gewordene; dieser Aspekt, daf3 nicht allein der Geist, sondern auch
der Verzicht Marias ihn zum kirchlich verschenkten Leib werden 1aBt, darf
nicht vergessen werden. Das Ein-Leib-Werden Christi mit der Kirche hat zur
Voraussetzung, dall er neun Monate mit der Jungfrau zusammen Ein Leib war,
worin auch, wie die Viter hervorheben, das endzeitliche jungfrauliche Braut-
geheimnis (Eph 5; Apk 21) sich vorweg abzeichnet. Weil die Empfiangnis und
Geburt des Sohnes viel mehr war als ein blof3 fleischliches Ereignis, geniigt es
nicht, das Verhiltnis Maria—Kirche so darzustellen, als ob Maria leiblich das
»Haupt*, die Kirche geistlich (in Sakrament und Wort) dessen ,,Glieder** ge-
biert; vielmehr bewegen sich beide im Heiligen Geist erfolgenden Ereignisse
bis zur Deckung aufeinander zu: in Marias fruchtbarem Jawort liegt der Keim,
der sich organisch zur ganzen Catholica auswéchst, und in der Kirche liegt eine
Dynamik, die sie eschatologisch ihren verborgenen Ursprung, das Jawort von
Nazaret ,,ohne Makel und Runzel*, einholen 14ft.

Nur muB dieses Zueinander ganz ins Trinitarische zuriickversetzt werden:
das Ganze ist Leibwerdung des Sohnes Gottes — und dies besagt Leibhaftwer-
dung seines Pneuma —, um den nie einholbaren Ursprung aller Liebe zu offen-
baren, den Vater.





