,»... damit Gott alles in allem sei** (1 Kor 15,28)

Wie Gott seine Schépfung vollenden mochte

Hans Hacker, Koln

Der Sinn der Schépfung

Es gibt einen Urdrang im Menschen: das Gestalten. Am stiarksten ist er beim
Kiinstler ausgepragt. Was einer innerlich erlebt, mochte er aussagen, offenba-
ren, zum Ausdruck bringen, mitteilen, auch andere erleben lassen, und erst
dadurch gewinnt die innere Erfahrung volle Wirklichkeit. So gestaltete
Michelangelo seinen Moses, Beethoven seine Symphonien. Welcher Reich-
tum, welche Gewalt des Erlebens, welch Wogen und Dringen mu8 in diesen
Menschen gelebt haben, das sie zu solchen Schopfungen befihigte.

Gottes Kunstwerk fiir uns ist die Schopfung. Kein Mensch wird jemals die
Wirklichkeit Gottes ergriinden konnen. Aber an seiner Schopfung erkennen
wir, wie gewaltig er ist, welch inneres Driangen ihn bewegt haben muf (um es
menschlich auszudriicken), diese Welt zu schaffen?.

So zeigt die sich auftuende Bliite uns Gottes innere Schonheit, das Toben
und Branden des Meeres die Gewalt seines Erlebens. Die ragenden Berge sind
ein Bild seiner Festigkeit und Erhabenheit. Die Grenzenlosigkeit des Alls ist
ein Bild seiner eigenen Unendlichkeit.

Und was Gott in der materiellen Welt nicht darstellen kann, mochte er auf-
leuchten lassen in uns. DafB} er Geist ist, daB er gut ist, selbstlos, wohlwollend,
liebenswiirdig, da3 er wahr ist, gerade, getreu, daB er das Verstehen ist, das
Erbarmen, daB er die Liebe ist — das alles mochte er aufleuchten lassen in der
geistigen Schopfung, im Menschen2. GewiB, Gott muB sich nicht ,,offenba-
ren*, um er selbst zu sein. Im Sohn besitzt der Vater das ,, Kunstwerk** seiner

t,,Das Zweite, das beim Werke Gottes nicht fehlen konnte, war die Offenbarung der gottlichen
Vollkommenbheiten, vor allem der Macht, Weisheit und Giite. Die Offenbarung wird Gottes du-
Bere Ehre genannt, da durch sie Gott gelobt wird. DaB aber Gott die Anerkennung und Liebe sei-
ner Vollkommenheiten, oder mit anderen Worten, seine dulere Ehre wirklich beabsichtigt hat,
steht liber allem Zweifel. Das zeigt die Betrachtung der geschaffenen Dinge, die wesensnotwendig
Gottes Vollkommenheiten offenbaren.* (Neuner/Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden
der Lehrverkiindigung, Regensburg 21948 [= NR], Nr. 186) ,,Seit Erschaffung der Welt wird
seine unsichtbare Wirklichkeit an den Werken der Schopfung mit der Vernunft wahrgenommen,
seine ewige Macht und Gottheit.* (R6m 1,20)

2 ,,Dieser allein wahre Gott schuf ... nicht, um seine Seligkeit zu mehren, noch um sich Vollkom-
menheit zu erwerben, sondern um seine Vollkommenheit zu offenbaren durch die Giiter, die er
den Geschopfen mitteilt ... aus dem Nichts in gleicher Weise beide Ordnungen der Schépfung, die
geistige und die korperliche, d. h. die Engelwelt und die irdische Welt, und dann die Menschen-
welt.” (NR, Nr. 191)



,, damit Gott alles in allem sei* 179

schopferischen Kraft. Im Geist wird das Mitteilen und Bewundern zu einem
ewigen rauschenden Leben. Aber auch in der Schopfung ist Gott der Kiinstler,
wir sind sein Werk. Solange unser irdisches Leben dauert, ist er in uns an der
Arbeit. Wir sollensein Bild werden, sein Aufleuchten, sein Sichtbarwerden. Er
will in uns sich selbst wiederfinden. In uns mochte er wie in einem Spiegel sich
tiber seinen eigenen Anblick freuen. Ein Jubelruf Gottes sollen wir sein, AuB3e-
rung und Ausdruck seiner GroBle, seiner Freude und seiner Seligkeit.

Das innergottliche Leben

Was vom Sich-Auswirken und Sichtbarwerden Gottes in seiner Schopfung gilt,
findet sich viel erhabener noch in Gott, in den geheimnisvollen Tiefen seines
Lebens.

Wir bleiben uns dabei dessen bewuf3t, da3 dies nur ein ganz unzureichender
Versuch sein kann, aus unserer eigenen menschlichen Erfahrung heraus uns
ein wenig hineinzudenken und hineinzutasten in Gottes verborgenste Tiefen.
Wir diirfen es, weil Gottes Offenbarung selbst uns dazu anleitet.

Der erste, dem wir in der Tiefe der Gottheit begegnen, ist der Vater. Er be-
sitzt die gottliche Natur in ihrer ganzen Fiille. Keiner hat ihm je etwas gegeben
von seiner unbegrenzten Macht und Herrlichkeit und Seligkeit. Er verdankt
niemandem etwas. Erist ursprungslos. Er ist der Urgrund und die Fiille von al-
lem3.

Doch so gewaltig ist das, was er innerlich erlebt; es ergeht ihm so dhnlich wie
uns Menschen, wenn unser inneres Gliick iibergrofl wird. Dann kénnen wir gar
nicht mehr an uns halten. Wir miissen es aussprechen. Wir miissen es hinausru-
fen, so daB unsere Freude allen vernehmbar wird und sich nach auen kundtut.

Was der Vater in diesem seinem Freudenruf zum Ausdruck bringt, ist sein
ganzes inneres Erleben, seine Sicherheit, sein MachtbewuBtsein, sein unendli-
cher Friede, seine gottliche Seligkeit. Dieses Wort aber, das der Vater hinaus-
jubelt und in dem er sein ganzes Wesen und Erleben ausspricht, ist das ewige
innerg6ttliche Wort. Indem er dieses Wort ausspricht, schenkt er sich selbst
und sein Wesen hin. Nichts behélt er zuriick von dem, was er selber ist und was
er hat. Indem er sich an seinen Sohn hinschenkt, gibt er ihm Dasein, gibt er ihm
Anteil an seinem eigenen Sein und seinem eigenen Leben, gibt er ihm sich
selbst ganz und gar. Dieses Wort aber, das der Vater ausspricht, lautet und be-
sagt nichts anderes als: ,,Mein Sohn‘‘4.

3 ,,Was der Valer ist oder hal, hal er nichf von einem anderen, sondern aus sich, er ist ein ursprung-
loser Ursprung.* (NR, Nr. 162)

4 ,,Esis1 also klar, daB der Sohn ohne alle Einschrinkung in seiner Geburl das Wesen des Vaters
empfing und so Vater und Sohn dasselbe Wesen haben.* (NR, Nr. 156)



Hans Hicker 180

So steht dieser vor ihm, sein Sohn, sein Kind. Er weiB3, daB er sein Dasein,
sein Leben, den unendlichen Reichtum seines gottlichen Wesens dem Vater
verdankt. Er weif3, daB der Vater in seinem Antlitz die eigenen Ziige aufleuch-
tensieht. Er weil}, da in ihm, in seinem Wesen, dem Vater die eigene unendli-
che Herrlichkeit begegnet, daf3 er der Ruhm, die Freude, die Seligkeit seines
Vaters ist>. Und im BewuBtsein von all dem und zutiefst ergriffen von unendli-
cher Dankbarkeit tritt der Sohn hin vor seinen Vater, bricht in unendlichen,
unbeschreiblichen, gottlichen Jubel® aus, ruft ein Wort, das alle Ewigkeiten
durchhallt, ein Wort, das die unendlichen Abgriinde der Gottheit durchdringt
und erfiillt, ein Wort, das das Herz des Vaters bis in seine letzte Tiefe hinein er-
greift und erschiittert; dieses Wort heifit: ,,Mein Vater‘. Dieses Wort ist er
selbst, der Sohn. In ihm schenkt sich der Sohn in maBloser Liebe ganz und rest-
los an seinen Vater zurlick”. Er will sein, was er ist: des Vaters, Verherrlichung
des Vaters, sein Ruhm, seine Freude. Sich selbst vergessend sieht und kennt er
nur den Vater®, will er nur, was der Vater will. Er ist nur fiir den Vater da. Er
stellt sich ihm ganz zur Verfiigung. Alles Tun des Sohnes ist nur das eine: Aus-
fithrung der Pline des Vaters, Erfiillung seiner innersten Wiinsche.

Freilich gibt es in Gott aufgrund der einen Natur der drei Personen nur ein
gemeinsames Tun und Handeln. Doch gibt es in der vollkommenen Liebe un-
ter uns nicht schon ein Gleichnis dafiir, wenn wir eins werden im Willen, eins
im gemeinsamen Uberlegen und Tun??

Das ist die Vollendung des Vaters: die Seligkeit, einen solchen Sohn zu be-
sitzen; und das ist die Vollendung und die Seligkeit des Sohnes: das Wissen,
Sohn eines solchen Vaters zu sein, in dessen Armen er Heimat, Geborgenheit,
ewige Freude und Seligkeit findet. Das ist also das ewige, zeitlose Einander-

5,,Erist der Abglanz seiner Herrlichkeit und das Abbild seines Wesens. (Hebr 1,3) ,,Er ist das
Ebenbild des unsichtbaren Gottes.« (Kol 1, 15)

6 ,,... Gesprich, das zwischen Vater und Sohn im Heiligen Geiste immerfort gefiihrt wird.” ,,Der
Sohn gibt sich an den Vater hin, indem er das Wort des Vaters aufnimmf und dem Vater antwor-
tel.* ,,Vater und Sohn vollziehen das Gesprich in der Liebe, die der Heilige Geist ist.* (Michael
Schmaus, Katholische Dogmatik 1V/2, Miinster 41953, 228)

7 ,,Der Sohn empfingt die ganze Fiille des Gottseins vom Vater und schenkt sich ihm wieder zu-
riick.* (Schmaus, Dogmatik I, [s. Anm. 6], 1938, 239) ,,... Heiligen Geist, dem sie (Vater und
Sohn) sich wechselseitig als Band ihrer unendlichen Liebe schenken ... ewigen Liebe, welches
Christus als Sohn Gottes zu seinem Vater trdgt. (Matthias J. Scheeben, Die Mysterien des
Christentums, Mainz 21898, 398)

8 ,Dadurch, daB der Sohn den Willen des Vaters so vollbringt, wie er im Vater ist, ist auch der
Wille Gottes im Willen des Sohnes, und der Wille des Sohnes entfernt sich nicht vom Willen des
Vaters. Konsequent dazu sind nie zwei Willen da, sondern nur einer. Weil also nur ein Wille ist,
konnte der Sohn auch die Worte sprechen: Ich und der Vater sind eins. Alles ist Wille des Vaters,
was im Sohn geschieht, da ja das Wollen Gottes, das im Sohne geschieht, das tut, was der Wille
Gottes selbst verlangt. Allein der Sohn erfiillt den ganzen Willen des Vaters.** (Alois Lieske, Die
Theologie der Logosmystik bei Origenes, Miinchen 1938, 198)

9 ,,Es ist auch unser Glaube, da} die ganze Dreifaltigkeil die Fleischwerdung des Sohnes Gottes
bewirkt habe, denn die Werke der heiligen Dreifaltigkeit sind untrennbar.* (NR, Nr. 287)



,, damit Gott alles in allem sei** 181

Gehoren und Einander-Zujubeln von Vater und Sohn. Das ist das Wunder der
urgewaltigen, unsagbaren und unbegreiflichen Liebe in Gott.

Dieses Wunder der Liebe ist der Heilige Geist1?; denn so gewaltig ist dieser
Feuerbrand der Liebe, der da auflodert zwischen dem Vater und dem Sohn,
daB diese Liebe eine eigene neue gottliche Person ist. Es ist ein Geist, eine Ge-
sinnung, die iiber beide kommt und sie bis in ihre letzten Tiefen ergreift und er-
fiillt. Er ist die zur gottlichen Person gewordene Liebe in Gott. In diesem Gei-
ste der Liebe kommt das Leben Gottes zum AbschluB, kommt Gott zur Voll-
endung. Der Geist ist die Vollendung Gottes!!.

Das dreifaltige Leben Gottes und die Schépfung

Zwischen den Seinsstrukturen des Gottessohnes und der Schopfung besteht
eine Analogie. Der Sohn ist Bild und Gleichnis des Vaters. Er ist in seinem We-
sen des Vaters Freude und Verherrlichung. Im BewuBtsein dessen wendet er
sich in Dankbarkeit zuriick an den Vater. Er will sein, was er ist, des Vaters,
sein Eigentum, seine Freude. Er kennt nur den Willen des Vaters. Seine Voll-
endung findet er in der Liebe des Heiligen Geistes.

Entsprechendes gilt von der Schopfung. Auch sie ist Bild ihres Ursprungs,
Gottes Eigentum, seine Verherrlichung, seine Freude. Und im BewuBtsein all
dessen kann auch sie in Dankbarkeit zu ihrem Ursprung sich zuriickwenden
und sich zurtickschenken an den, von dem sie alles hat und dem sie gehort. Sie
kann Gottes Willen als fiir sich magebend anerkennen, Gott verfiigen lassen,
d. h. Gottes Willen erfiillen, Gott dienen. Und das alles in Vollendung ist die
Liebe.

Der Ort also, wo das geschopfliche Sein innerhalb des Seins Gottes seinen
Platz hat, ist der Sohn'2. Der Mensch ist eingeladen, in und mit dem Sohne zu

10 ... da er (der Hl. Geist) als die Liebe oder die Heiligkeit beider (Vater und Sohn) angesehen
werden muB.* (NR, Nr. 147)

1 Sicher wird Karl Rahner mit diesen Uberlegungen iiber das Trinilitsgeheimnis nicht einver-
standen sein; vgl. Mysterium Salutis 11, 342 ff; oder Rahner/Vorgrimler, Kleines Theologisches
Wérterbuch, Stichwort: ,,Dreifaltigkeit*. Nach Rahner ist der ,,Person‘‘-Begriff des Konzils von
Chalkedon und unser heutiger verschieden. Es gibt nur ein SelbstbewuBtsein in Gott, wie nur eine
Natur und einen Willen. Eine Ich-Du-Beziehung zwischen den Personen wie auch ein gegenseiti-
ges Sich-Beschenken oder Miteinander-Sprechen in Golt scheint damil nicht méglich zu sein. Wie
sehr Rahner selber mit dieser Trinitaistheologie und ihren Folgerungen unzufrieden ist, sagt er
selber in Schriften zur Theologie IV, 103ff: Zum dogmatischen Traktat ,,de Trinitate”.

Hans Urs von Balthasar schreibt dazu in Theodramatik 111, 298 ff: ,,Der VermittlungsprozeB in

Gott behilt deshalb etwas seltsam Formales, das nicht als unendliches Urbild der 6konomischen
Selbstverschwendung Gottes glaubhaft wird. Der Begriff Selbstmitteilung erhilt bei Rahner nur
im Okonomischen Klang und Gewicht.*
12 Origenes meint, ,,daB anch im Ungldubigen der Logos, wenn auch unvollkommen, wohnt*.
»»Geschopfliche Existenz ist wesentlich Teilnahme am gottlichen Leben des Logos und steht
darum fortwihrend in wenigstens keimhafter Realverbindung mit ihm.** (Alois Lieske, Zur Theo-
logie der Christusmystik Gregors von Nyssa, in: Scholastik 1939, 485ff, hier: 507, 504)



Hans Hicker 182

vollziehen, was das Sein, das Wesen, die Vollendung des Sohnes ausmacht; der
Mensch ist eingeladen, den Sohn Gottes in sich vollziehen zu lassen, was und
wie es dem Wesen des Sohnes entspricht, also ihn seinen Weg auch in uns zu
Ende gehen zu lassen. Das Leben der Gnade, die Teilnahme am Leben Gottes
ist im Grunde Leben und Tun des Gottes-Sohnes in uns, und wir Menschen las-
sen uns damit hineinnehmen in die Liebe des Heiligen Geistes. Das ist die
Vollendung der Menschen.

Die Menschwerdung des Gottessohnes

In der Menschwerdung des Gottessohnes wird es noch deutlicher. Gott steigt
hinab in seine eigene Welt. Der ewige, wesenhafte Sohn Gottes, das unendlich
vollkommene Bild des Vaters, kommt hinein in die Schopfung, die aus sich
schon — freilich nur in endlicher und begrenzter Weise — Bild, Gleichnis, Of-
fenbarung, Aufleuchten Gottes, sein Ruhm, seine Verherrlichung, seine
Freude ist oder doch sein soll. Endlichkeit und Unendlichkeit verbinden sich
miteinander, werden eine Einheit.

Das ist Jesus von Nazareth. In ihm steht der ewige Sohn des ewigen Vaters
vor uns, neben uns und unter uns Menschen. Das Unsichtbare Gottes wird
sichtbar, greifbar, horbar. Es gibt nichts in Gott, keine Eigenschaft und keine
Tugend, die in Christus nicht aufbricht und durchbricht. Denn er ist in Person
das ewige Wort des Vaters.

Christus ist das Anflenchten Gottes, das Sichtbarwerden des Vaters. Das
sagt er selber; ,,Wer mich sieht, sieht den Vater.© (Joh 12,45; 14,9) Wenn
Christus seinen Mund auftut, spricht Gott zu uns: ,,In diesen Tagen hat er zu
uns gesprochen durch seinen Sohn.“ (Hebr 1,2) Er sagt uns alles, was Gott uns
zu sagen hat; wir kdnnen ihn fragen, und er wird uns antworten. Und die Ant-
wort heif3t: ,,Ich bin es.*“13 In diesem Christus lebt Gott uns vor, wie Gott sich
das Leben des Menschen gedacht hat. Er sagt und zeigt uns, wie wir mit Gott
sprechen, wie wir zu ihm beten sollen. Er lebt uns vor, was es heifit, Gottes
Herrschaft anzuerkennen, Gott zu lieben aus ganzem Herzen, und was es
heiflt, seinen Nichsten zu lieben wie sich selbst, sich seiner anzunehmen, ihn zu
bejahen und um sein Wohl besorgt zu sein. Er zeigt uns den Willen Gottes fiir
uns Menschen hier auf Erden, wie wir diesen Willen Gottes erfiillen sollen, wie
sehr wir Gott die Treue halten miissen — um jeden Preis. Er tut das, was allen
Menschen zu tun aufgetragen ist und worin wir alle so sehr versagt haben. Bis
zum UbermaR, bis zum letzten Jota findet jedes Gebot und jeder Wunsch Got-
tes durch ihn seine Erfiillung. Fiir uns und an unserer Statt lebt er alle Gerech-
tigkeit, um unser Versagen wiedergutzumachen.

13 Vgl. die meditative Auslegung der ,,Ich bin“-Worte Jesu bei Josef Sudbrack, Ja, Du bist es!,
Wiirzburg 1982.



,, damit Gott alles in allem sei‘ 183

Er ist der Mensch, wie er sein soll: der fiir Gott ganz aufgeschlossene, der
sich ihm ganz hingebende Mensch, der Mensch Gottes, iiber dem sich der
Himmel 6ffnet und die Stimme des Vaters erschallt: ,,Das ist mein vielgeliebter
Sohn, an dem ich Wohlgefallen habe.“ (Mt 3,17) Das ist der, von dem der Pro-
phet vorausgesagt hat: ,,Seht da, das ist mein Knecht, den ich mir auserkoren,
mein Liebling, an dem sich mein Herz erfreut. (Mt 12,18)

Uns trifft nun als erstes die Verpflichtung, dieses von Gott selber in diese
Schopfung hineingestellte Vorbild anzuschauen und nach diesem fiir uns sicht-
bar gewordenen Urbild Gottes uns auszurichten. Hinschauen auf ihn und ver-
suchen, so zu werden, wie er war, tun, was er getan hat, das ist seit der Stunde,
da Christus unter uns erschienen ist, Aufgabe und Pflicht eines jeden Men-
schen: Auf ihn schauen, sich hineindenken in seine Gedanken, sich hineinbe-
ten in seine Gesinnungen, sich hineinleben in all sein Verhalten und sein Tun,
sehen, von welchem Geist er sich innerlich bestimmen, lenken und leiten lief3,
und dann hingehen und das eigene Leben gestalten nach dem seinen; die eige-
nen Erbirmlichkeiten aufgeben und seine Herrlichkeiten hineinnehmen in das
Leben, das ist Nachfolge Christi. Das alles heift, sich von Gott bilden lassen,
nach dem Vorbilde seines Sohnes, d. h. nach dem Bilde seiner selbst.

Unser Einswerden mit Christus

Die Moglichkeit der geistigen Einheit mit Christus kann zunéchst gesehen
werden als eine menschliche Begegnung mit ihm, als Freundschaft, als Ver-
trautheit mit ihm, als Zuoneigung zu ihm. Im Lesen und Betrachten der Heiligen
Schrift k6nnen wir immer mehr eingehen in die geistige Welt Christi und, von
seinem Geiste erfa3t und erfiillt, fangen wir an, alles mit seinen Augen zu se-
hen; von ihm belehrt beginnen wir, in seinem Vater auch unseren Vater zu se-
hen, auch zu ihm Vater zu sagen wie er, mit ihm den Vater zu verherrlichen und
aufzugehen im Dienst Gottes.

Doch Sinn und Ziel der Menschwerdung ist nach den Worten des Herrn eine
ganz andere, neue und tiefere Einheit mit ihm.

Christus lebt in mir. Diese Wahrheit gehort zu den begliickendsten unseres
christlichen Glaubens. Viele Worte der Heiligen Schrift sagen uns das'#4. Chri-
stus spricht selber sehr oft davon. Wie das Leben des Weinstocks in der Rebe
lebt, so will er in uns leben. Die Rebe besitzt kein anderes Leben als das, das ihr
vom Weinstock her zuflief3t. Weil er, der Sohn Gottes, das Kind Gottes, in uns
lebt, sind wir Kinder Gottes. Kindschaft Gottes heifit Teilnahme an der Kind-
schaft des einen, des ewigen Kindes Gottes. Der Sinn unseres Lebens ist sein
Leben in uns; das meint: immer mehr und schliellich ganz umgestaltet und

14 Vgl. Joh 15,1-7; 6,57; 14,20.



Hans Hdcker 184

umgewandelt werden in Christus. Unser Ziel ist es, wie Paulus einmal sagen zu
konnen: ,,Nun lebe nicht mehr ich, jetzt lebt nur noch Christus in mir.** (Gal
2,20) Das ist eine vollkommene Neuschépfung, unsere vollkommene Um-
wandlung.

Seit dieses Wunder in uns begonnen hat, sieht der Vater die Ziige scines
Sohnes in unserem Antlitz aufleuchten. Seit dieser Stunde sieht der Vater sei-
nen Sohn in uns wieder iiber diese Erde gehen. Es ist sein Sohn, der in uns zu
ihm betet, der in uns seine Hénde faltet, der in uns wie damals jeden Willen und
jeden Wunsch des Vaters erfiillen mochte. Ist es da zn verwundern, daB sich
der ewige Vater auch zu uns herniederneigt, mit Freuden auf uns hernieder-
schaut, da er seinen Sohn in uns erblickt, da er auch uns in seine Arme schlief3t
und, wie er es nur zu seinem ewigen Sohne sagen kann, uns das Wort sagt, das
er uns in Ewigkeit sagen wird: ,,Mein Sohn, mein Kind.*

Und auch wir diirfen es wagen, wir diirfen es sagen, dieses Wort, das der
ewige Sohn im SchoBe der dreifaltigen Gottheit im namenlosen Jubel seinem
Vater entgegenruft; wir diirfen es ewig sagen, denn es ist der ewige Sohn sel-
ber, das ewige Kind Gottes, der es in uns, mit unseren Lippen und unserer
Stimme sagt und es ewig sagen wird: ,,Vater, mein Vater.*‘15 Mit derselben
Riickhaltlosigkeit der Liebe, mit der der Sohn sich seinem Vater restlos zu-
riickschenkt, wird er sich auch in uns an seinen Vater zuriickschenken. So sind
auch wir hingeschenkt und hingegeben mit ihm und durch ihn und in ihm an
den Vater.

Alles Eigene kdnnen wir so aufgeben, wir kdnnen uns so umwandeln lassen
in ihn, daB es nichts mehr gibt in uns, was nicht ihm gehort, keine Faser in uns,
die nicht ihm iibergebenist, keinen Winkel in uns, in den er nicht eingezogen ist
und den er nicht ganz ausfiillt. Dann sind wir mit Christus ganz eins geworden.

Christus in uns wachsen, Christus in uns leben lassen, ihm alles, was wir sind
und haben, zu Fiien legen, unser ganzes Leben ihm iibergeben, so daB nichts
mehr iibrig bleibt, was ihm nicht gehort, woriiber er nicht verfiigen kann, das
heiBt, Christus Konig sein lassen in uns, ihn Priester?® sein lassen in uns. Das
heilt, Christus seinen Vater verherrlichen lassen in uns. Dann sind wir eine
Welt, dic ganz die Welt Gottes ist, in der er verfiigen kann und darum auch ver-
fiigen wird, wie es seinem Willen entspricht und wie es ihm Frende macht. Das
ist die Welt, in der Gott seine Wunder wirkt, in der er seine Macht zeigt, in der
er sich herrlich erweist und seine Herrlichkeit offenbart. Diese Welt wird eine
Selbstverherrlichung Gottes sein, seine Welt, in der es nur noch die Herrlich-
keit Gottes gibt, eine Welt, in der ,,Gott alles in allem** (1 Kor 15,28) gewor-
den ist.

15 Vgl. Gal 4,6.
16 Die Idee des Opfers Christi treibt also mit ihren tiefsten Wurzeln bisin die Abgriinde der Trini-
tdt hinein.” (Scheeben, Mysterien [s. Anm. 7], 399)





