
•... damit Gott alles in allem sei" (1 Kor 15,28) 
Wie Gott seine Schöpfung vollenden möchte 

Hans Hacker, Köln 

Der Sinn der Schöpfung 

Es gibt einen Urdrang im Menschen: das Gestalten. Am stärksten ist er beim 
Künstler ausgeprägt. Was einer innerlich erlebt, möchte er aussagen, offenba- 
ren, zum Ausdruck bringen, mitteilen, auch andere erleben lassen, und erst 
dadurch gewinnt die innere Erfahrung volle Wirklichkeit. So gestaltete 
Michelangelo seinen Moses, Beethoven seine Symphonien. Welcher Reich- 
tum, welche Gewalt des Erlebens, welch Wogen und Drängen muß in diesen 
Menschen gelebt haben, das sie zu solchen Schöpfungen befähigte. 

Gottes Kunstwerk für uns ist die Schöpfung. Kein Mensch wird jemals die 
Wirklichkeit Gottes ergründen können. Aber an seiner Schöpfung erkennen 
wir, wie gewaltig er ist, welch inneres Drängen ihn bewegt haben muß (um es 
menschlich auszudrücken), diese Welt zu schaffen1. 

So zeigt die sich auftuende Blüte uns Gottes innere Schönheit, das Toben 
und Branden des Meeres die Gewalt seines Erlebens. Die ragenden Berge sind 
ein Bild seiner Festigkeit und Erhabenheit. Die Grenzenlosigkeit des Alls ist 
ein Bild seiner eigenen Unendlichkeit. 

Und was Gott in der materiellen Welt nicht darstellen kann, möchte er auf- 
leuchten lassen in uns. Daß er Geist ist, daß er gut ist, selbstlos, wohlwollend, 
liebenswürdig, daß er wahr ist, gerade, getreu, daß er das Verstehen ist, das 
Erbarmen, daß er die Liebe ist - das alles möchte er aufleuchten lassen in der 
geistigen Schöpfung, im Menschen2. Gewiß, Gott muß sich nicht •offenba- 
ren", um er selbst zu sein. Im Sohn besitzt der Vater das •Kunstwerk" seiner 

1 •Das Zweite, das beim Werke Gottes nicht fehlen konnte, war die Offenbarung der göttlichen 
Vollkommenheiten, vor allem der Macht, Weisheit und Güte. Die Offenbarung wird Gottes äu- 
ßere Ehre genannt, da durch sie Gott gelobt wird. Daß aber Gott die Anerkennung und Liebe sei- 
ner Vollkommenheiten, oder mit anderen Worten, seine äußere Ehre wirklich beabsichtigt hat, 
steht über allem Zweifel. Das zeigt die Betrachtung der geschaffenen Dinge, die wesensnotwendig 
Gottes Vollkommenheiten offenbaren." (Neuner/Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden 
der Lehrverkündigung, Regensburg 21948 [= NR], Nr. 186) •Seit Erschaffung der Welt wird 
seine unsichtbare Wirklichkeit an den Werken der Schöpfung mit der Vernunft wahrgenommen, 
seine ewige Macht und Gottheit." (Rom 1,20) 
2 •Dieser allein wahre Gott schuf ... nicht, um seine Seligkeit zu mehren, noch um sich Vollkom- 
menheit zu erwerben, sondern um seine Vollkommenheit zu offenbaren durch die Güter, die er 
den Geschöpfen mitteilt... aus dem Nichts in gleicher Weise beide Ordnungen der Schöpfung, die 
geistige und die körperliche, d. h. die Engelwelt und die irdische Welt, und dann die Menschen- 
welt." (NR, Nr. 191) 



• damit Gott alles in allem sei" 179 

schöpferischen Kraft. Im Geist wird das Mitteilen und Bewundern zu einem 
ewigen rauschenden Leben. Aber auch in der Schöpfung ist Gott der Künstler, 
wir sind sein Werk. Solange unser irdisches Leben dauert, ist er in uns an der 
Arbeit. Wir sollen sein Bild werden, sein Aufleuchten, sein Sichtbarwerden. Er 
will in uns sich selbst wiederfinden. In uns möchte er wie in einem Spiegel sich 
über seinen eigenen Anblick freuen. Ein Jubelruf Gottes sollen wir sein, Äuße- 
rung und Ausdruck seiner Größe, seiner Freude und seiner Seligkeit. 

Das innergöttliche Leben 

Was vom Sich-Auswirken und Sichtbarwerden Gottes in seiner Schöpfung gilt, 
findet sich viel erhabener noch in Gott, in den geheimnisvollen Tiefen seines 
Lebens. 

Wir bleiben uns dabei dessen bewußt, daß dies nur ein ganz unzureichender 
Versuch sein kann, aus unserer eigenen menschlichen Erfahrung heraus uns 
ein wenig hineinzudenken und hineinzutasten in Gottes verborgenste Tiefen. 
Wir dürfen es, weil Gottes Offenbarung selbst uns dazu anleitet. 

Der erste, dem wir in der Tiefe der Gottheit begegnen, ist der Vater. Er be- 
sitzt die göttliche Natur in ihrer ganzen Fülle. Keiner hat ihm je etwas gegeben 
von seiner unbegrenzten Macht und Herrlichkeit und Seligkeit. Er verdankt 
niemandem etwas. Er ist ursprungslos. Er ist der Urgrund und die Fülle von al- 
lem3. 

Doch so gewaltig ist das, was er innerlich erlebt; es ergeht ihm so ähnlich wie 
uns Menschen, wenn unser inneres Glück übergroß wird. Dann können wir gar 
nicht mehr an uns halten. Wir müssen es aussprechen. Wir müssen es hinausru- 
fen, so daß unsere Freude allen vernehmbar wird und sich nach außen kundtut. 

Was der Vater in diesem seinem Freudenruf zum Ausdruck bringt, ist sein 
ganzes inneres Erleben, seine Sicherheit, sein Machtbewußtsein, sein unendli- 
cher Friede, seine göttliche Seligkeit. Dieses Wort aber, das der Vater hinaus- 
jubelt und in dem er sein ganzes Wesen und Erleben ausspricht, ist das ewige 
innergöttliche Wort. Indem er dieses Wort ausspricht, schenkt er sich selbst 
und sein Wesen hin. Nichts behält er zurück von dem, was er selber ist und was 
er hat. Indem er sich an seinen Sohn hinschenkt, gibt er ihm Dasein, gibt er ihm 
Anteil an seinem eigenen Sein und seinem eigenen Leben, gibt er ihm sich 
selbst ganz und gar. Dieses Wort aber, das der Vater ausspricht, lautet und be- 
sagt nichts anderes als: •Mein Sohn"4. 

3 •Was der Vater ist oder hat, hat er nicht von einem anderen, sondern aus sich, er ist ein ursprung- 
loser Ursprung." (NR, Nr. 162) 
4 •Es ist also klar, daß der Sohn ohne alle Einschränkung in seiner Geburt das Wesen des Vaters 
empfing und so Vater und Sohn dasselbe Wesen haben." (NR, Nr. 156) 



Hans Hacker 180 

So steht dieser vor ihm, sein Sohn, sein Kind. Er weiß, daß er sein Dasein, 
sein Leben, den unendlichen Reichtum seines göttlichen Wesens dem Vater 
verdankt. Er weiß, daß der Vater in seinem Antlitz die eigenen Züge aufleuch- 
ten sieht. Er weiß, daß in ihm, in seinem Wesen, dem Vater die eigene unendli- 
che Herrlichkeit begegnet, daß er der Ruhm, die Freude, die Seligkeit seines 
Vaters ist5. Und im Bewußtsein von all dem und zutiefst ergriffen von unendli- 
cher Dankbarkeit tritt der Sohn hin vor seinen Vater, bricht in unendlichen, 
unbeschreiblichen, göttlichen Jubel6 aus, ruft ein Wort, das alle Ewigkeiten 
durchhallt, ein Wort, das die unendlichen Abgründe der Gottheit durchdringt 
und erfüllt, ein Wort, das das Herz des Vaters bis in seine letzte Tiefe hinein er- 
greift und erschüttert; dieses Wort heißt: •Mein Vater". Dieses Wort ist er 
selbst, der Sohn. In ihm schenkt sich der Sohn in maßloser Liebe ganz und rest- 
los an seinen Vater zurück7. Er will sein, was er ist: des Vaters, Verherrlichung 
des Vaters, sein Ruhm, seine Freude. Sich selbst vergessend sieht und kennt er 
nur den Vater8, will er nur, was der Vater will. Er ist nur für den Vater da. Er 
stellt sich ihm ganz zur Verfügung. Alles Tun des Sohnes ist nur das eine: Aus- 
führung der Pläne des Vaters, Erfüllung seiner innersten Wünsche. 

Freilich gibt es in Gott aufgrund der einen Natur der drei Personen nur ein 
gemeinsames Tun und Handeln. Doch gibt es in der vollkommenen Liebe un- 
ter uns nicht schon ein Gleichnis dafür, wenn wir eins werden im Willen, eins 
im gemeinsamen Überlegen und Tun?9 

Das ist die Vollendung des Vaters: die Seligkeit, einen solchen Sohn zu be- 
sitzen; und das ist die Vollendung und die Seligkeit des Sohnes: das Wissen, 
Sohn eines solchen Vaters zu sein, in dessen Armen er Heimat, Geborgenheit, 
ewige Freude und Seligkeit findet. Das ist also das ewige, zeitlose Einander- 

5 •Er ist der Abglanz seiner Herrlichkeit und das Abbild seines Wesens." (Hebr 1,3) •Er ist das 
Ebenbild des unsichtbaren Gottes." (Kol 1,15) 
6 •... Gespräch, das zwischen Vater und Sohn im Heiligen Geiste immerfort geführt wird." •Der 
Sohn gibt sich an den Vater hin, indem er das Wort des Vaters aufnimmt und dem Vater antwor- 
tet." •Vater und Sohn vollziehen das Gespräch in der Liebe, die der Heilige Geist ist." (Michael 
Schmaus, Katholische Dogmatik IV/2, Münster 41953, 228) 
7 •Der Sohn empfängt die ganze Fülle des Gottseins vom Vater und schenkt sich ihm wieder zu- 
rück." (Schmaus, Dogmatik I, [s. Anm. 6], 1938, 239) •... Heiligen Geist, dem sie (Vater und 
Sohn) sich wechselseitig als Band ihrer unendlichen Liebe schenken ... ewigen Liebe, welches 
Christus als Sohn Gottes zu seinem Vater trägt." (Matthias J. Scheeben, Die Mysterien des 
Christentums, Mainz 21898, 398) 
8 •Dadurch, daß der Sohn den Willen des Vaters so vollbringt, wie er im Vater ist, ist auch der 
Wille Gottes im Willen des Sohnes, und der Wille des Sohnes entfernt sich nicht vom Willen des 
Vaters. Konsequent dazu sind nie zwei Willen da, sondern nur einer. Weil also nur ein Wille ist, 
konnte der Sohn auch die Worte sprechen: Ich und der Vater sind eins. Alles ist Wille des Vaters, 
was im Sohn geschieht, da ja das Wollen Gottes, das im Sohne geschieht, das tut, was der Wille 
Gottes selbst verlangt. Allein der Sohn erfüllt den ganzen Willen des Vaters." (Alois Lieske, Die 
Theologie der Logosmystik bei Origenes, München 1938, 198) 
9 •Es ist auch unser Glaube, daß die ganze Dreifaltigkeit die Fleischwerdung des Sohnes Gottes 
bewirkt habe, denn die Werke der heiligen Dreifaltigkeit sind untrennbar." (NR, Nr. 287) 



• damit Gott alles in allem sei" 181 

Gehören und Einander-Zujubeln von Vater und Sohn. Das ist das Wunder der 
urgewaltigen, unsagbaren und unbegreiflichen Liebe in Gott. 

Dieses Wunder der Liebe ist der Heilige Geist10; denn so gewaltig ist dieser 
Feuerbrand der Liebe, der da auflodert zwischen dem Vater und dem Sohn, 
daß diese Liebe eine eigene neue göttliche Person ist. Es ist ein Geist, eine Ge- 
sinnung, die über beide kommt und sie bis in ihre letzten Tiefen ergreift und er- 
füllt. Er ist die zur göttlichen Person gewordene Liebe in Gott. In diesem Gei- 
ste der Liebe kommt das Leben Gottes zum Abschluß, kommt Gott zur Voll- 
endung. Der Geist ist die Vollendung Gottes11. 

Das dreifaltige Leben Gottes und die Schöpfung 

Zwischen den Seinsstrukturen des Gottessohnes und der Schöpfung besteht 
eine Analogie. Der Sohn ist Bild und Gleichnis des Vaters. Er ist in seinem We- 
sen des Vaters Freude und Verherrlichung. Im Bewußtsein dessen wendet er 
sich in Dankbarkeit zurück an den Vater. Er will sein, was er ist, des Vaters, 
sein Eigentum, seine Freude. Er kennt nur den Willen des Vaters. Seine Voll- 
endung findet er in der Liebe des Heiligen Geistes. 

Entsprechendes gilt von der Schöpfung. Auch sie ist Bild ihres Ursprungs, 
Gottes Eigentum, seine Verherrlichung, seine Freude. Und im Bewußtsein all 
dessen kann auch sie in Dankbarkeit zu ihrem Ursprung sich zurückwenden 
und sich zurückschenken an den, von dem sie alles hat und dem sie gehört. Sie 
kann Gottes Willen als für sich maßgebend anerkennen, Gott verfügen lassen, 
d. h. Gottes Willen erfüllen, Gott dienen. Und das alles in Vollendung ist die 
Liebe. 

Der Ort also, wo das geschöpfliche Sein innerhalb des Seins Gottes seinen 
Platz hat, ist der Sohn12. Der Mensch ist eingeladen, in und mit dem Sohne zu 
10 •... da er (der Hl. Geist) als die Liebe oder die Heiligkeit beider (Vater und Sohn) angesehen 
werden muß." (NR, Nr. 147) 
11 Sicher wird Karl Rahner mit diesen Überlegungen über das Trinitätsgeheimnis nicht einver- 
standen sein; vgl. Mysterium Salutis II, 342 ff; oder Rahner/Vorgrimler, Kleines Theologisches 
Wörterbuch, Stichwort: •Dreifaltigkeit". Nach Rahner ist der •Person"-Begriff des Konzils von 
Chalkedon und unser heutiger verschieden. Es gibt nur ein Selbstbewußtsein in Gott, wie nur eine 
Natur und einen Willen. Eine Ich-Du-Beziehung zwischen den Personen wie auch ein gegenseiti- 
ges Sich-Beschenken oder Miteinander-Sprechen in Gott scheint damit nicht möglich zu sein. Wie 
sehr Rahner selber mit dieser Trinitätstheologie und ihren Folgerungen unzufrieden ist, sagt er 
selber in Schriften zur Theologie IV, 103 ff: Zum dogmatischen Traktat •de Trinitate". 

Hans Urs von Balthasar schreibt dazu in Theodramatik III, 298 ff: •Der Vermittlungsprozeß in 
Gott behält deshalb etwas seltsam Formales, das nicht als unendliches Urbild der ökonomischen 
Selbstverschwendung Gottes glaubhaft wird. Der Begriff Selbstmitteilung erhält bei Rahner nur 
im Ökonomischen Klang und Gewicht." 
12 Origenes meint, •daß auch im Ungläubigen der Logos, wenn auch unvollkommen, wohnt". 
•Geschöpfliche Existenz ist wesentlich Teilnahme am göttlichen Leben des Logos und steht 
darum fortwährend in wenigstens keimhafter Realverbindung mit ihm." (Alois Lieske, Zur Theo- 
logie der Christusmystik Gregors von Nyssa, in: Scholastik 1939, 485ff, hier: 507, 504) 



Hans Hacker 182 

vollziehen, was das Sein, das Wesen, die Vollendung des Sohnes ausmacht; der 
Mensch ist eingeladen, den Sohn Gottes in sich vollziehen zu lassen, was und 
wie es dem Wesen des Sohnes entspricht, also ihn seinen Weg auch in uns zu 
Ende gehen zu lassen. Das Leben der Gnade, die Teilnahme am Leben Gottes 
ist im Grunde Leben und Tun des Gottes-Sohnes in uns, und wir Menschen las- 
sen uns damit hineinnehmen in die Liebe des Heiligen Geistes. Das ist die 
Vollendung der Menschen. 

Die Menschwerdung des Gottessohnes 

In der Menschwerdung des Gottessohnes wird es noch deutlicher. Gott steigt 
hinab in seine eigene Welt. Der ewige, wesenhafte Sohn Gottes, das unendlich 
vollkommene Bild des Vaters, kommt hinein in die Schöpfung, die aus sich 
schon - freilich nur in endlicher und begrenzter Weise - Bild, Gleichnis, Of- 
fenbarung, Aufleuchten Gottes, sein Ruhm, seine Verherrlichung, seine 
Freude ist oder doch sein soll. Endlichkeit und Unendlichkeit verbinden sich 
miteinander, werden eine Einheit. 

Das ist Jesus von Nazareth. In ihm steht der ewige Sohn des ewigen Vaters 
vor uns, neben uns und unter uns Menschen. Das Unsichtbare Gottes wird 
sichtbar, greifbar, hörbar. Es gibt nichts in Gott, keine Eigenschaft und keine 
Tugend, die in Christus nicht aufbricht und durchbricht. Denn er ist in Person 
das ewige Wort des Vaters. 

Christus ist das Aufleuchten Gottes, das Sichtbarwerden des Vaters. Das 
sagt er selber; •Wer mich sieht, sieht den Vater." (Joh 12,45; 14,9) Wenn 
Christus seinen Mund auftut, spricht Gott zu uns: •In diesen Tagen hat er zu 
uns gesprochen durch seinen Sohn." (Hebr 1,2) Er sagt uns alles, was Gott uns 
zu sagen hat; wir können ihn fragen, und er wird uns antworten. Und die Ant- 
wort heißt: •Ich bin es."13 In diesem Christus lebt Gott uns vor, wie Gott sich 
das Leben des Menschen gedacht hat. Er sagt und zeigt uns, wie wir mit Gott 
sprechen, wie wir zu ihm beten sollen. Er lebt uns vor, was es heißt, Gottes 
Herrschaft anzuerkennen, Gott zu lieben aus ganzem Herzen, und was es 
heißt, seinen Nächsten zu lieben wie sich selbst, sich seiner anzunehmen, ihn zu 
bejahen und um sein Wohl besorgt zu sein. Er zeigt uns den Willen Gottes für 
uns Menschen hier auf Erden, wie wir diesen Willen Gottes erfüllen sollen, wie 
sehr wir Gott die Treue halten müssen - um jeden Preis. Er tut das, was allen 
Menschen zu tun aufgetragen ist und worin wir alle so sehr versagt haben. Bis 
zum Übermaß, bis zum letzten Jota findet jedes Gebot und jeder Wunsch Got- 
tes durch ihn seine Erfüllung. Für uns und an unserer Statt lebt er alle Gerech- 
tigkeit, um unser Versagen wiedergutzumachen. 
13 Vgl. die meditative Auslegung der •Ich bin"-Worte Jesu bei Josef Sudbrack, Ja, Du bist es!, 
Würzburg 1982. 



• damit Gott alles in allem sei" 183 

Er ist der Mensch, wie er sein soll: der für Gott ganz aufgeschlossene, der 
sich ihm ganz hingebende Mensch, der Mensch Gottes, über dem sich der 
Himmel öffnet und die Stimme des Vaters erschallt: •Das ist mein vielgeliebter 
Sohn, an dem ich Wohlgefallen habe." (Mt 3,17) Das ist der, von dem der Pro- 
phet vorausgesagt hat: •Seht da, das ist mein Knecht, den ich mir auserkoren, 
mein Liebling, an dem sich mein Herz erfreut." (Mt 12,18) 

Uns trifft nun als erstes die Verpflichtung, dieses von Gott selber in diese 
Schöpfung hineingestellte Vorbild anzuschauen und nach diesem für uns sicht- 
bar gewordenen Urbild Gottes uns auszurichten. Hinschauen auf ihn und ver- 
suchen, so zu werden, wie er war, tun, was er getan hat, das ist seit der Stunde, 
da Christus unter uns erschienen ist, Aufgabe und Pflicht eines jeden Men- 
schen: Auf ihn schauen, sich hineindenken in seine Gedanken, sich hineinbe- 
ten in seine Gesinnungen, sich hineinleben in all sein Verhalten und sein Tun, 
sehen, von welchem Geist er sich innerlich bestimmen, lenken und leiten ließ, 
und dann hingehen und das eigene Leben gestalten nach dem seinen; die eige- 
nen Erbärmlichkeiten aufgeben und seine Herrlichkeiten hineinnehmen in das 
Leben, das ist Nachfolge Christi. Das alles heißt, sich von Gott bilden lassen, 
nach dem Vorbilde seines Sohnes, d. h. nach dem Bilde seiner selbst. 

Unser Einswerden mit Christus 

Die Möglichkeit der geistigen Einheit mit Christus kann zunächst gesehen 
werden als eine menschliche Begegnung mit ihm, als Freundschaft, als Ver- 
trautheit mit ihm, als Zuneigung zu ihm. Im Lesen und Betrachten der Heiligen 
Schrift können wir immer mehr eingehen in die geistige Welt Christi und, von 
seinem Geiste erfaßt und erfüllt, fangen wir an, alles mit seinen Augen zu se- 
hen; von ihm belehrt beginnen wir, in seinem Vater auch unseren Vater zu se- 
hen, auch zu ihm Vater zu sagen wie er, mit ihm den Vater zu verherrlichen und 
aufzugehen im Dienst Gottes. 

Doch Sinn und Ziel der Menschwerdung ist nach den Worten des Herrn eine 
ganz andere, neue und tiefere Einheit mit ihm. 

Christus lebt in mir. Diese Wahrheit gehört zu den beglückendsten unseres 
christlichen Glaubens. Viele Worte der Heiligen Schrift sagen uns das14. Chri- 
stus spricht selber sehr oft davon. Wie das Leben des Weinstocks in der Rebe 
lebt, so will er in uns leben. Die Rebe besitzt kein anderes Leben als das, das ihr 
vom Weinstock her zufließt. Weil er, der Sohn Gottes, das Kind Gottes, in uns 
lebt, sind wir Kinder Gottes. Kindschaft Gottes heißt Teilnahme an der Kind- 
schaft des einen, des ewigen Kindes Gottes. Der Sinn unseres Lebens ist sein 
Leben in uns; das meint: immer mehr und schließlich ganz umgestaltet und 

Vgl. Joh 15,1-7; 6,57; 14,20. 



Hans Hacker 184 

umgewandelt werden in Christus. Unser Ziel ist es, wie Paulus einmal sagen zu 
können: •Nun lebe nicht mehr ich, jetzt lebt nur noch Christus in mir." (Gal 
2,20) Das ist eine vollkommene Neuschöpfung, unsere vollkommene Um- 
wandlung. 

Seit dieses Wunder in uns begonnen hat, sieht der Vater die Züge seines 
Sohnes in unserem Antlitz aufleuchten. Seit dieser Stunde sieht der Vater sei- 
nen Sohn in uns wieder über diese Erde gehen. Es ist sein Sohn, der in uns zu 
ihm betet, der in uns seine Hände faltet, der in uns wie damals jeden Willen und 
jeden Wunsch des Vaters erfüllen möchte. Ist es da zu verwundern, daß sich 
der ewige Vater auch zu uns herniederneigt, mit Freuden auf uns hernieder- 
schaut, da er seinen Sohn in uns erblickt, daß er auch uns in seine Arme schließt 
und, wie er es nur zu seinem ewigen Sohne sagen kann, uns das Wort sagt, das 
er uns in Ewigkeit sagen wird: •Mein Sohn, mein Kind." 

Und auch wir dürfen es wagen, wir dürfen es sagen, dieses Wort, das der 
ewige Sohn im Schöße der dreifaltigen Gottheit im namenlosen Jubel seinem 
Vater entgegenruft; wir dürfen es ewig sagen, denn es ist der ewige Sohn sel- 
ber, das ewige Kind Gottes, der es in uns, mit unseren Lippen und unserer 
Stimme sagt und es ewig sagen wird: •Vater, mein Vater."15 Mit derselben 
Rückhaltlosigkeit der Liebe, mit der der Sohn sich seinem Vater restlos zu- 
rückschenkt, wird er sich auch in uns an seinen Vater zurückschenken. So sind 
auch wir hingeschenkt und hingegeben mit ihm und durch ihn und in ihm an 
den Vater. 

Alles Eigene können wir so aufgeben, wir können uns so umwandeln lassen 
in ihn, daß es nichts mehr gibt in uns, was nicht ihm gehört, keine Faser in uns, 
die nicht ihm übergeben ist, keinen Winkel in uns, in den er nicht eingezogen ist 
und den er nicht ganz ausfüllt. Dann sind wir mit Christus ganz eins geworden. 

Christus in uns wachsen, Christus in uns leben lassen, ihm alles, was wir sind 
und haben, zu Füßen legen, unser ganzes Leben ihm übergeben, so daß nichts 
mehr übrig bleibt, was ihm nicht gehört, worüber er nicht verfügen kann, das 
heißt, Christus König sein lassen in uns, ihn Priester16 sein lassen in uns. Das 
heißt, Christus seinen Vater verherrlichen lassen in uns. Dann sind wir eine 
Welt, die ganz die Welt Gottes ist, in der er verfügen kann und darum auch ver- 
fügen wird, wie es seinem Willen entspricht und wie es ihm Freude macht. Das 
ist die Welt, in der Gott seine Wunder wirkt, in der er seine Macht zeigt, in der 
er sich herrlich erweist und seine Herrlichkeit offenbart. Diese Welt wird eine 
Selbstverherrlichung Gottes sein, seine Welt, in der es nur noch die Herrlich- 
keit Gottes gibt, eine Welt, in der •Gott alles in allem" (1 Kor 15,28) gewor- 
den ist. 

15 Vgl. Gal 4,6. 
16 •Die Idee des Opfers Christi treibt also mit ihren tiefsten Wurzeln bis in die Abgründe der Trini- 
tät hinein." (Scheeben, Mysterien [s. Anm. 7], 399) 




