
Mutter - Schwester - Jüngerin 
Biblische Erwägungen zur Gestalt Mariens 

Harald Schöndorf, München 

Beim Nachdenken über die Stellung Marias in der Heilsgeschichte und infol- 
gedessen in unserem Glaubensverständnis greifen wir gewöhnlich auf spekula- 
tiv-systematische Überlegungen zurück. Zwar sind diese biblisch begründet, 
doch der unmittelbare Ertrag der Aussagen der Heiligen Schrift über Maria 
scheint für gering erachtet zu werden, da Maria •in der Heiligen Schrift nur in 
geringem Maße bezeugt" sei1. 

Die neutestamentlichen Aussagen über Maria, strukturell betrachtet 

Zweifellos kann eine Reihe dogmatischer Aussagen über Maria nicht unmit- 
telbar aus dem Neuen Testament belegt werden. Aber die •Mariologie" der 
neutestamentlichen Autoren ist reichhaltiger, als es zunächst den Anschein 
hat. Normalerweise werden die wenigen Berichte oder Andeutungen über Ma- 
ria jeweils für sich interpretiert, und dann wird aus der Gesamtheit der so ge- 
wonnenen Aussagen das biblische Bild Mariens zusammengefügt. Dies ist aber 
auch im Zeitalter einer kritischen Exegese nicht die einzige Weise, an die 
Schrift heranzugehen. Die Weise, wie etwas ausgedrückt ist, die Stellung einer 
Aussage im Kontext anderer Aussagen und im Kontext eines ganzen Werkes: 
Dies alles hat eine ganz bestimmte Bedeutung und ist keineswegs zufällig. Die 
christologischen Hoheitstitel sind nur ein Beispiel für die Wichtigkeit des 
•Stellenwertes" einer Aussage im Neuen Testament2. 

Wir wollen darum im folgenden diesen Stellenwert der marianischen Aussa- 
gen im Neuen Testament etwas genauer betrachten und nach seiner Bedeu- 
tung befragen. Diese Analyse, die man vielleicht strukturell nennen könnte, 
wird uns Aufschluß darüber geben, daß Maria bereits im Neuen Testament ein 
einzigartiger Platz und Rang in der Kirche und in der ganzen Menschheit zu- 
gewiesen wird. 

Im Neuen Testament wird Maria, die Mutter Jesu, von allen vier Evangeli- 
sten und in der Apostelgeschichte erwähnt. Außerdem bezieht sich die vielzi- 
tierte Stelle aus dem Galaterbrief •geboren von einer Frau" (4,4) auf sie, wäh- 

1 Michael Schmaus, Maria, in: Sacramentum Mundi III, Freiburg 1969, 334. - Alle Bibelzitate 
sind der neuen Fassung der Einheitsübersetzung des Neuen Testaments (Stuttgart 1979) ent- 
nommen. 
2 Vgl. etwa die Bedeutung der Bezeichnung •Sohn Gottes" im Markusevangelium. 



Harald Schöndorf 1 gg 

rend die Deutung der Frau aus dem 12. Kapitel der Offenbarung eine offene 
Frage darstellt. Wir wollen uns im wesentlichen auf das lukanische Werk und 
das Johannesevangelium stützen, da in diesen beiden Werken die Erwähnung 
Marias einen deutlich erkennbaren Stellenwert in der Gesamtkomposition 
einnimmt. Unter dem lukanischen Werk verstehen wir das Lukasevangelium 
zusammen mit der Apostelgeschichte, die nach allgemeiner Ansicht zusam- 
mengehören und vom selben Verfasser stammen. 

Unsere Interpretation fragt nicht, inwieweit die berichteten Geschehnisse 
historische Ereignisse darstellen oder nicht, sondern uns interessiert die theo- 
logische Wahrheit, die die Evangelisten mit ihrer Darstellung Marias aussagen 
wollen. In der Suche nach dieser Glaubenswahrheit treffen sich die Intentio- 
nen der Kirchenväter durchaus mit denen der modernen Exegeten. 

Maria in der lukanischen Theologie: - die Kindheitsgeschichte 

Das lukanische Doppelwerk spricht von Maria am ausführlichsten in der 
Kindheitsgeschichte Jesu in den zwei ersten Kapiteln des Evangeliums. Noch 
zwei weitere Stellen im Evangelium (8,19-21; 11,27f) beziehen sich auf Ma- 
ria. Einmal hören wir von ihr in der Apostelgeschichte (1,14). 

In den beiden ersten Kapiteln des Lukasevangeliums malt der Evangelist 
eine Atmosphäre, die bis in den Sprachstil hinein alttestamentliche Luft atmet, 
wie sich an der Rolle des Tempels, an der Tempelfrömmigkeit der beteiligten 
Personen und an den hymnischen Lobgesängen deutlich zeigt3. 

Maria begegnet uns in diesen Kapiteln im Umkreis einer Reihe von Gestal- 
ten, die wir als Fromme im Sinne des Alten Bundes bezeichnen dürfen. Es sind 
Menschen, die den Messias erwarten und sich auf seine Ankunft vorbereiten. 
Aber es sind Personen, die uns später im Evangelium nicht mehr begegnen 
werden; zumindest gilt dies für Zacharias und Elisabet sowie für Simeon und 
Hanna. Johannes der Täufer wird uns noch in seiner Funktion als Vorläufer 
und Wegbereiter Jesu an späteren Stellen des Evangeliums begegnen. Aber 
sein Leben findet sehr bald ein gewaltsames Ende. Wir können also auch ihn 
dem Kreis der Menschen zurechnen, die zeitlich vor Jesus einzuordnen sind. 

- zwischen Himmelfahrt und Pfingsten 

Maria gehört also nach den ersten beiden Kapiteln des Lukasevangeliums zu 
dem Personenkreis, der in alttestamentlicher Erwartung Jesus voran- und ent- 
gegengeht. Aber im Gegensatz zu den anderen Personen, die in diesen beiden 
Kapiteln genannt werden, erlebt Maria die ganze Zeit Jesu mit, überdauert sie 

3 Heinz Schürmann, Das Lukasevangelium, Erster Teil (Herders Theologischer Kommentar zum 
Neuen Testament III), Freiburg 1969, 22f: •- in ständigen Anspielungen an die heiligen Schriften 
des AT und selbst mit Hilfe des literarischen Stils, der diese nachahmt." 



Mutter • Schwester • Jüngerin 187 

sogar. In der Apostelgeschichte werden nach der Himmelfahrt Jesu die Elf 
aufgezählt und dann heißt es: •Sie alle verharrten dort einmütig im Gebet, zu- 
sammen mit den Frauen und mit Maria, der Mutter Jesu, und mit seinen Brü- 
dern." (1,14) 

Wieder finden wir Maria innerhalb eines ganz bestimmten Personenkreises, 
aber nun ist es der Kreis derer, die nach dem Tod und der Auferstehung Jesu 
die Urzelle des Neuen Bundes bilden. Maria ist eingegliedert in die Gemein- 
schaft der Zeugen der Auferstehung, als welche wir die Apostel und die from- 
men Frauen zuvor im Evangelium kennengelernt haben. Es wird uns zwar 
nichts darüber berichtet, daß der Auferstandene Maria erschienen wäre, aber 
sie wird wie selbstverständlich dem Kreis der ersten und grundlegenden Re- 
präsentanten des neuen Gottesvolkes zugerechnet. 

Maria wird also an einer Art Übergang erwähnt. Jesus hat seine Jünger ver- 
lassen, er ist in den Himmel aufgefahren. Die Zeit der unmittelbar erlebten ir- 
dischen Gemeinschaft mit Jesus ist zu Ende gegangen. In Kürze wird der Geist 
auf die Jünger Jesu ausgegossen werden, und die Stiftung der Kirche wird da- 
mit vollendet sein. Maria gehört zu denen, die an diesem entscheidenden 
Wendepunkt genannt werden: zwischen dem Weggang Jesu und dem Kom- 
men des Geistes. 

Daß diese Nennung Marias beim Kommen und beim Weggang Jesu aber 
nicht nur zufällig, sondern bewußt und gezielt erfolgt, zeigt sich noch deutli- 
cher, wenn wir das Johannesevangelium mit heranziehen. 

Maria in der johanneischen Theologie: - die Hochzeit zu Kana 

Zum ersten Mal spricht das Johannesevangelium von Jesu Mutter bei der 
Hochzeit zu Kana. Das Augenmerk der Interpreten wendet sich hierbei für 
gewöhnlich auf die Worte und Taten Marias. Aber wir wollen uns mehr der 
Struktur des Textes und der darin enthaltenen •Wahrheit" zuwenden. 

•Am dritten Tag fand in Kana in Galiläa eine Hochzeit statt, und die Mutter 
Jesu war dabei. Auch Jesus und seine Jünger waren zur Hochzeit eingeladen." 
(2, lf) Zumeist wird über die genaue Formulierung dieser beiden Verse hin- 
weggelesen. Johannes schreibt nämlich nicht, daß Jesus mit seinen Jüngern 
und seiner Mutter an der Hochzeit teilnahm. Er beginnt vielmehr mit Marias 
Teilnahme an dieser Hochzeit und erwähnt erst im folgenden Satz, daß auch 
Jesus mit seinen Jüngern zu dieser Hochzeit geladen war, •gerufen wurde", 
wie es im Urtext heißt. Viele Interpreten können mit dieser Differenzierung 
nicht viel anfangen. Man untersagt uns sogar ohne Angabe von Gründen, hier- 
aus weitergehende Schlußfolgerungen zu ziehen4. 

4 Z. B. Jürgen Becker, Das Evangelium des Johannes, Kap. 1-10 (ökumenischer Taschenbuch- 



Harald Schöndorf 188 

Aber der Unterschied zwischen Jesu Mutter und Jesus mit seinen Jüngern ist 
zu offensichtlich, als daß er übergangen werden könnte. Jesu Mutter gehört 
nach dieser Schilderung selbstverständlich zur Hochzeitsgesellschaft dazu 
(Imperfekt, Zustandsform im griech. Verb), während Jesus und seine Jünger 
eigens eingeladen werden (Aorist, Eintrittsform im griech. Verb). Jesus wird in 
diese Gesellschaft aufgenommen, während seine Mutter von Anfang an bereits 
dabei ist. Ob dies verwandtschaftliche oder ähnliche Gründe hat, ist für den 
tieferen Sinn des Textes irrelevant. Es gilt hier dasselbe, was im weiteren Ver- 
lauf der Geschichte ebenfalls zu bemerken ist: Maria gibt den Anstoß dafür, 
daß Jesus auftritt und ins Geschehen eingreift. 

• die Kreuzigung 

Die zweite Stelle, an der das Johannesevangelium von der Mutter Jesu spricht, 
ist der Tod Jesu: •Bei dem Kreuz Jesu standen seine Mutter und die Schwester 
seiner Mutter, Maria, die Frau des Klopas, und Maria von Magdala. Als Jesus 
seine Mutter sah und bei ihr den Jünger, den er liebte, sagte er zu seiner Mut- 
ter: Frau, siehe, dein Sohn! Dann sagte er zu dem Jünger: Siehe, deine Mutter! 
Und von jener Stunde an nahm sie der Jünger zu sich." (19,25-27) 

In der Struktur des Textes liegt eine sprechende Dynamik: Zunächst steht 
Jesu Mutter im Umkreis anderer Verwandter, dann sehen wir sie neben dem 
Lieblingsjünger, und im dritten Schritt bewirkt Jesus die endgültige Zuord- 
nung von Maria und dem Lieblingsjünger. 

War bei der Hochzeit zu Kana Maria diejenige, die zuerst genannt wurde, so 
ist bei der Szene am Kreuz immer zuerst von Jesus die Rede. Bei der Hochzeit 
zu Kana beginnt der erzählerische Spannungsbogen mit Maria und führt zum 
Offenbarungshandeln Jesu. Am Kreuz beginnt der Spannungsbogen mit Jesus 
und führt zu Maria, die Johannes anvertraut wird. 

Dieser Jünger und die Mutter Jesu spielen übrigens im Johannesevangelium 
eine besondere Rolle: Es sind die beiden einzigen Personen, die mehrfach er- 
wähnt, aber nie mit ihrem Namen genannt werden. Statt ihres Namens steht 
vielmehr ihre Beziehung zu Jesus: die Mutter Jesu und der Jünger, den Jesus 
liebte. Wenn man bedenkt, daß kein anderes Evangelium so bereitwillig die bei 
den verschiedenen Ereignissen agierenden Personen namentlich anführt, so 
kann es kein Zufall sein, daß Jesu Mutter und der Lieblingsjünger nicht mit ih- 
rem persönlichen Namen genannt werden, sondern gleichsam mit einer Wür- 
de-, Rangbezeichnung. Diesen beiden Gestalten muß eine besondere Bedeu- 

tung zukommen. 

kommentar zum Neuen Testament 4/1), Gütersloh 1979, 108: •Man sollte dem Text nicht ent- 
nehmen, in ihrer (Mariens) Großfamilie würde Hochzeit gefeiert, oder Jesus und seine Jünger 
seien erst nachträglich geladen bzw. träfen erst im Verlauf der Hochzeitsfeier ein, ..." 



Mutter - Schwester - Jüngerin 189 

Maria zu Beginn und am Ende des Wirkens Jesu 

Bei Lukas tritt Maria vor und nach dem irdischen Leben und Wirken Jesu auf 
den Plan, wobei wir mit dem Ausdruck •Wirken" die Erscheinungen des Auf- 
erstandenen bis zur Himmelfahrt mit umgreifen wollen. Durch Maria ge- 
schieht der Eintritt Jesu ins irdische Leben; sie erscheint wieder, wenn die Sen- 
dung Jesu auf die Jünger übergeht und die Ausgießung des Geistes bevorsteht. 
Maria wird somit an den beiden entscheidenden Übergangsstellen erwähnt: 1. 
beim Übergang vom Alten Bund zum Leben und Wirken Jesu und 2. beim 
Übergang vom Wirken Jesu zum Wirken des Geistes in der Kirche. Als Mutter 
führt Maria Jesus in die Gemeinschaft der Menschen ein (und in die Gemein- 
schaft der Glaubenden, wenn sie mit ihm in den Tempel geht). Und sie ist be- 
teiligt, wenn Jesus die irdische Gemeinschaft verlassen hat, um auf neue Weise 
unter allen Menschen gegenwärtig zu werden. 

Auch bei Johannes steht die Mutter Jesu jeweils an einer entscheidenden 
Nahtstelle zu Beginn und am Ende. Wir hören nämlich von ihr in den Augen- 
blicken, in denen Jesus sein Wirken in der Öffentlichkeit beginnt und beendet. 
Das •öffentliche Wirken Jesu" beginnt nämlich im Johannesevangelium nicht 
schon mit dem Auftreten des Täufers und der Berufung der ersten Jünger, wie 
es die Überschrift der neuen Einheitsübersetzung nahelegt, sondern erst da, 
wo es zum erstenmal von Jesus heißt, daß er seine Herrlichkeit offenbarte: bei 
der Hochzeit zu Kana. •So tat Jesus sein erstes Zeichen, in Kana in Galiläa, 
und offenbarte seine Herrlichkeit, und seine Jünger glaubten an ihn." (2,11) 

Jesu Mutter hat bei Johannes die Funktion, Jesus insofern in die menschliche 
Gemeinschaft einzuführen, als sie ihm den Zugang zur Öffentlichkeit er- 
schließt. Darum wird Maria als ein Mitglied der Hochzeitsgesellschaft darge- 
stellt, während Jesus erst in diese Gesellschaft •gerufen" werden muß. Maria 
führt Jesus dann auch wieder bei den Dienern ein und veranlaßt Jesu Handeln. 
Und Jesus wirkt sein erstes •Zeichen". Dieses geschieht bewußt nicht im Zu- 
sammenhang mit der religiösen Hochzeitszeremonie, sondern während des 
profaneren Teils der Feierlichkeiten. 

Bemerkenswert ist dabei auch, daß sowohl bei Lukas als auch bei Johannes 
Jesus zwar durch Maria in die menschliche Gemeinschaft eingeführt wird, daß 
beide Evangelisten aber zugleich betonen, daß dies die freie und ureigene In- 
itiative Gottes ist. Die jungfräuliche Mutterschaft Mariens (•Der Herr ist mit 
dir. Der Heilige Geist wird über dich kommen." Lk 1,28.35) findet ihre Paral- 
lele darin, daß Jesus bei der Hochzeit zu Kana mit allem Nachdruck darauf 
hinweist, daß die Entscheidung über sein Handeln von der •Stunde" und somit 
vom Vater abhängt (Joh 2,4; vgl. 17,1). 

Der Kreuzestod Jesu bedeutet bei Johannes das Ende des öffentlichen Auf- 
tretens Jesu. Der Auferstandene zeigt sich nur noch im Kreis seiner Jünger. So 



Harald Schöndorf 190 

spielt am Ende des öffentlichen Lebens Jesu Maria wiederum eine Schlüssel- 
rolle für den Übergang der Sendung vom irdischen Jesus zum Jüngerkreis. An 
Stelle der Elf in der Apostelgeschichte steht bei Johannes der Lieblingsjünger. 
Beide Male befinden wir uns an der Schwelle zu einer neuen Phase der Heils- 
geschichte. Wenn wir uns zudem der Interpretation anschließen, daß 
Joh 19,30 nicht den Sinn hat, daß Jesus seinen Geist aufgab, sondern meint, 
daß er den Geist überlieferte (nämlich an uns; man vergleiche die Stelle mit 
dem Blut und Wasser kurz danach), wie es das Verb paradidonai nahelegt5, 
dann stellt auch Johannes Maria an den Übergang zwischen dem Weggang 
Jesu und der Geistsendung. Dies gilt auch deshalb, weil bei Johannes der Auf- 
erstandene der Bringer des Geistes ist. 

Dieser Übergang steht bei beiden Autoren in einem größeren Rahmen. Die 
Weitergabe des Auftrags an die Jünger beginnt bei Johannes mit den Ab- 
schiedsreden und findet am Kreuz und bei den Erscheinungen des Auferstan- 
denen in den förmlichen Beauftragungen der Jünger ihre Vollendung. Die ent- 
scheidende Zäsur, die Johannes in der Erhöhung - Kreuz und Auferstehung - 
sieht, kann man bei Lukas bei der Himmelfahrt Jesu ansetzen, die besonders 
von ihm herausgehoben wird. Und wir könnten auch bei Lukas sagen, daß die 
Ankündigungen des Auferstandenen im Kommen des Geistes an Pfingsten 
ihre Erfüllung finden. 

Bei beiden neutestamentlichen Autoren erscheint an dieser Übergangsstelle 
Maria, die Mutter Jesu, und sie wird mitten in die Gemeinschaft der Jünger ge- 
stellt. Die Mutter Jesu, die zu Beginn des Evangeliums Jesus in die Menschheit 
einführt, gehört jetzt ausdrücklich und an hervorragender Stelle zu denen, die 
dem Ruf Jesu folgen und sich zu seiner Kirche zusammenschließen. Die Mutter 
wird zur Jüngerin und damit zu einer Repräsentantin der Kirche. 

•... die das Wort Gottes hören und es befolgen" 

Lukas erwähnt - ähnlich wie die anderen Synoptiker - Maria während des Le- 
bens Jesu weiterhin an zwei Stellen. Die erste Erwähnung hat ihre Parallelen 
bei den Synoptikern: •Eines Tages kamen seine Mutter und seine Brüder zu 
ihm; sie konnten aber wegen der vielen Leute nicht zu ihm gelangen. Da sagte 
man ihm: Deine Mutter und deine Brüder stehen draußen und möchten dich 
sehen. Er erwiderte: Meine Mutter und meine Brüder sind die, die das Wort 
Gottes hören und danach handeln." (8,19-21) Die zweite Stelle findet sich nur 
bei Lukas: •Als er (Jesus) das sagte, rief eine Frau aus der Menge ihm zu: Selig 

5 Raymond Brown, The Gospel According to John (XIII-XXI) (The Anchor Bible 19A), Garden 
City N. Y. 1970,931: •... John seems to play upon the idea that Jesus handed over the (Holy) Spirit 
to those at the foot of the cross, in particular to his mother who symbolizes the Church or new peo- 
ple of God and to the Beloved Disciple who symbolizes the Christian." 



Mutter - Schwester • Jüngerin 191 

die Frau, deren Leib dich getragen und deren Brust dich genährt hat. Er aber 
erwiderte: Selig sind vielmehr die, die das Wort Gottes hören und es befol- 
gen." (ll,27f) 

Die Tendenz beider Stellen ist dieselbe. Jesus lenkt den Blick weg von der 
leiblichen Verwandtschaft zur eigentlichen, geistigen Verwandtschaft mit ihm. 
Aber wir wissen aufgrund der Kindheitsgeschichte, daß Maria, die Mutter 
Jesu, nicht nur zur leiblichen, sondern zur wahrhaftigen, geistigen Verwandt- 
schaft Jesu gehört. Sie hat an erster Stelle das Wort Gottes gehorsam entge- 
gengenommen und befolgt. Das Wort, das zunächst eine gewisse Distanzie- 
rung gegenüber der Mutter und den Brüdern Jesu nahelegt, verwandelt sich 
aus dieser tieferen Sicht in ein Wort, das Maria aus dem Kreis der nur leiblich 
Jesus Zugehörigen in den Kreis derer hinüberführt, die wahrhaft Verwandte 
Jesu zu heißen verdienen. 

Maria als Repräsentantin aller Glaubenden 

Lukas zeigt uns Maria einmal im Kreis der Repräsentanten des alttestamentli- 
chen Bundesvolkes und dann wieder im Kreis der Apostel und Jünger. Maria 
gehört zu beiden Gruppen: Sie repräsentiert die Menschheit, die Jesus als den 
Messias erwartet, und sie repräsentiert auch die Menschheit, die Jesus gläubig 
nachfolgt. Als Mutter Jesu führt sie ihn in die menschliche Gemeinschaft ein, 
wie wir bei Lukas und Johannes sehen. Sie steht stellvertretend für die 
Menschheit, insofern Jesus dieser Menschheit entstammt. Und sie ist als Mut- < 
ter Jesu zugleich auch Jesu Jüngerin. Sie vertritt als einzige Gestalt des Neuen 
Testamentes sowohl die glaubende und hoffende Menschheit vor Christus als 
auch die Gemeinde derer, die sich zu dem Auferstandenen und Erhöhten be- 
kennen. 

Aber Maria ist nicht nur Mutter und Jüngerin. Wie uns die beiden zuletzt 
behandelten Stellen zeigen, gehört Maria auch zum Kreis derer, die Jesus als 
seine Brüder und Schwestern bezeichnet, da sie Gottes Wort befolgt. So er- 
weist sich Maria im Werk des Lukas, das durch Johannes bestätigt wird, als 
Mutter, Schwester und Jüngerin Jesu zugleich. 

Wenn darum die Kirche in Maria ihr Urbild erkennt, so kann sie sich dabei 
durchaus auf die Theologie der neutestamentlichen Autoren stützen. Maria 
repräsentiert die Kirche in dem weiten Sinn, der alle Gottesfürchtigen und 
Glaubenden vor, mit und nach Christus umgreift. Sie symbolisiert die Mensch- 
heit, wie sie nach dem Willen Gottes Christus, dem göttlichen Wort, Eingang in 
die Welt verschafft, von ihm die wahre Verehrung des Vaters lernt und in ihm 
den Erlöser und Herrn preisen soll. 




