Mutter — Schwester — Jiingerin

Biblische Erwigungen zur Gestalt Mariens

Harald Schondorf, Miinchen

Beim Nachdenken iiber die Stellung Marias in der Heilsgeschichte und infol-
gedessen in unserem Glaubensversténdnis greifen wir gewohnlich auf spekula-
tiv-systematische Uberlegungen zuriick. Zwar sind diese biblisch begriindet,
doch der unmittelbare Ertrag der Aussagen der Heiligen Schrift iiber Maria
scheint fiir gering erachtet zu werden, da Maria ,,in der Heiligen Schrift nur in
geringem Maf3e bezeugt' seil.

Die neutestamentlichen Aussagen liber Maria, strukturell betrachtet

Zweifellos kann eine Reihe dogmatischer Aussagen iiber Maria nicht unmit-
telbar aus dem Neuen Testament belegt werden. Aber die ,,Mariologie** der
neutestamentlichen Autoren ist reichhaltiger, als es zunéchst den Anschein
hat. Normalerweise werden die wenigen Berichte oder Andeutungen iiber Ma-
ria jeweils fiir sich interpretiert, und dann wird aus der Gesamtheit der so ge-
wonnenen Aussagen das biblische Bild Mariens zusammengefiigt. Dies ist aber
auch im Zeitalter einer kritischen Exegese nicht die einzige Weise, an die
Schrift heranzugehen. Die Weise, wie etwas ausgedriickt ist, die Stellung einer
Aussage im Kontext anderer Aussagen und im Kontext eines ganzen Werkes:
Dies alles hat eine ganz bestimmte Bedeutung und ist keineswegs zufillig. Die
christologischen Hoheitstitel sind nur ein Beispiel fiir die Wichtigkeit des
,.Stellenwertes* einer Aussage im Neuen Testament?,

Wir wollen darum im folgenden diesen Stellenwert der marianischen Aussa-
gen im Neuen Testament etwas genauer betrachten und nach seiner Bedeu-
tung befragen. Diese Analyse, die man vielleicht strukturell nennen konnte,
wird uns AufschluB dariiber geben, daB Maria bereits im Neuen Testament ein
einzigartiger Platz und Rang in der Kirche und in der ganzen Menschheit zu-
gewiesen wird.

Im Neuen Testament wird Maria, die Mutter Jesu, von allen vier Evangeli-
sten und in der Apostelgeschichte erwidhnt. AuSerdem bezieht sich die vielzi-
tierte Stelle aus dem Galaterbrief ,,geboren von einer Frau* (4,4) aufsie, wih-

1 Michael Schmaus, Maria, in: Sacramentum Mundi II1, Freiburg 1969, 334. — Alle Bibelzitate
sind der neuen Fassung der Einheitsiibersetzung des Neuen Testaments (Stuttgart 1979) ent-
nommen.

2 Vgl. etwa die Bedeutung der Bezeichnung ,,Sohn Gottes‘* im Markusevangelium.



Harald Schondorf 186

rend die Deutung der Frau aus dem 12. Kapitel der Offenbarung eine offene
Frage darstellt. Wir wollen uns im wesentlichen auf das lukanische Werk und
das Johannesevangelium stiitzen, da in diesen beiden Werken die Erwihnung
Marias einen deutlich erkennbaren Stellenwert in der Gesamtkomposition
einnimmt. Unter dem lukanischen Werk verstehen wir das Lukasevangelium
zusammen mit der Apostelgeschichte, die nach allgemeiner Ansicht zusam-
mengehdren und vom selben Verfasser stammen.

Unsere Interpretation fragt nicht, inwieweit die berichteten Geschehnisse
historische Ereignisse darstellen oder nicht, sondern uns interessiert die theo-
logische Wahrheit, die die Evangelisten mit ihrer Darstellung Marias aussagen
wollen. In der Suche nach dieser Glaubenswahrheit treffen sich die Intentio-
nen der Kirchenviter durchaus mit denen der modernen Exegeten.

Maria in der lukanischen Theologie: — die Kindheitsgeschichte

Das lukanische Doppelwerk spricht von Maria am ausfiihrlichsten in der
Kindheitsgeschichte Jesu in den zwei ersten Kapiteln des Evangeliums. Noch
zwei weitere Stellen im Evangelium (8,19-21; 11,27f) beziehen sich auf Ma-
ria. Einmal héren wir von ihr in der Apostelgeschichte (1,14).

In den beiden ersten Kapiteln des Lukasevangeliums malt der Evangelist
eine Atmosphire, die bis in den Sprachstil hinein alttestamentliche Luft atmet,
wie sich an der Rolle des Tempels, an der Tempelfrdmmigkeit der beteiligten
Personen und an den hymnischen Lobgesidngen deutlich zeigt3.

Maria begegnet uns in diesen Kapiteln im Umkreis einer Reihe von Gestal-
ten, die wir als Fromme im Sinne des Alten Bundes bezeichnen diirfen. Es sind
Menschen, die den Messias erwarten und sich auf seine Ankunft vorbereiten.
Aber es sind Personen, die uns spiter im Evangelium nicht mehr begegnen
werden; zumindest gilt dies fiir Zacharias und Elisabet sowie fiir Simeon und
Hanna. Johannes der Tédufer wird uns noch in seiner Funktion als Vorliufer
und Wegbereiter Jesu an spiiteren Stellen des Evangeliums begegnen. Aber
sein Leben findet sehr bald ein gewaltsames Ende. Wir kénnen also auch ihn
dem Kreis der Menschen zurechnen, die zeitlich vor Jesus einzuordnen sind.

— zwischen Himmelfahrt und Pfingsten

Maria gehort also nach den ersten beiden Kapiteln des Lukasevangeliums zu
dem Personenkreis, der in alttestamentlicher Erwartung Jesus voran- und ent-
gegengeht. Aber im Gegensatz zu den anderen Personen, die in diesen beiden
Kapiteln genannt werden, erlebt Maria die ganze Zeit Jesu mit, iiberdauert sie

3 Heinz Schiirmann, Das Lukasevangelium, Erster Teil (Herders Theologischer Kommentar zum
Neuen Testament III), Freiburg 1969, 22f: ,,~ in stindigen Anspielungen an die heiligen Schriften
des AT und selbst mit Hilfe des literarischen Stils, der diese nachahmt.<



Mutter — Schwester — Jiingerin 187

sogar. In der Apostelgeschichte werden nach der Himmelfahrt Jesu die EIf
aufgezahlt und dann heiBit es: ,,Sie alle verharrten dort einmiitig im Gebet, zu-
sammen mit den Frauen und mit Maria, der Mutter Jesu, und mit seinen Brii-
dern.” (1,14)

Wieder finden wir Maria innerhalb eines ganz bestimmten Personenkreises,
aber nun ist es der Kreis derer, die nach dem Tod und der Auferstehung Jesu
die Urzelle des Neuen Bundes bilden. Maria ist eingegliedert in die Gemein-
schaft der Zeugen der Auferstehung, als welche wir die Apostel und die from-
men Frauen zuvor im Evangelium kennengelernt haben. Es wird uns zwar
nichts dariiber berichtet, da} der Auferstandene Maria erschienen wire, aber
sie wird wie selbstverstdndlich dem Kreis der ersten und grundlegenden Re-
pridsentanten des neuen Gottesvolkes zugerechnet.

Maria wird also an einer Art Ubergang erwihnt. Jesus hat seine Jiinger ver-
lassen, er ist in den Himmel aufgefahren. Die Zeit der unmittelbar erlebten ir-
dischen Gemeinschaft mit Jesus ist zu Ende gegangen. In Kiirze wird der Geist
auf die Jiinger Jesu ausgegossen werden, und die Stiftung der Kirche wird da-
mit vollendet sein. Maria gehort zu denen, die an diesem entscheidenden
Wendepunkt genannt werden: zwischen dem Weggang Jesu und dem Kom-
men des Geistes.

DaB diese Nennung Marias beim Kommen und beim Weggang Jesu aber
nicht nur zufillig, sondern bewuB3t und gezielt erfolgt, zeigt sich noch deutli-
cher, wenn wir das Johannesevangelium mit heranziehen.

Maria in der johanneischen Theologie: — die Hochzeit zu Kana

Zum ersten Mal spricht das Johannesevangelium von Jesu Mutter bei der
Hochzeit zu Kana. Das Augenmerk der Interpreten wendet sich hierbei fiir
gewohnlich auf die Worte und Taten Marias. Aber wir wollen uns mehr der
Struktur des Textes und der darin enthaltenen ,, Wahrheit** zuwenden.

»»Am dritten Tag fand in Kana in Galilda eine Hochzeit statt, und die Mutter
Jesu war dabei. Auch Jesus und seine Jiinger waren zur Hochzeit eingeladen.
(2,1f) Zumeist wird tiber die genaue Formulierung dieser beiden Verse hin-
weggelesen. Johannes schreibt ndmlich nicht, da Jesus mit seinen Jiingern
und seiner Mutter an der Hochzeit teilnahm. Er beginnt vielmehr mit Marias
Teilnahme an dieser Hochzeit und erwéhnt erst im folgenden Satz, da8 auch
Jesus mit seinen Jiingern zu dieser Hochzeit geladen war, ,,gerufen wurde*,
wie es im Urtext heiflt. Viele Interpreten konnen mit dieser Differenzierung
nicht viel anfangen. Man untersagt uns sogar ohne Angabe von Griinden, hier-
aus weitergehende SchluBfolgerungen zu zichen?.

4 Z.B. Jiirgen Becker, Das Evangelium des Johannes, Kap. 1-10 (Okumenischer Taschenbuch-



Harald Schondorf 188

Aber der Unterschied zwischen Jesu Mutter und Jesus mit seinen Jiingern ist
zu offensichtlich, als daB er iibergangen werden konnte. Jesu Mutter gehort
nach dieser Schilderung selbstverstdndlich zur Hochzeitsgesellschaft dazu
(Imperfekt, Zustandsform im griech. Verb), wahrend Jesus und seine Jiinger
eigens eingeladen werden (Aorist, Eintrittsform im griech. Verb). Jesus wird in
diese Gesellschaft aufgenommen, wihrend seine Mutter von Anfang an bereits
dabei ist. Ob dies verwandtschaftliche oder dhnliche Griinde hat, ist fiir den
tieferen Sinn des Textes irrelevant. Es gilt hier dasselbe, was im weiteren Ver-
lauf der Geschichte ebenfalls zu bemerken ist: Maria gibt den Anstof} dafiir,
daB Jesus auftritt und ins Geschehen eingreift.

— die Kreuzigung

Die zweite Stelle, an der das Johannesevangelium von der Mutter Jesu spricht,
ist der Tod Jesu: ,,Bei dem Kreuz Jesu standen seine Mutter und die Schwester
seiner Mutter, Maria, die Frau des Klopas, und Maria von Magdala. Als Jesus
seine Mutter sah und bei ihr den Jiinger, den er liebte, sagte er zu seiner Mut-
ter: Frau, siche, dein Sohn! Dann sagte er zu dem Jiinger: Siehe, deine Mutter!
Und von jener Stunde an nahm sie der Jiinger zu sich.* (19,25-27)

In der Struktur des Textes liegt eine sprechende Dynamik: Zunéchst steht
Jesu Mutter im Umkreis anderer Verwandter, dann sehen wir sie neben dem
Lieblingsjiinger, und im dritten Schritt bewirkt Jesus die endgiiltige Zuord-
nung von Maria und dem Lieblingsjiinger. ;

War bei der Hochzeit zu Kana Maria diejenige, die zuerst genannt wurde, so
ist bei der Szene am Kreuz immer zuerst von Jesus die Rede. Bei der Hochzeit
zu Kana beginnt der erzéihlerische Spannungsbogen mit Maria und fithrt zam
Offenbarungshandeln Jesu. Am Kreuz beginnt der Spannungsbogen mit Jesus
und fithrt zu Maria, die Johannes anvertraut wird.

Dieser Jiinger und die Mutter Jesu spielen iibrigens im Johannesevangelium
eine besondere Rolle: Es sind die beiden einzigen Personen, die mehrfach er-
wihnt, aber nie mit ihrem Namen genannt werden. Statt ihres Namens steht
vielmehr ihre Beziehung zu Jesus: die Mutter Jesu und der Jiinger, den Jesus
liebte. Wenn man bedenkt, daB kein anderes Evangelium so bereitwillig die bei
den verschiedenen Ereignissen agierenden Personen namentlich anfiihrt, so
kann es kein Zufall sein, daB Jesu Mutter und der Lieblingsjiinger nicht mit ih-
rem personlichen Namen genannt werden, sondern gleichsam mit einer Wiir-
de-, Rangbezeichnung. Diesen beiden Gestalten muf eine besondere Bedeu-
tung zukommen.

kommentar zum Neuen Testament 4/1), Giitersloh 1979, 108: ,,Man sollte dem Text nicht ent-
nehmen, in ihrer (Mariens) GroBfamilie wiirde Hochzeit gefeiert, oder Jesus und seine Jiinger
seien erst nachtriiglich geladen bzw. trifen erst im Verlauf der Hochzeitsfeier ein, ...*



Mutter — Schwester — Jiingerin 189

Maria zu Beginn und am Ende des Wirkens Jesu

Bei Lukas tritt Maria vor und nach dem irdischen Leben und Wirken Jesu auf
den Plan, wobei wir mit dem Ausdruck ,,Wirken* die Erscheinungen des Auf-
erstandenen bis zur Himmelfahrt mit umgreifen wollen. Durch Maria ge-
schieht der Eintritt Jesu ins irdische Leben; sie erscheint wieder, wenn die Sen-
dung Jesu auf die Jiinger iibergeht und die AusgieBung des Geistes bevorsteht.
Maria wird somit an den beiden entscheidenden Ubergangsstellen erwéhnt: 1.
beim Ubergang vom Alten Bund zum Leben und Wirken Jesu und 2. beim
Ubergang vom Wirken Jesu zum Wirken des Geistes in der Kirche. Als Mutter
fithrt Maria Jesus in die Gemeinschaft der Menschen ein (und in die Gemein-
schaft der Glaubenden, wenn sie mit ihm in den Tempel geht). Und sie ist be-
teiligt, wenn Jesus die irdische Gemeinschaft verlassen hat, um auf neue Weise
unter allen Menschen gegenwiartig zu werden.

Auch bei Johannes steht die Mutter Jesn jeweils an einer entscheidenden
Nabhtstelle zu Beginn und am Ende. Wir héren ndmlich von ihr in den Augen-
blicken, in denen Jesus sein Wirken in der Offentlichkeit beginnt und beendet.
Das ,,0ffentliche Wirken Jesu‘‘ beginnt namlich im Johannesevangeliom nicht
schon mit dem Auftreten des Taufers und der Berufung der ersten Jiinger, wie
es die Uberschrift der neuen Einheitsiibersetzung nahelegt, sondern erst da,
wo es zum erstenmal von Jesus heif3t, daB er seine Herrlichkeit offenbarte: bei
der Hochzeit zu Kana. ,,So tat Jesus sein erstes Zeichen, in Kana in Galilaa,
und offenbarte seine Herrlichkeit, und seine Jiinger glaubten an ihn.* (2,11)

Jesu Mutter hat bei Johannes die Funktion, Jesus insofern in die menschliche
Gemeinschaft einzufiihren, als sie ihm den Zugang zur Offentlichkeit er-
schlie3t. Darum wird Maria als ein Mitglied der Hochzeitsgesellschaft darge-
stellt, wahrend Jesus erst in diese Gesellschaft ,,gerufen‘ werden muf3. Maria
fiihrt Jesus dann auch wieder bei den Dienern ein und veranlaB3t Jesu Handeln.
Und Jesus wirkt sein erstes ,,Zeichen‘‘. Dieses geschieht bewu3t nicht im Zu-
sammenhang mit der religiosen Hochzeitszeremonie, sondern wiahrend des
profaneren Teils der Feierlichkeiten.

Bemerkenswert ist dabei auch, da3 sowohl bei Lukas als auch bei Johannes
Jesus zwar durch Maria in die menschliche Gemeinschaft eingefiihrt wird, daf3
beide Evangelisten aber zugleich betonen, dafl dies die freie und ureigene In-
itiative Gottes ist. Die jungfrauliche Mutterschaft Mariens (,,Der Herr ist mit
dir. Der Heilige Geist wird iiber dich kommen.* Lk 1,28.35) findet ihre Paral-
lele darin, daB3 Jesus bei der Hochzeit zu Kana mit allem Nachdruck darauf
hinweist, daB3 die Entscheidung iiber sein Handeln von der ,,Stunde‘‘ und somit
vom Vater abhingt (Joh 2,4; vgl. 17,1).

Der Kreuzestod Jesu bedeutet bei Johannes das Ende des 6ffentlichen Auf-
tretens Jesu. Der Auferstandene zeigt sich nur noch im Kreis seiner Jiinger. So



Harald Schondorf 190

spielt am Ende des 6ffentlichen Lebens Jesu Maria wiederum eine Schliissel-
rolle fiir den Ubergang der Sendung vom irdischen Jesus zum Jiingerkreis. An
Stelle der Elf in der Apostelgeschichte steht bei Johannes der Lieblingsjiinger.
Beide Male befinden wir uns an der Schwelle zu einer neuen Phase der Heils-
geschichte. Wenn wir uns zudem der Interpretation anschlieBen, daB
Joh 19,30 nicht den Sinn hat, daB Jesus seinen Geist aufgab, sondern meint,
daB er den Geist iiberlieferte (ndmlich an uns; man vergleiche die Stelle mit
dem Blut und Wasser kurz danach), wie es das Verb paradidonai nahelegts,
dann stellt auch Johannes Maria an den Ubergang zwischen dem Weggang
Jesu und der Geistsendung. Dies gilt auch deshalb, weil bei Johannes der Auf-
erstandene der Bringer des Geistes ist.

Dieser Ubergang steht bei beiden Autoren in einem groBeren Rahmen. Die
Weitergabe des Auftrags an die Jiinger beginnt bei Johannes mit den Ab-
schiedsreden und findet am Kreuz und bei den Erscheinungen des Auferstan-
denenin den f6rmlichen Beauftragungen der Jiinger ihre Vollendung. Die ent-
scheidende Zisur, die Johannes in der Erh6hung — Kreuz und Auferstehung —
sieht, kann man bei Lukas bei der Himmelfahrt Jesu ansetzen, die besonders
von ihm herausgehoben wird. Und wir kénnten auch bei Lukas sagen, daB die
Ankiindigungen des Auferstandenen im Kommen des Geistes an Pfingsten
ihre Erfiillung finden.

Beibeiden neutestamentlichen Autoren erscheint an dieser Ubergangsstelle
Maria, die Mutter Jesu, und sie wird mitten in die Gemeinschaft der Jiinger ge-
stellt. Die Mutter Jesu, die zu Beginn des Evangeliums Jesus in die Menschheit
einfiihrt, gehort jetzt ausdriicklich und an hervorragender Stelle zu denen, die
dem Ruf Jesu folgen und sich zu seiner Kirche zusammenschlieBen. Die Mutter
wird zur Jiingerin und damit zu einer Reprisentantin der Kirche.

»-.. die das Wort Gottes héren und es befolgen'

Lukas erwéhnt — &hnlich wie die anderen Synoptiker — Maria wihrend des Le-
bens Jesu weiterhin an zwei Stellen. Die erste Erwdhnung hat ihre Parallelen
bei den Synoptikern: ,,Eines Tages kamen seine Mutter und seine Briider zu
ihm; sie konnten aber wegen der vielen Leute nicht zu ihm gelangen. Da sagte
man ihm: Deine Mutter und deine Briider stehen drauBen und mdchten dich
sehen. Er erwiderte: Meine Mutter und meine Briider sind die, die das Wort
Gottes horen und danach handeln.* (8,19-21) Die zweite Stelle findet sich nur
bei Lukas: ,,Als er (Jesus) das sagte, rief eine Frau aus der Menge ihm zu: Selig

5 Raymond Brown, The Gospel According to John (XIII-XXI) (The Anchor Bible 19A), Garden
City N.Y. 1970, 931: ,,... John seems to play upon the idea that Jesus handed over the (Holy) Spirit
to those al the foot of the cross, in particular to his mother who symbolizes the Church or new peo-
ple of God and 1o the Beloved Disciple who symbolizes the Christian.*



Mutter — Schwester — Jiingerin 191

die Frau, deren Leib dich getragen und deren Brust dich genédhrt hat. Er aber
erwiderte: Selig sind vielmehr die, die das Wort Gottes horen und es befol-
gen.* (11,271)

Die Tendenz beider Stellen ist dieselbe. Jesus lenkt den Blick weg von der
leiblichen Verwandtschaft zur eigentlichen, geistigen Verwandtschaft mit ihm.
Aber wir wissen aufgrund der Kindheitsgeschichte, da3 Maria, die Mutter
Jesu, nicht nur zur leiblichen, sondern zur wahrhaftigen, geistigen Verwandt-
schaft Jesu gehort. Sie hat an erster Stelle das Wort Gottes gehorsam entge-
gengenommen und befolgt. Das Wort, das zunichst eine gewisse Distanzie-
rung gegeniiber der Mutter und den Briidern Jesu nahelegt, verwandelt sich
aus dieser tieferen Sicht in ein Wort, das Maria aus dem Kreis der nur leiblich
Jesus Zugehorigen in den Kreis derer hiniiberfiihrt, die wahrhaft Verwandte
Jesu zu heiflen verdienen.

Maria als Représentantin aller Glaubenden

Lukas zeigt uns Maria einmal im Kreis der Reprédsentanten des alttestamentli-
chen Bundesvolkes und dann wieder im Kreis der Apostel und Jiinger. Maria
gehort zu beiden Gruppen: Sie reprisentiert die Menschheit, die Jesus als den
Messias erwartet, und sie représentiert auch die Menschheit, die Jesus gldubig
nachfolgt. Als Mutter Jesu fiihrt sie ihn in die menschliche Gemeinschaft ein,
wie wir bei Lukas und Johannes sehen. Sie steht stellvertretend fiir die
Menschheit, insofern Jesus dieser Menschheit entstammt. Und sie ist als Mut-
ter Jesu zugleich auch Jesu Jiingerin. Sie vertritt als einzige Gestalt des Neuen
Testamentes sowohl die glaubende und hoffende Menschheit vor Christus als
auch die Gemeinde derer, die sich zu dem Auferstandenen und Erhdhten be-
kennen.

Aber Maria ist nicht nur Mutter und Jiingerin. Wie uns die beiden zuletzt
behandelten Stellen zeigen, gehdrt Maria auch zum Kreis derer, die Jesus als
seine Briider und Schwestern bezeichnet, da sie Gottes Wort befolgt. So er-
weist sich Maria im Werk des Lukas, das durch Johannes bestitigt wird, als
Mutter, Schwester und Jiingerin Jesu zugleich.

Wenn darum die Kirche in Maria ihr Urbild erkennt, so kann sie sich dabei
durchaus auf die Theologie der neutestamentlichen Autoren stiitzen. Maria
reprasentiert die Kirche in dem weiten Sinn, der alle Gottesfiirchtigen und
Glaubenden vor, mit und nach Christus umgreift. Sie symbolisiert die Mensch-
heit, wie sie nach dem Willen Gottes Christus, dem géttlichen Wort, Eingang in
die Welt verschafft, von ihm die wahre Verehrung des Vaters lernt und in ihm
den Erloser und Herrn preisen soll.





