Die Frucht des Geistes

Ein meditativer Zyklus*

Ewald Zacher, Mainz

Die Frucht des Geistes aber ist Liebe, Freude,

Friede, Langmut, Freundlichkeit, Giite, Treue,

Sanftmut und Selbstbeherrschung.

Gal 5,22f

Es ist nicht zu machen, nicht herzustellen oder zusammenzubauen, keine Kon-
struktion unserer Vernunft bringt es zustande, auch der strenge Wille kann es
nicht, keinerlei Machenschaft, weder Kapital noch Arbeit, nicht Flei3 und
nicht Genie, keine Wissenschaft, keine Kunst, keine Philosophie und keine
Religion, auch kein Zauber macht es moglich, der Mensch nicht und nicht die
Menschen miteinander schaffen das: die Traube Wein oder eine Ahre voll
Korn, die Frucht.

— Sie ist die Frucht des Weinstocks, des Weizens, nicht unser Werk. Wohl
kommt es auf unser Zutun an, Anstrengung ist gut, Arbeit. Besser ist Erfah-
rung, Geduld und die Einsicht Holderlins: ,,Das meiste ndmlich vermag die
Geburt.*

— Die Frucht des Geistes ist nicht unsere Tat, sie muf} schon wachsen aus
Geistes Kraft: Wir konnen Bedingungen schaffen, die giinstig sind, mit Kraft
und Geduld, mit Mut und Gespiir. ,,Aber der Geist weht, wo er will.* Zutater
sind wir, auf Hoffnung hin.

Selbstbeherrschung

Da kommt eine Kraft auf, die es erlaubt, mit leichter Hand den Nacken zu lok-
kern, so daB er die selbstsicher-unsichere Hirte verliert. Eine Kraft am Ende
der Anstrengung, widerstdndig gegen die Bosheit in mir, ohne Starre, voller
Aufschwung gegen die Miidigkeiten. Sie hilft meiner Schwachheit auf und
stiirzt meine Méchtigkeit um, sie halt meiner Nichtigkeit stand. Gegen die
Schwermut errichtet sic Damme, und in den Schultern der Schwachen, im
Riicken Gebeugter bleibt sie als Zahigkeit da.

—In der Selbstbeherrschung wird die Tragkraft verfiigbar, ,,des anderen
Last* zu tragen (Gal 6,2-5). Und auch die eigene. Belastbar wird der, dessen
Selbstbetorungen zersprungen, dessen Einbildungen zerstoben sind: Wer sich

* Nachschrifl einer Pfingstnovene von 1982 in unserer Gemeinde Albertus Magnus, Mainz,
fiir die Angela Engelhard mitverantwortlich war.



Die Frucht des Geistes 193

in der Hand hat, kann seine Hande gebrauchen und seine Schultern. So ist an
die Belastbarkeitsgrenze zu kommen. Beschwingt ist nicht mehr zu gehen,
wenn viel zu tragen ist, eher schleppend. Aber es ist nicht ansgeschlossen, da
die Last leichter wird. Die Kraft wichst unter der Beanspruchung.

— Wo die eigene Kraft und Herrschaft am stidrksten ist und bei welcher
Weise — dies herauszufinden, gehdrt auch dazu. Sich beherrschen heiBt, das
Eigene wihlen lernen, nicht wahllos tansend Moglichkeiten nachjagen. Die ei-
genen Starken entdecken, auf sie aufmerken, sie entwickeln und zu ihnen ste-
hen.

Denn mitnichten sind die Menschen alle auf einen Weg zu Gott gerufen.
Gott hat der Menschen Heil nicht an irgendeine besondere Weise ge-
bunden. Was eine Weise hat, das hat die andere Weise nicht; das Lei-
stungsvermogen aber hat Gott allen guten Weisen verlichen, und keiner
guten Weise ist es versagt, denn ein Gutes ist nicht wider das andere.
(Meister Eckhart, Deutsche Predigten und Traktate, Miinchen 1963, 78)

Sanftmut

Da quillt von innen her eine Ruhe, die mitten im Larm nicht zerstért und in der
Geschiftigkeit nicht zerstrent wird. Von der Stille, die ihn durchstimmt, wird
der Mensch sanftmiitig. Sie bleibt sein unhérbar ruhiger Ton, der ihn tréigt. In
der Stille ist die Offenheit zum Ursprung, und der ist mit seinem unendlichen
Grond vertraut. Die Sanftmut hért in der Stille auf den schweigenden Grund
und vernimmt seine Bergung. So kann sie ruhig und gelassen bleiben in den
Turbulenzen hektischer Tage, im Streit der Widerspriiche. Sie handelt einfiihl-
sam und gewaltlos, diese praktische Schwester der Gelassenheit.

— Wenn einer so mild, sanftmiitig, still ist, dann ,,zerbricht er das geknickte
Rohr nicht, und den glimmenden Docht 16scht er nicht aus* (Jes 42,24 a). Ja,
so schafft er wirklich das Recht. Aus der Sanftmut entspringt kein Rigorismus;
sie geht behutsam vor: Der glimmende Docht kann noch einmal aufflammen,
das geknickte Rohr kdnnte sich wieder aufrichten oder jedenfalls noch eine
Weile griinen und fortbestehen.

— Sich inwendig auf das Héren, aufs Vernehmen sammeln, still werden, um
die Geborgenheit wahrnehmen und sich ihr iberlassen zu kénnen — inwendig
ist die Sanftmut eine geloste, hingegebene Aufmerksamkeit.

So soll der Mensch sein Gemiit daran gewShnen, Gott allzeit gegenwir-
tig zu haben im Gemiit und im Streben und in der Liebe. Achte darauf,
wie du deinem Gott zugekehrt bist, wenn Du in der Kirche bist oder in
der Zelle: diese selbe Gestimmtheit behalte und trage sie unter die
Menge und in die Unruhe und in die Ungleichheit. (Meister Eckhart, 58)



Ewald Zacher 194
Treue

Es wird ein Zutrauen spiirbar, das sich in einen Zustand der Bestindigkeit
wandeln kann, auch wenn das Gefiihl dabei ausdorrt. Aber die Erinnerung
bleibt, und selbst wenn sie verblaBt, als blasse bleibt sie, zusammen mit der
Hoffnung, daB nach dem Winter ein neuer Sommer kommt. Die Treue ist
Hoffnung gegen alle Hoffnung, und manchmal wird sie sogar ein besinnungslo-
ses Dabeibleiben, auf der Strecke der Hoffnungslosigkeit. Die Treue hilt
durch, anch wenn sie nur mehr gehalten wird.

— Vom Zutrauen, das in der Treue lebt, wird sie produktiv. Trene macht
nicht gedankenlos und noch weniger furchtsam, sondern einfallsreich und zu-
packend. Daarbeitet sich gut, weil das Vertranen und nicht die Angst die Hand
fiihrt (vgl. Mt 25,21). Wohl wahr, in der Treue ist ein Stiick blindes Vertraunen:
deswegen darf die Treue nicht der Anfang der Treue sein, dort, wo es um be-
wufite Bindungen geht. Der Herr muB} gut sein, damit der Knecht treu sein
darf. Die Mutter dagegen bleibt dem Kind zugetan und treu, ganz gleich, was
kommt.

— Im Kleinen treu sein — klein ist ,,alles, was Gott geschaffen hat im Himmel
und auf Erden, was nicht er selbst ist*“. Treu ist der Knecht, wenn er ,,mit seiner
Vernunft alle Dinge durchschreitet*, wenn er ,,mit seinem Willen abldft von
allen Dingen und auch von sich selbst und von alledem, was Gott geschaffen
hat, was nicht Gott selbst ist*. Dies alles anfnehmen, Gott die Ehre dafiir ge-
ben, alles ihm iiberantworten und dort sich selbst und alle Dinge lassen —

Wer in solcher Weise getreu wire, in dem hitte Gott unaussprechlich
groBBe Freude. (Meister Eckhart, 275)

Giite

Eine Frucht platzt da und will sich, reif und voll geworden, verschwenden; ein
Wasser tritt iiber die Ufer und will sich verstromen; ein Gefdl3 ist so voll, daB3 es
— der letzte Tropfen fehlt nicht mehr — endlich iiberlduft: so ist die Giite, so
zeigt sie sich. Sie verstrémt sich rundum und nach allen Seiten, ohne Unter-
schied. Auf Gerechte und Ungerechte. Die Giite ist iiberstrémendes Wohlwol-
len.

— Die Witwe von Sarepta, zu der Elias auf das Wort des Herrn hin ging, um
von ihr versorgt zu werden, hatte nur noch eine Handvoll Mehlim Topf und ein
wenig Ol im Krug. Aber der Herr, der Gott Israels, war gut zur Witwe, zu ih-
rem Sohn und zu Elias; er sprach: ,,Der Mehltopf wird nicht leer werden und
der Olkrug nicht versiegen, bis zu dem Tag, an dem ich wieder Regen sende.*
So hatten sie viele Tage zu essen. Der Mehltopf wurde nicht leer und der Ol-
krug versiegte nicht. (1 Kon 17,8-16)



Die Frucht des Geistes 195

— Giite, die gibt und schenkt, ohne zu schielen, Giite, die sich verausgabt, er-
fiahrt selber noch viel mehr Giite; sie empfiangt selber hundertfach. Aber lauter
muB sie sein und ohne Hintergedanken, absichtslos.

Wer alle Dinge 148t, der wird das Hundertfache dafiir empfangen. Wer
es aber auf das Hundertfache absieht, dem wird nichts zuteil, denn er gibt
nicht alles hin: er will das Hundertfache wiederhaben. Unser Herr aber
verspricht nur denen das Hundertfache, die alles hingeben. (Meister
Eckhart, 379)

Freundlichkeit

Nicht mehr schwer und driickend lastet da die Welt, sondern sie wird entge-
genkommend. Und im Herzen steigt Zértlichkeit auf: Freundlichkeit dringt
nach auBen, eine freundliche Welt kommt entgegen. Wenn das Wohlwollen
behutsam, zartlich und zuvorkommend vorgeht, wird die Freundlichkeit am
Wege aufscheinen. Ohne schon Freundschaft zu sein, ist die Freundlichkeit
doch davon die spielerische Vorform zu jedermann und der gewinnende Ab-
glanz. Von allen Vergniigungen, die der dichtende Bertolt Brecht wuflte, die
letzte — und schonste: ,,freundlich sein‘‘.

— Arglos ist die Freundlichkeit und unbefangen, wie Kinder sind. Deswegen
ist der, in dem die Menschenfreundlichkeit Gottes erschienen ist, mit der ent-
gegenkommenden Freundlichkeit der Kinder vollig eins. ,,Er nimmt die Kin-
der in seine Arme, dann legt er ihnen die Hiande auf und segnet sie.* (Mk
10,16)

— Freundlichkeit, die der Ausdruck und ein Zeichen des Wohlwollens ist,
schafft die Voraussetzung dafiir, dal der Feind zum Freund werden kann. So
hat Gott den Menschen ,,aus einem Feind zum Freund gemacht, was mehr ist,
als eine neue Erde zu schaffen‘. Gott will den Siinder

aller seiner Siinden nicht einen Augenblick entgelten lassen ... Wenn
anders er ihn nur jetzt bereit findet, so sieht er nicht an, was er vorher
gewesen ist. Gott ist ein Gott der Gegenwart. Wie er dich findet, so
nimmt und empfingt er dich, nicht als das, was du gewesen, sondern als
das, was du jetzt bist. (Meister Eckhart, 71f)

GrofBmut

Da erhebt sich ein Gefiihl wie auf Bergesh6hen nach der Miihsal des Aufstiegs;
das, was zuriickliegt, wird klein und iiberschaubar; wenn wir Fliigel hitten,
triige uns der Wind von selbst, so stark und steif weht er nun. Unsere Kleinlich-
keiten sind iiberwunden, die Tragheit des Herzens weicht seiner Erhebung.



Ewald Zacher 196

,»Da wir triage geboren sind, bedarf es des Falken.* (Holderlin) Die GroBmut
hat es dazu gebracht. Aber es ist keine Uberlegenheit eingemischt, denn der
GroBmiitige vergi3t den Weg nicht, die Herkunft. Wenn er mit ,,weitem Her-
zen* (,,dilatato corde* — Regula Benedicti) lebt (und so den Weg des Willens
Gottes geht), hat er viel Nachsicht und lange Geduld mit den andern.

— Und mit sich. Das ist eins vom Schwersten, gegen die Verurteilung des ei-
genen Herzens, gegen sein gerechtes, begriindetes Urteil zu stehen und zur
Barmbherzigkeit zu finden. Aber in den Weiten und Tiefen Gottes, die der
Geist erforscht, werden wir der eigenen Verurteilung enthoben — ,,Gott ist
groBer als unser Herz* (1 Joh 3,20). Fiir gewohnlich geniigt die GroBmut un-
seres Herzens, mit der wir zu anderen gut sind. Gottist dann, im eigenen Ernst-
fall, uns gegeniiber schon immer noch groBer.

— Die GroBmut kann das Kleine wahrnehmen und das GroBe, ohne es ge-
geneinander auszuspielen: denn sie urteilt zuletzt von einem immer GroBeren
her, das grof3 und klein in der Endlichkeit vereinigt. So wird sie, wenn sie sich
ins immer GroBere ausstreckt, zugleich auch gleichmiitig.

Wenn einer aber einzig Gottes Willen sucht, dann soll er, was ihm daraus
zuflieBt oder geoffenbart wird, als Gabe Gottes empfangen und nimmer
darauf sehen noch bedenken, ob es von Natur sei oder von Gnaden oder
woher oder in welcher Weise es sei: das soll ihm véllig gleichgiiltig sein.
Dann ist einer recht daran; und man soll ein schlichtes christliches Leben
fithren und soll es nicht auf ein besonderes Tun absehen. Nur eines soll
man von Gott empfangen, und was einem dann zufillt, das nehme man
als sein Bestes und sei ohne alle Befiirchtung, man kénne in dieser Be-
scheidung irgendwie behindert werden, innen oder aulen; was man auch
tun mag, dafern man nur Gottesliebe in sich findet, so ist’s genug daran.
(Meister Eckhart, 380)

Friede

Zwischen den Streitenden wird die Unfruchtbarkeit des Streits, die Un-
menschlichkeit der gegenseitigen Verletzungen wahrnehmbar, sie senken die
Blicke — und die Waffen. Denn sie werden von einer Reue iiberwiltigt, die in
der Vergeltung und in der Gegenwehr das Gift der Bosheit geschmeckt hat.
Als brennende Einsicht iiber die eigene Schuld, iiber das, was wir dem andern
schuldig bleiben, ereignet sich der Friede in seinem Anfang. Von da aus schaut
er ins gelobte Land der Unschuld. Die Feindesliebe beginnt zu keimen, die der
Weg in die Vollkommenheit des Friedens ist.

— Im Frieden wird der Einklang miteinander horbar, die Dissonanzen sind
aufgeldst, die Zusammengehdrigkeit ist zu vernehmen. Das Bild des Friedens



Die Frucht des Geistes 197

ist das Lamm, der Ton des Friedens ist vollends iiberirdisch. (Vielleicht, daB er
in Mozarts Musik, im Agnus Dei der Krénungsmesse, zu horen ist.) Aber in der
Welt haben wir oft falschen Frieden — da stimmt nichts mehr —und Bedréngnis
— da geht’s drunter und driiber —: dennoch, der Frieden ist keine Utopie; ,,in
mir‘ sagt der johanneische Jesus ,,habt ihr Frieden‘‘ (Joh 16,13). Er hat Frie-
den, weil er nicht allein, sondern im Vater ist. Wir haben in ihm Frieden, wenn
wir uns restlos, unbedingt auf ihn einlassen.

— Jetzt konnen wir noch nicht ganz im Frieden sein, aber wir miissen auch
nicht in der Friedlosigkeit verkommen.

Genauso weit wie in Gott, soweit in Frieden. Was irgend von einem in
Gottist, das hat Frieden; ist dagegen etwas von einem auB3erhalb Gottes,
so hat es Unfrieden. Sankt Johannes spricht: ,,Alles, was aus Gott gebo-
ren ist, das iberwindet die Welt* (1 Joh 5,4). Was aus Gott geboren ist,
das sucht Frieden und lauft in den Frieden. Darum sprach er ,,Vade in
pace‘’, ,lauf in den Frieden!* Der Mensch, der sich im Laufen und in be-
stindigem Laufen befindet, und zwar in den Frieden, der ist ein himmli-
scher Mensch. Der Himmel 1duft bestindig um, und im Laufe sucht er
Frieden. (Meister Eckhart, 188)

Freude

Ein Glanz wird da allméhlich strahlend sichtbar, der von innen, als Ausstrah-
lung, nach auBen tritt: Der ganze Himmel kann aus einem Kindergesicht her-
ausschauen, wenn es sich freut. So ist die Freude das inwendige Erlebnis des
Gliicks und sein Widerschein im Gesicht zumal: Innen und auBen ist die Freu-
de, sie schaut aus den Augen und erhebt die Herzen. Konnte das Gliick seinen
Namen sagen, es miilte sich als Freude zu erkennen geben. Die Freude ver-
wandelt uns: Sie macht aus verstockten bereitwillige, aus niedergeschlagenen
hochgemute und aus verschlossenen offene Menschen. Die Freude ist das se-
lige Ende der Trauer. Allen Trauernden bleibt die VerheiBung der Freude: sie
kann auch die Trauer wandeln.

— Die tiefste, die vollkommene Freude stammt aus der Liebe: Alle andere
Freude ist dieser Freude gegeniiber, die aus der Liebe kommt, noch nicht ge-
sammelt genug: einzelne Quellen der Freude.

Wer in der Liebe bleibt, in der Liebe des Sohnes, so wie der Sohn in der
Liebe des Vaters blieb, in dem ist die Freude — und diese ,,Freude** wird ,,voll-
kommen* sein (Joh 15,11). Aber in der Liebe bleiben nur die, die sein Gebot
halten: einander so zu lieben, wie er uns geliebt hat, bis zur Preisgabe.

— Die Freude hat, je tiefer sie ist, einen um so starkeren Zug in die vollkom-
mene Freude, so, als wollte sie sagen:



Ewald Zacher 198

Geh heraus aus allem geschaffenen Guten und aus allem zerteilten Guten
und aus allem zerstiickten Guten: Uber all dieses hinaus will ich dich
setzen in das ungeschaffene und in das ungeteilte und in das unzerstiickte
Gute, das ich selbst bin. Deshalb (sagte der Herr) auch: ,Geh ein in die
Freude deines Herrn!, recht als habe er sagen wollen: Geh heraus aus al-
ler Freude, die geteilt ist und die, was sie ist, nicht aus sich selbst ist, in die
ungeteilte Freude, die, was sie ist, aus sich selbst ist, und die ist nichts an-
deres als die ,Freude des Herrn‘. (Meister Eckhart, 278f)

Liebe

Da drédngt es zum Tun und ins Handeln, wenn die Liebe Macht gewinnt. Sie will
iiber sich hinaus, sich mitteilen. Die Liebe ist gebend, ohne aufs Nehmen be-
dacht zu sein; sie gibt sich ganz. Sie dridngt zum Abstieg: mit der Liebe beginnt
die Karriere nach unten, bis ans Ende, an den letzten Platz. ,,Man mul} nur wis-
sen, daB die Liebe eine Richtung und nicht ein Zustand der Seele ist. (Simone
Weil) Auf diesem Weg findet die Liebe zur Einigung; sie ereignet sich im frei-
en, ungezwungenen, wundersamen Austausch: du in mir und ich in dir.

— Was Wunder, daB} dies nun eindeutig und iiber alle anderen Wirkungen
hinaus ein Werk, eine Frucht des Geistes ist: die Liebe Gottes zu uns und un-
sere Liebe zu Gott. ,,Die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen durch
den Heiligen Geist, der uns gegeben ist.“ (Rom 5,5) Gabe und Hingabe, Ab-
stieg und AusgieBung in eins.

— Die Liebe tun, darauf kommt es an. Deswegen ist die Realisierung des Ge-
bots die dauernde Bedingung dafiir, in der Liebe zu bleiben. Aber es ist nicht
unmoglich, weil wir nur das unsere dazu tun miissen.

,Dies ist mein Gebot, daB ihr liebet.© Was will er damit sagen, daf3 er
spricht: ,daB ihr liebet!? Er will ein Wortlein sagen, auf das ihr achten
sollt: die Liebe ist ganz lauter, ganz entblot, ganz abgeldst in sich selber.
Die besten Meister sagen, die Liebe, mit der wir lieben, sei der Heilige
Geist. Es gab manche, die dem widersprechen wollten. Dies aber ist im-
mer wahr: Alle Bewegung, durch die wir zur Liebe bewegt werden, in
der bewegt uns nichts anderes als der Heilige Geist. Liebe in ihrem lau-
tersten, ganz in sich selbst abgeldsten Sein ist nichts anderes als Gott.
(Meister Eckhart, 387)





