
Die Frucht des Geistes 
Ein meditativer Zyklus* 

Ewald Zacher, Mainz 

Die Frucht des Geistes aber ist Liebe, Freude, 
Friede, Langmut, Freundlichkeit, Güte, Treue, 
Sanftmut und Selbstbeherrschung. 

Gal5,22f 
Es ist nicht zu machen, nicht herzustellen oder zusammenzubauen, keine Kon- 
struktion unserer Vernunft bringt es zustande, auch der strenge Wille kann es 
nicht, keinerlei Machenschaft, weder Kapital noch Arbeit, nicht Fleiß und 
nicht Genie, keine Wissenschaft, keine Kunst, keine Philosophie und keine 
Religion, auch kein Zauber macht es möglich, der Mensch nicht und nicht die 
Menschen miteinander schaffen das: die Traube Wein oder eine Ähre voll 
Korn, die Frucht. 

- Sie ist die Frucht des Weinstocks, des Weizens, nicht unser Werk. Wohl 
kommt es auf unser Zutun an, Anstrengung ist gut, Arbeit. Besser ist Erfah- 
rung, Geduld und die Einsicht Hölderlins: •Das meiste nämlich vermag die 
Geburt." 

- Die Frucht des Geistes ist nicht unsere Tat, sie muß schon wachsen aus 
Geistes Kraft: Wir können Bedingungen schaffen, die günstig sind, mit Kraft 
und Geduld, mit Mut und Gespür. •Aber der Geist weht, wo er will." Zutäter 
sind wir, auf Hoffnung hin. 

Selbstbeherrschung 

Da kommt eine Kraft auf, die es erlaubt, mit leichter Hand den Nacken zu lok- 
kern, so daß er die selbstsicher-unsichere Härte verliert. Eine Kraft am Ende 
der Anstrengung, widerständig gegen die Bosheit in mir, ohne Starre, voller 
Aufschwung gegen die Müdigkeiten. Sie hilft meiner Schwachheit auf und 
stürzt meine Mächtigkeit um, sie hält meiner Nichtigkeit stand. Gegen die 
Schwermut errichtet sie Dämme, und in den Schultern der Schwachen, im 
Rücken Gebeugter bleibt sie als Zähigkeit da. 

- In der Selbstbeherrschung wird die Tragkraft verfügbar, •des anderen 
Last" zu tragen (Gal 6,2-5). Und auch die eigene. Belastbar wird der, dessen 
Selbstbetörungen zersprungen, dessen Einbildungen zerstoben sind: Wer sich 

* Nachschrift einer Pfingstnovene von 1982 in unserer Gemeinde Albertus Magnus, Mainz, 
für die Angela Engelhard mitverantwortlich war. 



Die Frucht des Geistes 193 

in der Hand hat, kann seine Hände gebrauchen und seine Schultern. So ist an 
die Belastbarkeitsgrenze zu kommen. Beschwingt ist nicht mehr zu gehen, 
wenn viel zu tragen ist, eher schleppend. Aber es ist nicht ausgeschlossen, daß 
die Last leichter wird. Die Kraft wächst unter der Beanspruchung. 

- Wo die eigene Kraft und Herrschaft am stärksten ist und bei welcher 
Weise - dies herauszufinden, gehört auch dazu. Sich beherrschen heißt, das 
Eigene wählen lernen, nicht wahllos tausend Möglichkeiten nachjagen. Die ei- 
genen Stärken entdecken, auf sie aufmerken, sie entwickeln und zu ihnen ste- 
hen. 

Denn mitnichten sind die Menschen alle auf einen Weg zu Gott gerufen. 
Gott hat der Menschen Heil nicht an irgendeine besondere Weise ge- 
bunden. Was eine Weise hat, das hat die andere Weise nicht; das Lei- 
stungsvermögen aber hat Gott allen guten Weisen verliehen, und keiner 
guten Weise ist es versagt, denn ein Gutes ist nicht wider das andere. 
(Meister Eckhart, Deutsche Predigten und Traktate, München 1963,78) 

Sanftmut 

Da quillt von innen her eine Ruhe, die mitten im Lärm nicht zerstört und in der 
Geschäftigkeit nicht zerstreut wird. Von der Stille, die ihn durchstimmt, wird 
der Mensch sanftmütig. Sie bleibt sein unhörbar ruhiger Ton, der ihn trägt. In 
der Stille ist die Offenheit zum Ursprung, und der ist mit seinem unendlichen 
Grund vertraut. Die Sanftmut hört in der Stille auf den schweigenden Grund 
und vernimmt seine Bergung. So kann sie ruhig und gelassen bleiben in den 
Turbulenzen hektischer Tage, im Streit der Widersprüche. Sie handelt einfühl- 
sam und gewaltlos, diese praktische Schwester der Gelassenheit. 

- Wenn einer so mild, sanftmütig, still ist, dann •zerbricht er das geknickte 
Rohr nicht, und den glimmenden Docht löscht er nicht aus" (Jes 42,2-4 a). Ja, 
so schafft er wirklich das Recht. Aus der Sanftmut entspringt kein Rigorismus; 
sie geht behutsam vor: Der glimmende Docht kann noch einmal aufflammen, 
das geknickte Rohr könnte sich wieder aufrichten oder jedenfalls noch eine 
Weile grünen und fortbestehen. 

- Sich inwendig auf das Hören, aufs Vernehmen sammeln, still werden, um 
die Geborgenheit wahrnehmen und sich ihr überlassen zu können - inwendig 
ist die Sanftmut eine gelöste, hingegebene Aufmerksamkeit. 

So soll der Mensch sein Gemüt daran gewöhnen, Gott allzeit gegenwär- 
tig zu haben im Gemüt und im Streben und in der Liebe. Achte darauf, 
wie du deinem Gott zugekehrt bist, wenn Du in der Kirche bist oder in 
der Zelle: diese selbe Gestimmtheit behalte und trage sie unter die 
Menge und in die Unruhe und in die Ungleichheit. (Meister Eckhart, 58) 



Ewald Zacher 194 

Treue 

Es wird ein Zutrauen spürbar, das sich in einen Zustand der Beständigkeit 
wandeln kann, auch wenn das Gefühl dabei ausdorrt. Aber die Erinnerung 
bleibt, und selbst wenn sie verblaßt, als blasse bleibt sie, zusammen mit der 
Hoffnung, daß nach dem Winter ein neuer Sommer kommt. Die Treue ist 
Hoffnung gegen alle Hoffnung, und manchmal wird sie sogar ein besinnungslo- 
ses Dabeibleiben, auf der Strecke der Hoffnungslosigkeit. Die Treue hält 
durch, auch wenn sie nur mehr gehalten wird. 

- Vom Zutrauen, das in der Treue lebt, wird sie produktiv. Treue macht 
nicht gedankenlos und noch weniger furchtsam, sondern einfallsreich und zu- 
packend. Da arbeitet sich gut, weil das Vertrauen und nicht die Angst die Hand 
führt (vgl. Mt 25,21). Wohl wahr, in der Treue ist ein Stück blindes Vertrauen: 
deswegen darf die Treue nicht der Anfang der Treue sein, dort, wo es um be- 
wußte Bindungen geht. Der Herr muß gut sein, damit der Knecht treu sein 
darf. Die Mutter dagegen bleibt dem Kind zugetan und treu, ganz gleich, was 
kommt. 

- Im Kleinen treu sein - klein ist •alles, was Gott geschaffen hat im Himmel 
und auf Erden, was nicht er selbst ist". Treu ist der Knecht, wenn er •mit seiner 
Vernunft alle Dinge durchschreitet", wenn er •mit seinem Willen abläßt von 
allen Dingen und auch von sich selbst und von alledem, was Gott geschaffen 
hat, was nicht Gott selbst ist". Dies alles aufnehmen, Gott die Ehre dafür ge- 
ben, alles ihm überantworten und dort sich selbst und alle Dinge lassen - 

Wer in solcher Weise getreu wäre, in dem hätte Gott unaussprechlich 
große Freude. (Meister Eckhart, 275) 

Güte 

Eine Frucht platzt da und will sich, reif und voll geworden, verschwenden; ein 
Wasser tritt über die Ufer und will sich verströmen; ein Gefäß ist so voll, daß es 
• der letzte Tropfen fehlt nicht mehr • endlich überläuft: so ist die Güte, so 
zeigt sie sich. Sie verströmt sich rundum und nach allen Seiten, ohne Unter- 
schied. Auf Gerechte und Ungerechte. Die Güte ist überströmendes Wohlwol- 
len. 

- Die Witwe von Sarepta, zu der Elias auf das Wort des Herrn hin ging, um 
von ihr versorgt zu werden, hatte nur noch eine Handvoll Mehl im Topf und ein 
wenig öl im Krug. Aber der Herr, der Gott Israels, war gut zur Witwe, zu ih- 
rem Sohn und zu Elias; er sprach: •Der Mehltopf wird nicht leer werden und 
der Ölkrug nicht versiegen, bis zu dem Tag, an dem ich wieder Regen sende." 
So hatten sie viele Tage zu essen. Der Mehltopf wurde nicht leer und der Öl- 
krug versiegte nicht. (1 Kön 17,8•16) 



Die Frucht des Geistes 195 

- Güte, die gibt und schenkt, ohne zu schielen, Güte, die sich verausgabt, er- 
fährt selber noch viel mehr Güte; sie empfängt selber hundertfach. Aber lauter 
muß sie sein und ohne Hintergedanken, absichtslos. 

Wer alle Dinge läßt, der wird das Hundertfache dafür empfangen. Wer 
es aber auf das Hundertfache absieht, dem wird nichts zuteil, denn er gibt 
nicht alles hin: er will das Hundertfache wiederhaben. Unser Herr aber 
verspricht nur denen das Hundertfache, die alles hingeben. (Meister 
Eckhart, 379) 

Freundlichkeit 

Nicht mehr schwer und drückend lastet da die Welt, sondern sie wird entge- 
genkommend. Und im Herzen steigt Zärtlichkeit auf: Freundlichkeit dringt 
nach außen, eine freundliche Welt kommt entgegen. Wenn das Wohlwollen 
behutsam, zärtlich und zuvorkommend vorgeht, wird die Freundlichkeit am 
Wege aufscheinen. Ohne schon Freundschaft zu sein, ist die Freundlichkeit 
doch davon die spielerische Vorform zu jedermann und der gewinnende Ab- 
glanz. Von allen Vergnügungen, die der dichtende Bertolt Brecht wußte, die 
letzte - und schönste: •freundlich sein". 

- Arglos ist die Freundlichkeit und unbefangen, wie Kinder sind. Deswegen 
ist der, in dem die Menschenfreundlichkeit Gottes erschienen ist, mit der ent- 
gegenkommenden Freundlichkeit der Kinder völlig eins. •Er nimmt die Kin- 
der in seine Arme, dann legt er ihnen die Hände auf und segnet sie." (Mk 
10,16) 
- Freundlichkeit, die der Ausdruck und ein Zeichen des Wohlwollens ist, 

schafft die Voraussetzung dafür, daß der Feind zum Freund werden kann. So 
hat Gott den Menschen •aus einem Feind zum Freund gemacht, was mehr ist, 
als eine neue Erde zu schaffen". Gott will den Sünder 

aller seiner Sünden nicht einen Augenblick entgelten lassen ... Wenn 
anders er ihn nur jetzt bereit findet, so sieht er nicht an, was er vorher 
gewesen ist. Gott ist ein Gott der Gegenwart. Wie er dich findet, so 
nimmt und empfängt er dich, nicht als das, was du gewesen, sondern als 
das, was du jetzt bist. (Meister Eckhart, 71 f) 

Großmut 

Da erhebt sich ein Gefühl wie auf Bergeshöhen nach der Mühsal des Aufstiegs; 
das, was zurückliegt, wird klein und überschaubar; wenn wir Flügel hätten, 
trüge uns der Wind von selbst, so stark und steif weht er nun. Unsere Kleinlich- 
keiten sind überwunden, die Trägheit des Herzens weicht seiner Erhebung. 



Ewald Zacher 196 

•Da wir träge geboren sind, bedarf es des Falken." (Hölderlin) Die Großmut 
hat es dazu gebracht. Aber es ist keine Überlegenheit eingemischt, denn der 
Großmütige vergißt den Weg nicht, die Herkunft. Wenn er mit •weitem Her- 
zen" (•dilatato corde" - Regula Benedicti) lebt (und so den Weg des Willens 
Gottes geht), hat er viel Nachsicht und lange Geduld mit den andern. 

- Und mit sich. Das ist eins vom Schwersten, gegen die Verurteilung des ei- 
genen Herzens, gegen sein gerechtes, begründetes Urteil zu stehen und zur 
Barmherzigkeit zu finden. Aber in den Weiten und Tiefen Gottes, die der 
Geist erforscht, werden wir der eigenen Verurteilung enthoben - •Gott ist 
größer als unser Herz" (1 Joh 3,20). Für gewöhnlich genügt die Großmut un- 
seres Herzens, mit der wir zu anderen gut sind. Gott ist dann, im eigenen Ernst- 
fall, uns gegenüber schon immer noch größer. 

- Die Großmut kann das Kleine wahrnehmen und das Große, ohne es ge- 
geneinander auszuspielen: denn sie urteilt zuletzt von einem immer Größeren 
her, das groß und klein in der Endlichkeit vereinigt. So wird sie, wenn sie sich 
ins immer Größere ausstreckt, zugleich auch gleichmütig. 

Wenn einer aber einzig Gottes Willen sucht, dann soll er, was ihm daraus 
zufließt oder geoffenbart wird, als Gabe Gottes empfangen und nimmer 
daraufsehen noch bedenken, ob es von Natur sei oder von Gnaden oder 
woher oder in welcher Weise es sei: das soll ihm völlig gleichgültig sein. 
Dann ist einer recht daran; und man soll ein schlichtes christliches Leben 
führen und soll es nicht auf ein besonderes Tun absehen. Nur eines soll 
man von Gott empfangen, und was einem dann zufällt, das nehme man 
als sein Bestes und sei ohne alle Befürchtung, man könne in dieser Be- 
scheidung irgendwie behindert werden, innen oder außen; was man auch 
tun mag, dafern man nur Gottesliebe in sich findet, so ist's genug daran. 
(Meister Eckhart, 380) 

Friede 

Zwischen den Streitenden wird die Unfruchtbarkeit des Streits, die Un- 
menschlichkeit der gegenseitigen Verletzungen wahrnehmbar, sie senken die 
Blicke - und die Waffen. Denn sie werden von einer Reue überwältigt, die in 
der Vergeltung und in der Gegenwehr das Gift der Bosheit geschmeckt hat. 
Als brennende Einsicht über die eigene Schuld, über das, was wir dem andern 
schuldig bleiben, ereignet sich der Friede in seinem Anfang. Von da aus schaut 
er ins gelobte Land der Unschuld. Die Feindesliebe beginnt zu keimen, die der 
Weg in die Vollkommenheit des Friedens ist. 

- Im Frieden wird der Einklang miteinander hörbar, die Dissonanzen sind 
aufgelöst, die Zusammengehörigkeit ist zu vernehmen. Das Bild des Friedens 



Die Frucht des Geistes 197 

ist das Lamm, der Ton des Friedens ist vollends überirdisch. (Vielleicht, daß er 
in Mozarts Musik, im Agnus Dei der Krönungsmesse, zu hören ist.) Aber in der 
Welt haben wir oft falschen Frieden - da stimmt nichts mehr - und Bedrängnis 
- da geht's drunter und drüber -: dennoch, der Frieden ist keine Utopie; •in 
mir" sagt der johanneische Jesus •habt ihr Frieden" (Joh 16,13). Er hat Frie- 
den, weil er nicht allein, sondern im Vater ist. Wir haben in ihm Frieden, wenn 
wir uns restlos, unbedingt auf ihn einlassen. 

- Jetzt können wir noch nicht ganz im Frieden sein, aber wir müssen auch 
nicht in der Friedlosigkeit verkommen. 

Genauso weit wie in Gott, soweit in Frieden. Was irgend von einem in 
Gott ist, das hat Frieden; ist dagegen etwas von einem außerhalb Gottes, 
so hat es Unfrieden. Sankt Johannes spricht: •Alles, was aus Gott gebo- 
ren ist, das überwindet die Welt" (1 Joh 5,4). Was aus Gott geboren ist, 
das sucht Frieden und läuft in den Frieden. Darum sprach er •Vade in 
pace", •lauf in den Frieden!" Der Mensch, der sich im Laufen und in be- 
ständigem Laufen befindet, und zwar in den Frieden, der ist ein himmli- 
scher Mensch. Der Himmel läuft beständig um, und im Laufe sucht er 
Frieden. (Meister Eckhart, 188) 

Freude 

Ein Glanz wird da allmählich strahlend sichtbar, der von innen, als Ausstrah- 
lung, nach außen tritt: Der ganze Himmel kann aus einem Kindergesicht her- 
ausschauen, wenn es sich freut. So ist die Freude das inwendige Erlebnis des 
Glücks und sein Widerschein im Gesicht zumal: Innen und außen ist die Freu- 
de, sie schaut aus den Augen und erhebt die Herzen. Könnte das Glück seinen 
Namen sagen, es müßte sich als Freude zu erkennen geben. Die Freude ver- 
wandelt uns: Sie macht aus verstockten bereitwillige, aus niedergeschlagenen 
hochgemute und aus verschlossenen offene Menschen. Die Freude ist das se- 
lige Ende der Trauer. Allen Trauernden bleibt die Verheißung der Freude: sie 
kann auch die Trauer wandeln. 

- Die tiefste, die vollkommene Freude stammt aus der Liebe: Alle andere 
Freude ist dieser Freude gegenüber, die aus der Liebe kommt, noch nicht ge- 
sammelt genug: einzelne Quellen der Freude. 

Wer in der Liebe bleibt, in der Liebe des Sohnes, so wie der Sohn in der 
Liebe des Vaters blieb, in dem ist die Freude - und diese •Freude" wird •voll- 
kommen" sein (Joh 15,11). Aber in der Liebe bleiben nur die, die sein Gebot 
halten: einander so zu lieben, wie er uns geliebt hat, bis zur Preisgabe. 

- Die Freude hat, je tiefer sie ist, einen um so stärkeren Zug in die vollkom- 
mene Freude, so, als wollte sie sagen: 



Ewald Zacher 198 

Geh heraus aus allem geschaffenen Guten und aus allem zerteilten Guten 
und aus allem zerstückten Guten: Über all dieses hinaus will ich dich 
setzen in das ungeschaffene und in das ungeteilte und in das unzerstückte 
Gute, das ich selbst bin. Deshalb (sagte der Herr) auch: ,Geh ein in die 
Freude deines Herrn!', recht als habe er sagen wollen: Geh heraus aus al- 
ler Freude, die geteilt ist und die, was sie ist, nicht aus sich selbst ist, in die 
ungeteilte Freude, die, was sie ist, aus sich selbst ist, und die ist nichts an- 
deres als die ,Freude des Herrn'. (Meister Eckhart, 278f) 

Liebe 

Da drängt es zum Tun und ins Handeln, wenn die Liebe Macht gewinnt. Sie will 
über sich hinaus, sich mitteilen. Die Liebe ist gebend, ohne aufs Nehmen be- 
dacht zu sein; sie gibt sich ganz. Sie drängt zum Abstieg: mit der Liebe beginnt 
die Karriere nach unten, bis ans Ende, an den letzten Platz. •Man muß nur wis- 
sen, daß die Liebe eine Richtung und nicht ein Zustand der Seele ist." (Simone 
Weil) Auf diesem Weg findet die Liebe zur Einigung; sie ereignet sich im frei- 
en, ungezwungenen, wundersamen Austausch: du in mir und ich in dir. 

- Was Wunder, daß dies nun eindeutig und über alle anderen Wirkungen 
hinaus ein Werk, eine Frucht des Geistes ist: die Liebe Gottes zu uns und un- 
sere Liebe zu Gott. •Die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen durch 
den Heiligen Geist, der uns gegeben ist." (Rom 5,5) Gabe und Hingabe, Ab- 
stieg und Ausgießung in eins. 

- Die Liebe tun, darauf kommt es an. Deswegen ist die Realisierung des Ge- 
bots die dauernde Bedingung dafür, in der Liebe zu bleiben. Aber es ist nicht 
unmöglich, weil wir nur das unsere dazu tun müssen. 

,Dies ist mein Gebot, daß ihr liebet.' Was will er damit sagen, daß er 
spricht: ,daß ihr liebet!'? Er will ein Wörtlein sagen, auf das ihr achten 
sollt: die Liebe ist ganz lauter, ganz entblößt, ganz abgelöst in sich selber. 
Die besten Meister sagen, die Liebe, mit der wir lieben, sei der Heilige 
Geist. Es gab manche, die dem widersprechen wollten. Dies aber ist im- 
mer wahr: Alle Bewegung, durch die wir zur Liebe bewegt werden, in 
der bewegt uns nichts anderes als der Heilige Geist. Liebe in ihrem lau- 
tersten, ganz in sich selbst abgelösten Sein ist nichts anderes als Gott. 
(Meister Eckhart, 387) 




