Die alteste Pfingstgeschichte

Zur Archdologie des Glaubens

Eugen Biser, Miinchen

Vorbesinnung

Im Vergleich zu der Lebensgeschichte Jesu, wie sie von den synoptischen
Evangelien erzihlt wird, hilt die johanneische Darstellung einige Uberra-
schungen bereit. Sie kennt weder einen Bericht iiber das Letzte Abendmahl
noch eine Schilderung des Gebetskampfs Jesu in Getsemani und ebensowenig
die Szene seiner Himmelfahrt. Und doch geht die auf diese Perikopen gerich-
tete Erwartung bei der Lektiire des Johannes-Evangeliums nicht leer aus. —
Anstelle der Abendmahlsszene bietet es die groBBe Brotrede Jesu in der Syn-
agoge von Kafarnaum, in der sich Jesus den an ihn Glaubenden in aller Form
als ,Speise* anbietet (6,32-59). — Anstelle der Getsemani-Szene berichtet es
von einer tiefen Erschiitterung Jesu kurz vor Beendigung seiner 6ffentlichen
Tatigkeit, die in einem Dialog mit der Himmelsstimme gipfelt (12,27-36). —
Und anstelle der Himmelfahrtsszene bringt es das Hohepriesterliche Gebet Jesu,
das ganz aus der Position dessen gesprochen ist, der bereits im Begriff steht,
zum Vater heimzukehren (17,6—13). So bekommt der Leser zwar nicht die ihm
von den synoptischen Evangelien her bekannten Berichte; wohl aber inhalt-
liche Aquivalente dazu, nur daB diese jeweils in die 6ffentliche Titigkeit Jesu
eingebettet sind.

Damit zeichnet sich auch schon eine einheitliche Tendenz ab. Denn ein jedes
der erwdhnten Stiicke verfolgt die Absicht, das betreffende ,Endereignis‘ ins
Leben Jesu zuriickzunehmen. Hier, in seiner 6ffentlichen Tatigkeit, iibergibt
sich Jesus bereits den Seinen als das wahre Lebensbrot; hier erleidet er schon
die groBe Erschiitterung, die ihn aus dem Vorgefiihl des baldigen Endes iiber-
kommt; hier tritt er bereits liber die Schwelle der diesseitigen Lebenswelt, um
wieder ganz beim Vater zu sein. Wenn aber das Hohepriesterliche Gebet schon
so deutlich auf die Himmelfahrt vorausweist, daf3 es geradezu als ihre ,betende
Vorwegnahme* erscheint, fragt man sich unwillkiirlich: Wie steht es dann mit
Pfingsten? Gibt es im Johannes-Evangelium womdglich auch eine vorwegge-
nommene Pfingstgeschichte? Und fiihrt diese Geschichte, falls es sie gibt, wo-
moglich noch ndher an den Grund des Geschehens heran als die zu Beginn der
Apostelgeschichte mitgeteilte?*

* Hiermit werden die Uberlegungen fortgefiihrt, zu denen ich mich schon mehrmals in dieser Zeit-
schrift geduBerl habe: 54 (1981) 405-410; 55 (1982) 139-148; 56 (1983) 111-118.



Eugen Biser 200

DaB so gefragt werden kann, ergibt sich aus dem groBen Abstand, der zwi-
schen dem Johannes-Evangelium und den iibrigen Evangelienschriften be-
steht. Noch viel bewuBter als sie ist es aus der nachésterlichen Situation der be-
reits ausgebildeten und um ihre Existenz kiampfenden Kirche geschrieben. Ein
derart fortgeschrittenes Evangelium mii3te aber der spontanen Sinnerwartung
zufolge in eine Szene ausmiinden, die wie die lukanische Himmelfahrtsperi-
kope direkt auf Pfingsten, die Geburtsstunde der Kirche, hinfiihrt, oder doch
wenigstens Jesus wie der Mattaus-SchluB in einem Abschiedsgestus zeigen, der
die VerheiBung des kirchlichen Anfangs in sich trigt. Doch der johanneische
Jesus verabschiedet sich weder wie der lukanische mit dem Auftrag: ,,Bleibt in
der Stadt, bis ihr mit der Kraft aus der Hohe ausgeriistet werdet* (Lk 24,49),
noch gibt er den Seinen wie im Mattdus-SchluB3 die Zusicherung: ,,Und seht,
ich bin bei euch alle Tage bis zur Vollendung der Welt* (Mt 28,20); vielmehr
ist das urspriingliche SchluBwort des Johannes-Evangeliums eine Seligprei-
sung an die Adresse der Glaubenden: ,,Selig, die nicht sehen und doch glau-
ben!* (Joh 20,29)

Die vorgezogene Pfingstgeschichte

Ein ganz anderes Bild ergibt sich jedoch, wenn man das von der Abendmabhls-,
Olbergs- und Himmelfahrtsszene her bekannte Verfahren beriicksichtigt.
Denn bei genauerem Zusehen verfihrt das Johannes-Evangelium in der Frage
der Pfingstperikope nicht anders als in diesen Vergleichsfillen. Mehr noch: es
berichtet von der Geistsendung so, daB diese ganz an die Person Jesu zuriick-
gebunden ist und als seine ureigene Tat erscheint. Das ist weniger befremadlich,
als es dem Durchschnittsleser vorkommen mag. Aufgrund eines nicht anders
als primitiv zu bezeichnenden Leseverhaltens ist er auf bloBen Informations-
konsum eingestellt, so dal} er mit einer literarischen Gestaltung erst gar nicht
rechnet?. Indessen miiiten ihn schon der kunstvolle Aufbau des Stammbaums
Jesu zu Beginn des Mattidus-Evangeliums und die nicht minder durchdachte
Parallelisierung von Redestiicken und Wunderszenen im Johannes-Evange-
lium eines Besseren belehren.

* Es wiire an der Zeit, den Griinden dieses Sachverhalts genauer nachzugehen. Sicher hat er damit
zu tun, daB fiir die grole Masse der Leser Zeilungen und Zeitschriften die fast ausschlieBlich kon-
sumierte Lektiire bilden; doch spielt auch die durch eine ,,popularisierende* Verkiindigung be-
giinstigte, wenn nicht sogar geweckte Unterstellung eine Rolle, daB die Evangelien historische Be-
richte iiber das Leben Jesu, nicht aber reflektierte Glaubenszengnisse und literarische Kunstwerke
seien. In diesem Zusammenhang ist vor allem Paul Gaechters SJ (1 1983) zu gedenken, der einen
Teil seiner Lebensarbeit darauf verwendete, die literarisch-kiinstlerische Qualitéit der, Evangelien-
schriften, vor allem des Mattius-Evangeliums, unter Beweis zu slellen. Arbeiten wie die seine
haben als ebenso hilfreiche wie akiuelle Gegensteuerung zu jenem Leseverhalten zu gelten, das in
seiner Kurzatmigkeit dem literarischen Anspruch der Evangelien nicht von ferne gerecht wird und

als eines der schwersten Hindernisse gegeniiber einem sachgerechten Umgang mit ihnen anznse-
hen ist.



Die dlteste Pfingstgeschichte 201

Erst einmal auf diese Spur gekommen, wiirde er dann aber auch keinen An-
stoy mehr daran nehmen, daf3 ihm mitten im Ablauf der 6ffentlichen Tétigkeit
Jesu Szenen begegnen, die ihrer ganzen Anlage nach auf den nachosterlichen
Zusammenhang verweisen, so da$3 sie den Eindruck von ,versprengten Oster-
geschichten’, wie der Fachausdruck lautet, erwecken. So steht der machtvoll
Berufende, der nach dem wunderbaren Fischzug dem vom Gottesschrecken
erfaBBten Petrus versichert, er wolle ihn und seine Gefihrten zu Menschenfi-
schern machen (Mk 1,16-20 parr), unverkennbar im Glanz des Osterlichts.
Und tatsédchlich berichtet das Nachtragskapitel des Johannes-Evangeliums
von einem durch den Auferstandenen bewirkten Fischfang (Joh 21, 1-14) und
im Anschlul daran von einer dreimaligen Befragung des Petrus, die Jesus mit
dem Wort beschlieBt: ,,Folge mir!““ (21,19) Wenn die Evangelien aber auch
sonst so souverdn mit der zeitlichen Abfolge umgehen, iiberrascht es nicht
mehr, wenn gerade auch die letzte und spéteste der Evangelienschriften, das
Johannes-Evangelium, von der Technik der Vorwegnahme Gebrauch macht.

Die pfingstliche Szene

Zwischen die tragisch ausklingende Szene in der Synagoge von Kafarnaum und
die groBe Auseinandersetzung Jesu mit den Gegnern, die nicht minder dra-
matisch, ndmlich mit dem Versuch einer Steinigung, endet, hat das Johan-
nes-Evangelium die Perikope von JesuBesuch des Laubhiittenfests eingebaut.
Sie erreicht ihren ausdriicklich als solchen vermerkten Hohepunkt in einem of-
fensichtlich auf den Ritus des Wasserschdpfens bezogenen Herrenwort, das in
der egalisierenden Fassung der Einheitsiibersetzung lautet:

Am letzten Tag, dem gro3en Tag des Festes, trat Jesus auf und rief: Wer
Durst hat, komme zu mir und trinke. Wer an mich glaubt, dem gilt, was
die Schrift sagt: Stréme von lebendigem Wasser werden aus seinem In-
neren flieBen. Das sagte er von dem Geist, den die empfangen soliten,
die an ihn glauben; denn es gab den Geist noch nicht, weil Jesus noch
nicht verherrlicht war. (Joh 7,37-39)

Die nachgeschobene Begriindung, die den Wahrheitswert des Herrenworts auf
den Zeitpunkt nach Tod und Auferstehung Jesu vertagt, wirkt so unbeholfen,
daB es sich von vornherein als Zusatz eines um die Einhaltung der Heils-Chro-
"nologie besorgten Redaktors erweist und damit von selbst erledigt. Indessen
wirft das Logion dadurch eine ungleich gréBere Schwierigkeit auf, daf3 es die
Frage der Bezugsperson, wenn man der Einheitsiibersetzung folgt, in der
Schwebe 148t. Denn von wem, so mufl man sich fragen, gilt denn das Schrift-
wort, daf} lebendige Wasserstrome aus seinem Inneren flieBen: vom Glauben-
den oder vom Sprecher des Wortes, der zugleich Gegenstand und Ziel des



Eugen Biser 202

Glaubens ist? Ist also der Glaubende oder Jesus der von der Schrift bezeich-
nete Wasserquell?

Was zundchst das von Jesus angesprochene Schriftwort anlangt, so handelt
es sich offensichtlich um die jesajanische Verheiffung: ,,Mit Freuden werdet ihr
Wasser schopfen aus dem Quell des Heils.* (Jes 12,3) Doch fehlt hier jeder
personale Bezug, so dal von daher keine Klarheit zu gewinnen ist. Ungliickli-
cherweise geht hier aber anch die Textiiberlieferung getrennte Wege, so daf3
der Rekurs auf sic ebensowenig weiterhilft. Wiahrend einige wenige, dafiir aber
alte Textzeugen eine Interpunktion favorisieren, die Jesus zum Quell des le-
bendigen Wassers erklirt, riickt die groBe Mehrzahl der Handschriften den
Glaubenden in diese Funktion. Danach wird die Stelle, wie allgemein iiblich,
so gegliedert:

Wer Durst hat, komme zu mir und trinke. Wer an mich glaubt, von dem

sagt die Schrift: Strome von lebendigem Wasser werden aus seinem In-
neren flieBen.

Demgegeniiber wirkt die von der Minoritit der alten Textzeugen vorgenom-
mene Gliederung der Stelle so, daB sie, gleich dem Prolog, als ein poetisch
strukturiertes Textstiick erscheint. Dann ergibt sich folgender Wortlaut:

Wer Durst hat, komme zu mir!
Und es trinke, wer an mich glaubt!
Denn so sagt die Schrift:

Stréme von lebendigem Wasser
werden aus seinem Inneren flieBen.

Doch damit scheint sich eines der groiten Worte des Johannes-Evangeliums
gerade in dem Augenblick, da es als eine zentrale Geist-Aussage lesbar zu
werden begann, vollends zo verritseln. Ein Fund schien in Reichweite ge-
kommen zu sein, der sich im Augenblick des Zugriffs wieder vollig entzog. Auf
jeden Fall sieht sich der Leser vor eine hochst komplexe Situation gestellt. Soll
er sich, dem alten Grundsatz folgend, an die fiir das gingige Verstindnis
schwierigere Lesart halten, die sich auch aus duBeren Griinden als die #ltere
erweist? Oder soll er sich dem breiten Strom des spiteren Textverstindnisses
anschlieBen, dem auch alle modernen Ubersetzungen fast ausnahmslos folgen?

Das Votum der Tradition

In einem solchen Dilemma ist es ratsam, auf das Zeugnis der Tradition zu ach-
ten, weil sich in ihm nicht selten Hinweise erhalten haben, die geeignet sind,
,stumm‘ gewordene Texte auf neue Weise zum Reden zu bringen. Es gehért zu



Die dlteste Pfingstgeschichte 203

den bleibenden Leistungen des Dogmengeschichtlers Hugo Rahner, dafl er
dieses Zeugnis fiir die Johannes-Stelle in ebenso eindringlicher wie einfiihlsa-
mer Arbeit erschlossen hat. In seinem Werk ,Symbole der Kirche’ ging er den
beiden Uberlieferungsstringen bis auf ihre ersten Anfinge nach?. Dabei
kommt er zu dem erstaunlichen Ergebnis, da die von der grolen Mehrzahl
der Textzeugen vertretene und bis auf den heutigen Tag herrschend geblie-
bene Lesart, die den Glaubenden zum lebensspendenden Wasserquell erklirt,
eindeutig auf Origenes zuriickgeht und offensichtlich mit seiner Geistlehre zu
tun hat. Danach wurde der Brunnquell der ewigen Heilsstrome in Gott, die
sich zwischen Vater, Logos und Geist ergieen, durch Christus aufgebrochen
und fiir die Menschheit erschlossen. So kommt es, daB die goéttliche Stromung
auch auf den Glaubenden iibergreift, so dal auch er zu einem Quellgrund wird,
der nun in spiegelbildlicher Bewegung zu seinem Urquell in Gott zuriick-
dringt. Je bewuBter er aus dem Zuflul des gottlichen Heilsstroms in den
Evangelien sch6pft und so von einem ,Glaubenden’ zu einem ,Wissenden’, ei-
nem Gnostiker wird, desto mehr ist er auch dazu beféhigt, seinen Reichtum an
andere weiterzugeben, die er damit in seine Riickwendung zum géttlichen Ur-
sprung einbegreift. Es kommt nur darauf an, daB er in Akten asketischer Rei-
nigung alles wegrdumt, was dem von Gott ausgehenden und in ihn zuriickmiin-
denden Kreislauf entgegensteht. Wenn ihm diese Reinigung gelingt, wird er
fiir seine Umgebung zum Quellgrund des heilbringenden Lebensstroms, so
daB von ihm gilt: ,,Stréme von lebendigem Wasser werden aus seinem Inneren
flieBen.*

Niemand wird sich der GréBe dieser Konzeption verschlie3en kénnen, nicht
zuletzt auch deswegen, weil sie als erster Anbruch eines christlichen Subjekti-
vismus und des Gedankens der Mitverantwortung fiir andere zu gelten hat.
DaB der Christ dem andern nicht nur zum ,Nichsten‘, sondern geradezu zum
Heilsquell zu werden hat, liegt sogar ganz deutlich auf der Linie der gerade
heute wiederentdeckten Solidaritat und Mitverantwortung der Glaubenden
fiireinander. Ebensowenig aber 148t sich iibersehen, wie gewaltsam Origenes
mit dem biblischen Text verfahrt, um ihm seine Deutung entnehmen zu kénnen.
Deshalb verwundert es nicht, da3 Hugo Rahner bei seinem Riickgang in die
vororigenistische Zeit auf einen ganz anderen Uberlieferungsstrang sto8t, der
mit der Anndherung an den johanneischen Kreis die dltere Lesart Zug um Zug
bekriftigt. Kronzeugen dieser frithesten Uberlieferung sind der durch seine
Geisttheologie hervorragende Kirchenschriftsteller Hippolyt von Rom und
der vor allem wegen seiner Rekapitulationslehre (Lehre von der Erneuerung
des Menschen in Christus) beriihmte Kirchenvater Irendus von Lyon, der von

2 Hugo Rahner, Flumina de ventre Christi, in: Symbole der Kirche. Die Ekklesiologie der Viiter,
Salzburg 1964, 178-235.



Eugen Biser 204

sich selber sagt, daf} er wesentliche Elemente seiner Theologie aus dem Mund
des angeblichen Johannes-Schiilers Polykarp vernommen und sie demgemif
auch ,,nicht auf Papier, sondern in sein Herz eingeschrieben* habe3. In der
Sicht dieser friihen Glaubenszeugen aber ist eindeutig der gekreuzigte Chri-
stus, wie Hippolyt in uniiberhorbarer Anspielung auf die Johannes-Stelle sagt,
der ,,Wasserquell fiir alle Diirstenden‘‘, der aus seinem durchbohrten Herzen
,»Geist und Feuer* hervorstromen lieB und so das Wort des ,,Propheten*, mit
dem der Verfasser des vierten Evangeliums gemeint ist, bewahrheitete:
»otrome flieBen aus seinem Leib.**4 Das unterbaut Irendus durch den Gedan-
ken, daB3 in Christus die Fiille des Geistes ,,zur Ruhe gekommen* sei und daB
sich diese Geistfiille seither durch ihn, den ,,pneumatischen Felsen*, unablis-
sig an die ihm durch Glaube und Liebe Verbundenen mitteile. Denn er ist, wie
Irendus im Blick auf das johanneische Bild des Gekreuzigten sagt, zugleich
»,Jeidend und lebenspendend‘; als der ans Kreuz Geschlagene der ,,Quell le-
bendigen Wassers‘‘5. Abgeschlossen wird dieser Gedankenkreis durch die von
Irendus in der Abwehr hiretischer Vorstellungen vertretene Auffassung, daB3
das Trinken des Lebenswassers, von dem in der Johannes-Stelle die Rede ist,
soviel wie ,glauben‘ bedeute, und daB dieser Glaube sich von dem Offenba-
rungsstrom der beiden Testamente, der alttestamentlichen VerheiBungen
ebenso wie der neutestamentlichen Erfiillung, niihre®.

An kaum einer Stelle diirfte sich klarer zeigen lassen, wie sehr das Zeugnis
der biblischen Schriften bisweilen der ,Lesehilfe‘ der Tradition bedarf, wenn
ihr wirklicher Inhalt zum Vorschein kommen soll. Denn durch die Forschun-
gen Hugo Rahners stellte sich zweifelsfrei heraus, daB der Riesenschatten, den
die gewaltige Gestalt des Origenes bis in die Gegenwart hinein wirft, den tat-
sachlichen Wortlaut der Johannes-Stelle so verdunkelte, daB ihr Sinn nur noch
in subjektivistischer Verzerrung erkennbar blieb. Erst nachdem es gelang, die
Stelle wieder im Licht der &ltesten Tradition zu lesen, wurde klar, daB sie nicht
vom Glaubenden, sondern von Jesus, dem Bahnbrecher und Inhalt des Glau-
bens, spricht. Er ist der Quell des lebendigen Wassers; er ist der Spender des
Geistes. Von diesem Quell trinken aber heiBt, den Urakt der Hinwendung zn
ihm voliziehen, heiBt glauben. Doch was ist damit gesagt?

Der Urquell des Geistes

Erst im Zeitalter der 6kologischen Besinnung, dem der beingstigende Grad
der gegenwirtigen Gewisser- und Luftverschmutzung deutlich wurde, beginnt

3 Irendus, Brief an Florinus (nach Rahner, a.a.0., 209).

4 Hippolyl, Danielkommentar I, 17 (nach Rahner, a.2.0., 208).

5 Irendus, Adversus haereses 111, 22; IV, 10; Syr. Fragment XXIX (nach Rahner, a.a.O., 211).
6 Irendus, Adversus haereses IV, 33 (nach Rahner, a.a.0., 209).



Die dlteste Pfingstgeschichte 205

auch dem westeuropéischen Bibelleser klar zu werden, weshalb die biblischen
Aussagendem Wasser einen so hohen Stellenwert zumessen. Langsam beginnt
er zu verstehen, weshalb der Gerechte mit einem an Wasserbédchen gepflanz-
ten Baum verglichen wird (Ps 1,3); weshalb die jesajanische Verhei3ung von
den Zeugen der kiinftigen Heilszeit sagt, daf sie Wasser aus der Quelle des
Heils schopfen (Jes 12,3), und weshalb die Apokalypse die endzeitliche Heils-
fiille im Bild des kristallklaren Stromes darstellt, der vom Thron Gottes und
des Lammes ausgeht (Apk 22,1). Wer mit den durch diese Bildsprache ge-
weckten Erwartungen dann an das Johannes-Evangelium herangeht, wird sich
zunachst zwar bestitigt sehen, wenn er auf die groBe Szene am Jakobsbrunnen
stoBt, in der Jesus die sich ihm durch immer neue Ausfliichte entziehende Ge-
sprachspartnerin schlieBlich dadurch stellt, daB er sich ihr als der Spender des
wahren Lebenswassers zu verstehen gibt (Joh 4,14)7. Wenn er dann aber die
Reihe der zentralen Ich-bin-Worte durchmustert, in denen sich Jesus als das
,,Brot des Lebens“, als das ,,Licht der Welt** und als den ,,Weg, dic Wahrheit
und das Leben‘ bezeichnet, wird er doch das Wort vermissen, in dem sich Jesus
inaller Form als das ,,Wasser des Lebens‘ prisentiert. Doch abgesehen davon,
daB sich eine derartige Wendung mit dem Grundgedanken der Szene am Ja-
kobsbrunnen kaum auf eine Linie bringen liee, wird die Erwartung aufs
schonste durch das Herrenwort vom Laubhiittenfest eingelost. Und dies zu-
gleich so, daB es mit der Selbstaussage Jesu am Jakobsbrunnen in vollem Ein-
klang steht. Denn hier erkldrt sich Jesus nicht nur zum Spender des heilbrin-
genden Lebenswassers; vielmehr a6t er seine Gabe zugleich in der Einheit mit
sich selbst ersichtlich werden. Demgemaf lautet sein Wort in der durch die
ilteste Uberlieferung gesicherten Fassung:

Wer Durst hat, komme zu mir!
Und es trinke, wer an mich glaubt!
Denn so sagt die Schrift:

Stréme von lebendigem Wasser
werden aus seinem Inneren flieBen.

Doch was hat diese Wasser-Symbolik, so fragt man sich unwillkiirlich, im Sinn
der nachgeschobenen Behauptung: ,,das sagte er von dem Geist, den die emp-
fangen sollten, die an ihn glauben*‘, mit der Geist-Ausgieffung von Pfingsten zu
tun? Und wenn dies der Fall ist, weshalb fiihrt dieses Herrenwort naher an das
pfingstliche Urgeschehen heran als der bekannte Bericht der Apostelgeschich-
te, wonach sich in den Vormittagsstunden des ersten Pfingstfests der Christen-
heit ,,plotzlich vom Himmel her ein Brausen* erhob und iiber der im Abend-

7 Die Stelle diirfte Origenes als Rechtferligung seiner Interpretation des thematischen Herren-
worts (Joh 7, 38) gedient haben, da Jesus von dem durch ihn gespendeten Wasser erklart, daf3 es in
dem davon Trinkenden zur Quelle werde, die ins ewige Leben weiterflieBt.



Eugen Biser 206

mabhlssaal versammelten Jiingergemeinde ,,Zungen wie von Feuer erschie-
nen, die das geheimnisvoll versinnbildlichten, was sich an den Empfingern des
Gottesgeistes vollzog: ,,Alle wurden vom Heiligen Geist erfiillt und begannen
in fremden Zungen zu reden, so wie es ihnen der Geist eingab* (Apg 2,1-4)?
Ist hier nicht ungleich deutlicher von den Wirkungen des Gottesgeistes die
Rede, vor allem dann, wenn man die Szene in ihrem unausdriicklichen Riick-
bezug auf die babylonische Sprachenverwirrung liest und von dorther als die
geistgewirkte Aufhebung des sprachlichen Aus- und Gegeneinanders ver-
steht?

Doch das, was den AnstoB zur Riickfrage nach dem Gottesgeist gibt, das
Wunderbare und Staunenerregende an ihm, ist zunéchst nicht seine Wirkung,
sondern seine Herkunft. Nicht das, was auf seine Anregungen und Impulse zu-
riickzufiihren ist, sondern die Tatsache, daB es ihn gibt, will vor allen Dingen
erfragt und bedacht sein. Und diese Frage richtet sich zentral auf seinen Ur-
sprung. Wie kommt es, so will sie wissen, dal es aufer dem Menschengeist
noch jenen anderen Geist ,von oben‘ gibt, von dem es heiBt, da3 er unserer
Schwachheit authilft? Verglichen mit der Frage der lukanischen Pfingstperi-
kope: ,,Sind das nicht alle Galilder, die da reden? Wie kommt es, daB sie ein je-
der von uns in seiner Muttersprache horen kann?“ (Apg 2, 71), die nach einer
Erkldrung des pfingstlichen Sprachenwunders sucht, ist das zweifellos die vor-
geordnete Frage, wie sie sich im Sinn der ,altesten Pfingstgeschichte® stellt.
Und darauf geht die Johannes-Stelle unmittelbar ein. Sie IdBt keinen Zweifel
mehr iiber den Spender des Geistes zu. Es ist kein anderer als Jesus, der den an
ihn Glaubenden den Geist als seine ureigene Wesensgabe schenkt. Indem er
sich als den Spender des heilbringenden Lebenswassers bezeichnet, antwortet
er auch schon auf die grundlegende Frage, die in diesem Zusammenhang zu
stellen ist: Woher kommt die Gabe des Geistes?

Man konnte dariiber im Zweifel sein, dal ausgerechnet das letzte und spite-
ste Evangelium die dlteste Pfingstgeschichte bewahrt haben soll. Doch abgese-
hen davon, daB3 sich nach der Erkenntnis der neueren Forschung gerade in die-
sem Evangelium eine ganze Reihe sehralter Uberlieferungen erhielten, wird der
Altersbeweis fiir das pfingstliche Herrenwort durch den zweifellos friihesten
Zeugen erbracht, durch Paulus. Was der johanneische Jesus durch das ein-
dringliche Bild von dem seinem Inneren entspringenden Wasserquell zum
Ausdruck bringt, sagt Paulus mit dem nicht minder suggestiven Wort des
Zweiten Korintherbriefs, das zudem in die Reihe seiner grundlegenden Selbst-
zeugnisse gehort:

Der Herr ist der Geist, und wo der Geist des Herrn waltet, da ist Freiheit.
(2 Kor 3,17)8

8 Die Stelle hat als die ,,pneumatologische‘* Auslegung des osterlichen Selbsizeugnisses zu gelten,



Die dlteste Pfingstgeschichte 207

Diese Ubereinkunft ist um so erstaunlicher, als der Blick des Apostels in erster
Linie auf die Wirkungen des Geistes gerichtet ist, der, ausgegossen in die Her-
zen der Glaubenden (R6m 5,5), diese zu Gott entbrennen 148t (1 Thess 5,19),
der sie zugleich fiir ihn beredt macht (R6m 8,15) und sie mit Zuversicht, Lie-
be, Freude und Friede erfiillt (Gal 5,22). Allem Anschein nach hingt diese
Blickrichtung des Apostels damit zusammen, daB er sich wiederholt, am stérk-
sten in Korinth, mit charismatisch iiberhitzten Gruppierungen innerhalb der
Gemeinde auseinandersetzen muBte, so daB fiir ihn die Frage nach den we-
sentlichen und der allgemeinen Auferbauung dienenden Geistesgaben spon-
tanin den Vordergrund trat. Dennoch steht fiir ihn auch hier, wo er sich auf die
Geisteswirkungen konzentriert, fraglos fest, dal der Geist die Gabe des erhéh-
ten Christus, ja daf3 er das sichtbare Zeichen seiner Anwesenheit in der Ge-
meinschaft der Glidubigen ist. Es ist diese Uberzeugung, die der schmerzbe-
wegten Frage des Apostels an die in ihrem Glauben verunsicherten Gemein-
den von Galatien zugrunde liegt:

Nur das eine mochte ich von euch erfahren: Habt ihr den Geist durch die
Werke des Gesetzes oder durch die Botschaft des Glaubens empfangen?
(Gal 3,2)

Durch Christus ist der Gottesgeist, der fiir Paulus gleichbedeutend mit dem
Geist der Liebe ist, in unsere Herzen ausgegossen (Rom 5,5); eine andere
Herkunft gibt es nicht. Doch damit nimmt Paulus auch bereits den Bildgedan-
ken der Johannes-Stelle vorweg, die sich von seiner Aussage nur dadurch un-
terscheidet, daf sie diese von Jesus selbst gesagt sein 14B3t. Denn eben dies
bezweckt sie, wenn sie Jesus bei seinem Auftritt am Laubhiittenfest so zeich-
net, daB er mit groBer Gebirde die diirstende Menschheit dazu einlidt, das
seinem Innern entstrdmende Wasser des Heils zu trinken. So gesehen liegt die
Johannes-Stelle auf derselben Linie wie die grofien Ich-bin-Worte, in denen
sich Jesus als das wahre Lebensbrot und als das ,Licht der Welt‘ zu verstehen
gibt. Diese Worte sind solange nur unzulénglich begriffen, als man in ihnen nur
Akte der Selbstverdeutlichung erblickt. Zwar will Jesus in ihnen durchaus auch
so vernommen werden, daf er dadurch die ganze Sinnfiille dessen, was ,Brot’
und ,Licht’ fiir die Menschen besagt, an sich reif3t, so daB er als der leibhaftige
Inbegriff dieser Lebensgiiter erscheint. Thre Sinnspitze aber haben diese Aus-
sagen darin, daB er sich in ihnen zugleich im Bild dieser Lebensgiiter mitteilt.
Doch was ist damit gesagt?

Schon Paulus ist umgetrieben von der Frage, wodurch sich die Heilsbot-
schaft von Jesus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, vom Heilsangebot
des Judentums und der heidnischen Religionen unterscheide. Und er findet

wie es Paulus vor allem im Galaterbrief (1, 15 f) iibermittelt; dazu die Ausfilhrungen meines Pau-
lusbuchs Der Zeuge. Eine Paulus- Befragung, Graz 1981, 43.



Eugen Biser 208

darauf die bewegende Antwort, daB in Jesus die endgiiltige, nicht mehr zu wider-
rufende Heilszeit, der abendlose Tag der liebenden Selbstzuwendung Gottes
zur Menschheit, angebrochen sei (2 Kor 6,2). Unter dem Druck des aufkom-
menden Gnostizismus mit seiner Vorstellung von den gottlichen Emanatio-
nen, durch die das rettende Gotteslicht in die Finsternis des Weltgeschehens
einstromt, stellt sich diese Frage fiir das Johannes-Evangelium mit noch un-
gleich gréBerer Dringlichkeit. Deshalb geniigt ihm eine nur thetische Antwort
nicht, noch nicht einmal die des Prologs, die von der Fleischwerdung des uran-
fanglichen Gotteswortes spricht. Statt dessen erteilt das Evangelium Jesus
selbst das Wort, durch das er sich als die leibhaftige Erfiillung aller menschili-
chen Sehnsiichte und Erwartungen prasentiert. Damit ist er entscheidend von
allen iibrigen Heilbringern abgehoben. Zwar geht auch er auf menschliche Fr-
wartungen und Bediirfnisse ein, doch so, daB3 er diese — durch sich selbst erfiillt.
Ihm ist es nicht genug, den Hunger der Menschheit zu stillen und die Finsternis
der Welt durch sein Licht zu erhellen; vielmehr geht er iiber die bloBe Beseiti-
gung menschlicher Notstinde dadurch entscheidend hinaus, daB er sich in sei-
nen Gaben — selber gibt. Erst dadurch ist dem Lebenshunger des Menschen
wirklich abgeholfen, und erst dadurch kommt in seine Finsternis Klarheit und
Licht. Insofern hat Jesus allen anderen Helfern und Wohltitern der Mensch-
heit das voraus, dal} er ihr das gab, was keiner vor und auBer ihm zu geben ver-
mochte: sich selbst!

Wiederum stellte sich, Jahrzehnte vor Entstehung des Johannes-Evange-
liums, schon Paulus die Frage, wie sich diese rettende Selbstiibereignung Jesu
an den Glaubenden konkret vollziehe, wie sie von ihm erfahren werde und wie
sie sich insbesondere auch umsetze in seine Erlebniswelt. Und diesmal lautete
seine Antwort: durch den Gottesgeist. Was in der ,Umgestaltung durch Be-
gegnung’ der ,Kontaktmetamorphose‘ des von der Heilswirklichkeit Jesu be-
riithrten Menschenherzens geschieht, macht ihm der Geist mit seinen Gaben
und Wirkungen bewuB3t. Mit dem Schliisselsatz: ,,Der Herr ist der Geist* (2
Kor 3,17), will er deshalb mit letzter Stringenz unterstreichen, da3 der Geist
nicht etwa der Einbruch einer numinosen Macht, sondern die Gabe der Selbst-
gewdhrung Jesu ist, doch so, daB er das blendende Licht dieser Gabe zugleich ins
farbenreiche Spektrum menschlicher Erfahrungen umsetzt. Wenn sich der
Glaubende deshalb von Christus ergriffen und in Dienst genommen, wenn er
sich durch ihn zu Weisheit und Erkenntnis gefithrt, mit Glaubenskraft ausgerii-
stet und zu mitmenschlichen Dienstleistungen bewogen fiihlt, dann ist in ihm,
wie zu Beginn des Charismen-Kapitels des Ersten Korintherbriefs gesagt wird,
der Geist am Werk (1 Kor 12,4-11). Und dasselbe widerfihrt ihm, wie der
Galaterbrief dieses Lehrstiick ergiinzt, wenn er sich zu Liebe, Freude, Friede,
Langmut, Freundlichkeit, Giite, Treue, Sanftmut und Selbstbeherrschung
bewogen sieht (Gal 5,22).



Die dlteste Pfingstgeschichte 209

Nirgendwo ging Paulus aber sensibler auf diesen Bereich pneumatischer
Selbsterfahrung ein als im Geist-Kapitel des ROmerbriefs. Nicht nur, daf3 der
Apostel hier den Geist zum Kriterium der Zugehdrigkeit zu Christus erklart
(R6m 8,9); hier spricht er auch davon, daB das vom Geist erfiillte Menschen-
herz fiir Gott beredt wird (8,26f). Denn der Geist beseitigt die furchterre-
gende Distanz zu Gott und legt uns das Urwort kindlichen Vertrauens auf die
Lippen: ,,Abba, Vater!* (8,15) So bezeugt er unserem Geist, ,,daB wir Kinder
Gottes sind* (8,16); ,,denn alle, die sich vom Geist Gottes leiten lassen, sind
Sohne Gottes™ (8,14).

Uneingeschrankt macht sich das auch der johanneische Jesus zu eigen, wenn
er inden Abschiedsreden von dem ,Beistand’, den er vom Vater senden werde,
versichert, daf er die Seinen an alle seine Worte erinnern (Joh 14,26) und sie
so in die ,,volle Wahrheit einfiihren werde* (16,13):

Er wird nicht von sich aus reden, sondern was er hort, wird er mitteilen
und das Kommende verkiinden. Er wird mich verherrlichen; denn er
wird von dem Meinen nehmen und es euch verkiinden. Alles, was der
Vater hat, ist mein; darum habe ich gesagt: Er wird von dem Meinen
nehmen und es euch verkiinden. (16, 13-15)

Das aber ist lediglich in lehrhafter Umsetzung das, was Jesus schon bei seinem
groflen Auftritt am Laubhiittenfest zum Ausdruck gebracht hatte:

Wenn einer Durst hat, komme er zu mir!

Und es trinke, wer an mich glaubt!

Denn so sagt die Schrift: Strome von lebendigem Wasser
werden aus seinem Inneren flieBen.

Der ,Trank‘ des Glaubens

Nicht umsonst nennt sich der johanneische Jesus einmal im Zug seiner Ich-
bin-Worte ,,die Tiir** (Joh 10,9). Denn in einem jeden dieser Worte 6ffnet sich
tatséchlich eine Tiir zu neuen Einsichten und vorher nicht erkannten Zusam-
menhéngen. In besonderer Weise aber gilt das von seiner Selbstaussage beim
Laubhiittenfest. Was durch sie tiefer erschlossen werden soll, sagt sie selbst mit
aller Deutlichkeit, wenn sie das zentrale Motivwort ,trinken’ mit ,glauben’
gleichsetzt. Tatséchlich ist die Bedeutungsfiille des Wortes solange nicht ausge-
schopft, als man nicht dem damit gegebenen Fingerzeig folgt.

Wenn man auch nur vom Rand her auf das mit dem Stichwort ,trinken‘
wachgerufene Wort- und Erfahrungsumfeld achtet, erschlie3t sich eine neue,
unvermutete Welt. Denn mit dem Glaubensbegriff verbindet sich fiir das gén-
gige Verstdndnis doch die Vorstellung von einer religiosen Pflicht und einem



Eugen Biser 210

dem Offenbarungsgott geschuldeten Gehorsamsakt. Hier ist aber weder von
Pflicht noch von Gehorsam die Rede, sondern von etwas, das fiir den Men-
schen vom ersten Lebenstag an ebenso lebensnotwendig wie lustbringend ist:
Es ist die Rede von einem elementaren Lebensvolizug. 1nsofern verbindet sich
mit der Johannes-Stelle schon bei der ersten Anndherung das Ansinnen eines
umfassenden Umdenkens. Was uns gemeinhin als Inbegriff religidser Ver-
pflichtung vorkommt, sollen wir im Sinn eines elementaren Lebensaktes neu
verstehen lernen. Denn Glaube, so will uns das Herrenwort belehren, ist nicht
so sehr ein Gebot als vielmehr eine Vergiinstigung, auf jeden Fall aber etwas,
das mit unserer Lebensfristung zu tun hat. So ist die Einladung an die Diirsten-
den gemeint, denen Jesus das belebende Wasser des Heils in Aussicht stellt.

Mit dieser ersten Korrektur geht eine zweite Hand in Hand. Denn wiederum
sind wir es gewohnt, den Glauben fiir ein Geschehen zwischen Gott und
dem Menschen zu halten, bei dem die Gestalt des Mittlers ganz in den Hinter-
grund tritt. Hier aber geschieht das vollig Entgegengesetzte, dal3 der Mittler
und Heilbringer das ganze Blickfeld einnimmt. Ihm ist die Sache Gottes so sehr
iibergeben, daB sich das Glaubensgeschehen ganz zwischen ihm und dem von
ihm Angerufenen abspielt. Er ist der Einladende, dieser der an ihn Verwiese-
ne. Und der von ihm geleistete Glaube besteht deshalb ganz einfach darin, daf
er der an ihn ergangenen Einladung Folge leistet. Nicht umsonst dréngt sich
dabei die Redewendung ,ganz einfach® auf. Denn auch darin unterscheidet sich
die von der Johannes-Stelle erdffnete Perspektive von der gingigen Auffas-
sung, daB} der Glaube nicht als eine iiberaus komplexe Leistung erscheint, die,
wenn iiberhaupt, dann nur auf hohem Reflexionsniveau erschlossen werden
kann, sondern als ein ebenso elementarer wie einfacher Lebensvollzug. Auch
das ist in der Gleichsetzung von ,trinken‘ und ,glauben‘ mitgesagt.

Vor allem aber erschliet sich dadurch eine neue Perspektive, daB der
Glaube hier mit dem Geistempfang in Zusammenhang gebracht wird. Denn
in der Sicht des Herrenwortes ist der Glaubende derjenige, der sich dem von
Jesus ausgehenden Lebensquell zuwendet. Indem er von dieser Quelle trinkt,
vollzieht er den Glaubensakt, und im gleichen MaB wird er vom Gottesgeist er-
fiillt. Damit erscheint der Glaube freilich in zwei Perspektiven, die sich dem er-
sten Eindruck nach nur schwer zur Deckung bringen lassen. Indessen ver-
schwindet diese irritierende Doppelung augenblicklich, wenn man sich verge-
genwirtigt, dal mit der Geistmitteilung, auf die sich der Glaube bezieht, nichts
anderes gemeint ist als die rettende Selbstiibereignung Jesu, durch die der
Glaube, johanneisch gesehen, iiberhaupt erst zustande kommt. ,,Allen aber,
die ihn aufnahmen‘’, versichert der Prolog, ,,gab er Macht, Kinder Gottes zu
werden‘ (Joh 1,12), und er erlautert diesen Gedanken durch den Zusatz: ,,al-
len, die an seinen Namen glauben (ebd.). Damit macht sich das Johan-
nes-Evangelium einen Gedanken zu eigen, den der Hebraerbrief dadurch zum



Die alteste Pfingstgeschichte 211

Ausdruck bringt, daf} er Jesus den ,, Wegbereiter und Vollender des Glaubens*
(Hebr 12,2) nennt. Danach ist der Christenglaube, soviel er strukturell und in-
haltlich mit anderen Glaubensformen gemeinsam haben mag, in seinér inner-
sten Ermoglichung an die Lebenstat Jesu gebunden. Im Akt seiner Selbstzu-
wendung zu der erlésungsbediirftigen Menschheit brach er die Glaubensbahn.
Doch bahnte er damit nicht etwa einen unabhéngig von ihm zu beschreitenden
Weg; vielmehr er6ffnet er allein durch sich selbst den Zugang des Glaubens zu
Gott. Und er nimmt den Glanbenden dadurch mit aufseinen eigenen Weg zum
Vater, daf} er sich ihm iibereignet und in seinen Existenzakt aufnimmt. Wer
glaubt, vollzieht einen Herzenstausch mit Jesus. Er iibergibt ihm seine Schwi-
che und beginnt statt dessen, johanneisch ausgedriickt, aus der Seinsfiille Jesu
zu leben. Die Not der Identitéitssuche fillt von ihm ab, weil ihm durch die
Selbstzuwendung des Heilbringers der Fixpunkt geschenkt wird, in dem er
seine Identitét findet. Glauben heiflt darum, anders ausgedriickt, sich auf den
Existenzakt Jesu einstimmen und damit von der Vollmacht Gebrauch machen,
Kind Gottes zu sein.

Das alles bliebe jedoch ein unerschlossener Besitz, um nicht zu sagen eine
unlesbare Schrift, wenn sich die Selbstzuwendung Jesu nicht schon von sich aus
in die Sprache des Geistes auslegen wiirde. Es ist jene Sprache, deren Grund-
begriffe Zugehorigkeit, Zuversicht, Freiheit, Friede und Frende sind. Durch
sie wird die Geheimschrift der Heilstat Jesu lesbar. Und noch einmal tritt damit
das Bild des Glaubens in eine vollig neue Beleuchtung. Wie vor allem die Kri-
tik Martin Bubers deutlich machte, geht das in der Christenheit herrschend
gewordene Glaubensverstdndnis weithin davon aus, dal es beim Glauben in
erster Linie auf die satzhaft umschriebenen Inhalte ankomme, durch die ersich
von anderen Glaubensformen abgrenzt®. Soviel auch daran richtig ist, setzt
doch die johanneische Konzeption einen davon deutlich verschiedenen Ak-
zent. Ihr kommt es vor allem darauf an, daf} sich der Glaubende die Gesinnung
Jesu zu eigen macht, daf3 er sich mit der Zirtlichkeitsanrede ,Abba‘ an den Va-
ter wendet, daB er mit Freimut und Zuversicht fiir seine Sache einsteht und daf
er die mit dem Begriffspaar Friede und Freude umschriebene innere Festigkeit
gewinnt. Damit gewinnt der johanneische Glaubensbegriff eine iiberra-
schende Aktualitdt. Denn sosehr die Annahme Bubers immer noch den Kern
der kirchlichen Glaubensunterweisung trifft, trat doch im Glaubensverstind-
nis des Kirchenvolks inzwischen ein deutlicher Wandel ein, durch den sich der
Schwerpunkt vom Glaubensinhalt auf das Erfahrungsmoment verlagerte. Ob
sich der heutige Mensch noch zum Glanben bereit findet, entscheidet sich da-
nach vor allem an der Frage, ob ihm der Glanbe nene Wege der Gottes- und
Selbsterfahrung eréffnet.

9 Dazu die Streitschrift Bubers, Zwei Glaubensweisen, Ziirich 1950, auf die mein Taschenbuch
,»Glaube nur!* (Freiburg 1980, 30—34) eingeht.



Eugen Biser 212

Auf diese Frage hat der pneumatische Glaubensbegriff des Johannes-Evan-
geliums langst schon positiv geantwortet. Danach vollzieht sich im Glauben,
modern ausgedriickt, ein Akt der BewuBitseinserweiterung, der inneren Stabi-
lisierung und Selbstidentifikation, durch den der Glaubende in dieser Welt der
Anfechtung und Angste unverbriichlichen Halt und Stand gewinnt. Dies aber
nicht etwa dadurch, daB er fester auf dem Boden der Weltwirklichkeit stiinde,
sondern durch die Neugestaltung seiner Beziehung zu Gott, zu dem er sich in ein
Kindesverhdltnis gezogen sieht, und zu Jesus, der ihm (nach Joh 15,15) seine
Freundschaft zusichert. Dadurch gewinnt sein religidses Grundverhiltnis die
befreiende Eindeutigkeit. Denn Gotteskind zu sein, das heiBt soviel wie: ein
fiir allemal der Sorge iiberhoben zu sein, daf sich Gott wieder in seine Verbor-
genheit zuriickziehen und sein leuchtendes Antlitz abwenden konne. Wie die
Bibel schon in der Erzahlung von Kains Brudermord zu verstehen gibt, ist das
aber die furchtbarste aller menschlichen Besorgnisse, die tiefste Wurzel der
Lebensangst und der spontanen Reaktion aufsie, der Rivalitiat und Aggressivi-
tat. Da sich aber Rettung im religidsen Sinn des Wortes nie in der Beseitigung
eines bloBen Notstands erschopft, schidgt die Uberwindung der Gottesangst
unverziiglich in ihr begliickendes Gegenteil um: in das Gliick des Kindseins,
das sich mit dem Bewuf3tsein verbindet, in einem héchsten und definitiven Sinn
freigesetzt und zu sich selbst gebracht worden zu sein. Dem entspricht es voll-
auf, wenn der johanneische Jesus in seinem Abschiedswort die Jiinger mit der
Zusicherung trostet:

Nicht mehr Knechte nenne ich euch; denn der Knecht wei3 nicht, was
sein Herr tut; Freunde habe ich euch genannt, weil ich euch alles wissen
lieB, was ich von meinem Vater gehort habe. (Joh 15, 15)

Deutlicher kann kaum noch gesagt werden, worin das Proprium der von Jesus
heraufgefithrten Heilszeit und der mit ihr erreichten Offenbarungsstufe be-
steht: im Ende jener Ubergangsphase, die sich zwar der Fiihrung durch Gott
erfreute, gleichzeitig aber auch im Zeichen der Distanzierung und knechti-
schen Furcht gestanden hatte. Uber sie fiihrt die rettende Selbstzuwendung
Jesu dadurch hinaus, daB} er die Seinen zu jener Mitwisserschaft mit sich er-
hebt, wie sie nur unter Freunden herrscht. Durch ihn ist die Rosen- und Lilien-
zeit der Gottesfreundschaft angebrochen, wie man in trauernder Riickschau auf
diese aus dem religiosen Sprachgebrauch véllig verschwundenen Metaphern
der mittelalterlichen Frommigkeit sagen konnte.

Was aber hat das mit der gldubigen Geisterfahrung und am Ende gar mit der
,altesten Pfingstgeschichte* zu tun? Wiederum steht Paulus dafiir ein, daB so
nur aus dem Impuls des von Christus gegebenen Gottesgeistes gesprochen
werden kann, wenn er im Geist-Kapitel des Rémerbriefs erklart:



Die ilteste Pfingstgeschichte 213

Alle, die sich vom Geist Gottes leiten lassen, sind S6hne Gottes. Denn
ihr habt nicht den Geist der Knechtschaft empfangen, in dem ihr euch
wiederum fiirchten miiftet, sondern den Geist der Sohnschaft, in dem
wir rufen: Abba, Vater! (Rom 8, 14f)

Das steht im volligen Einklang mit dem johanneischen Wort von der Jesus-
freundschaft der Glaubenden, nur daB} es aus der unmittelbaren Erfahrung des
Geistbesitzes gesprochen ist. Wem der Gottesgeist zur Fiihlung der Selbst-
iibersteigung Jesu verhilft, wer also durch ihn zum Wissen um die mystische
Verbundenheit mit Jesus gelangte, dem ist Gott nicht mehr der Anlafl von
Furcht und Zittern, nicht mehr Grund der Besorgnis, daf} er zuletzt doch wie-
der in den Abgrund der Angst zuriickfallen kdnne, weil er sich von Gott ange-
nommen und in jenes liebende Gesprich gezogen sieht, welches das Zirtlich-
keitswort ,,Vater* besiegelt. Das aber ist, in der Sprache der inneren Chrono-
logie ausgedriickt, auch schon die Botschaft der ,,dltesten Pfingstgeschichte®.
Denn hier ,,geschieht* Pfingsten auf denkbar anfanglich-urspriingliche Weise.
Hier zeigt sich der Gottesgeist als die spontane Gewéhrung Jesu, als die zu-
gleich lichtende und befreiende Sprache seiner Selbstmitteilung, als der Strom,
der aus seinem Innersten flieBt. Und zugleich wird in dem vom Geist gestifte-
ten BewuBtsein deutlich, was es um die ,,Gabe‘ Jesu ist, von der es im Ge-
sprach am Jakobsbrunnen heif3t:

Wenn du die Gabe Gottes erkenntest und den, der za dir sagt: La mich
trinken, dann héttest du ihn gebeten, und er hitte dir lebendiges Wasser
gegeben. (Joh 4, 10)

Es ist die Gabe, in der er sich dem mit sich selbst iiberworfenen Menschen sel-
ber gibt, weil ihm nur so zur ,,Annahme seiner selbst** (Guardini) verholfen
werden konnte, die Hilfe, die mit ihm, dem ,,Helfer*, identisch ist (Kierke-
gaard), die Tat seiner Selbstgewidhrung an eine im Schatten der Entfremdung
und Ubermichtigung lebende Menschheit. Wenn irgendwo, dann hat die il-
teste Pfingstgeschichte hierin ihre aktuelle Sinnspitze. Sie 146t uns nicht nur in
den objektivierten Gegebenheiten des Christentums wieder den lebendigen
Herzschlag Jesu fiihlen, sondern bezeugt zugleich unserem von den Angsten
der Gegenwart umgetriebenen und von ihrer Widerspriichlichkeit verunsi-
cherten Geist, daf3 wir seine Freunde und die Kinder des von ithm verkiindeten
Vaters sind. Und was wire dem heutigen Menschen mehr aus der Seele gespro-
chen als dieses Zengnis? '





