
Die älteste Pfingstgeschichte 
Zur Archäologie des Glaubens 

Eugen Biser, München 

Vorbesinnung 

Im Vergleich zu der Lebensgeschichte Jesu, wie sie von den synoptischen 
Evangelien erzählt wird, hält die johanneische Darstellung einige Überra- 
schungen bereit. Sie kennt weder einen Bericht über das Letzte Abendmahl 
noch eine Schilderung des Gebetskampfs Jesu in Getsemani und ebensowenig 
die Szene seiner Himmelfahrt. Und doch geht die auf diese Perikopen gerich- 
tete Erwartung bei der Lektüre des Johannes-Evangeliums nicht leer aus. • 
Anstelle der Abendmahlsszene bietet es die große Brotrede Jesu in der Syn- 
agoge von Kafarnaum, in der sich Jesus den an ihn Glaubenden in aller Form 
als ,Speise' anbietet (6,32-59). - Anstelle der Getsemani-Szene berichtet es 
von einer tiefen Erschütterung Jesu kurz vor Beendigung seiner öffentlichen 
Tätigkeit, die in einem Dialog mit der Himmelsstimme gipfelt (12,27-36). - 
Und anstelle der Himmelfahrtsszene bringt es das Hohepriesterliche Gebet Jesu, 
das ganz aus der Position dessen gesprochen ist, der bereits im Begriff steht, 
zum Vater heimzukehren (17,6-13). So bekommt der Leser zwar nicht die ihm 
von den synoptischen Evangelien her bekannten Berichte; wohl aber inhalt- 
liche Äquivalente dazu, nur daß diese jeweils in die öffentliche Tätigkeit Jesu 
eingebettet sind. 

Damit zeichnet sich auch schon eine einheitliche Tendenz ab. Denn ein jedes 
der erwähnten Stücke verfolgt die Absicht, das betreffende ,Endereignis' ins 
Leben Jesu zurückzunehmen. Hier, in seiner öffentlichen Tätigkeit, übergibt 
sich Jesus bereits den Seinen als das wahre Lebensbrot; hier erleidet er schon 
die große Erschütterung, die ihn aus dem Vorgefühl des baldigen Endes über- 
kommt; hier tritt er bereits über die Schwelle der diesseitigen Lebenswelt, um 
wieder ganz beim Vater zu sein. Wenn aber das Hohepriesterliche Gebet schon 
so deutlich auf die Himmelfahrt vorausweist, daß es geradezu als ihre ,betende 
Vorwegnahme' erscheint, fragt man sich unwillkürlich: Wie steht es dann mit 
Pfingsten? Gibt es im Johannes-Evangelium womöglich auch eine vorwegge- 
nommene Pfingstgeschichte? Und führt diese Geschichte, falls es sie gibt, wo- 
möglich noch näher an den Grund des Geschehens heran als die zu Beginn der 
Apostelgeschichte mitgeteilte?* 

* Hiermit werden die Überlegungen fortgeführt, zu denen ich mich schon mehrmals in dieser Zeit- 
schrift geäußert habe: 54 (1981) 405-410; 55 (1982) 139-148; 56 (1983) 111-118. 



Eugen Biser 200 

Daß so gefragt werden kann, ergibt sich aus dem großen Abstand, der zwi- 
schen dem Johannes-Evangelium und den übrigen Evangelienschriften be- 
steht. Noch viel bewußter als sie ist es aus der nachösterlichen Situation der be- 
reits ausgebildeten und um ihre Existenz kämpfenden Kirche geschrieben. Ein 
derart fortgeschrittenes Evangelium müßte aber der spontanen Sinnerwartung 
zufolge in eine Szene ausmünden, die wie die lukanische Himmelfahrtsperi- 
kope direkt auf Pfingsten, die Geburtsstunde der Kirche, hinführt, oder doch 
wenigstens Jesus wie der Mattäus-Schluß in einem Abschiedsgestus zeigen, der 
die Verheißung des kirchlichen Anfangs in sich trägt. Doch der johanneische 
Jesus verabschiedet sich weder wie der lukanische mit dem Auftrag: •Bleibt in 
der Stadt, bis ihr mit der Kraft aus der Höhe ausgerüstet werdet" (Lk 24,49), 
noch gibt er den Seinen wie im Mattäus-Schluß die Zusicherung: •Und seht, 
ich bin bei euch alle Tage bis zur Vollendung der Welt" (Mt 28,20); vielmehr 
ist das ursprüngliche Schlußwort des Johannes-Evangeliums eine Seligprei- 
sung an die Adresse der Glaubenden: •Selig, die nicht sehen und doch glau- 
ben!" (Joh 20,29) 

Die vorgezogene Pfingstgeschichte 

Ein ganz anderes Bild ergibt sich jedoch, wenn man das von der Abendmahls-, 
Ölbergs- und Himmelfahrtsszene her bekannte Verfahren berücksichtigt. 
Denn bei genauerem Zusehen verfährt das Johannes-Evangelium in der Frage 
der Pfingstperikope nicht anders als in diesen Vergleichsfällen. Mehr noch: es 
berichtet von der Geistsendung so, daß diese ganz an die Person Jesu zurück- 
gebunden ist und als seine ureigene Tat erscheint. Das ist weniger befremdlich, 
als es dem Durchschnittsleser vorkommen mag. Aufgrund eines nicht anders 
als primitiv zu bezeichnenden Leseverhaltens ist er auf bloßen Informations- 
konsum eingestellt, so daß er mit einer literarischen Gestaltung erst gar nicht 
rechnet1. Indessen müßten ihn schon der kunstvolle Aufbau des Stammbaums 
Jesu zu Beginn des Mattäus-Evangeliums und die nicht minder durchdachte 
Parallelisierung von Redestücken und Wunderszenen im Johannes-Evange- 
lium eines Besseren belehren. 
1 Es wäre an der Zeit, den Gründen dieses Sachverhalts genauer nachzugehen. Sicher hat er damit 
zu tun, daß für die große Masse der Leser Zeitungen und Zeitschriften die fast ausschließlich kon- 
sumierte Lektüre bilden; doch spielt auch die durch eine •popularisierende" Verkündigung be- 
günstigte, wenn nicht sogar geweckte Unterstellung eine Rolle, daß die Evangelien historische Be- 
richte über das Leben Jesu, nicht aber reflektierte Glaubenszeugnisse und literarische Kunstwerke 
seien. In diesem Zusammenhang ist vor allem Paul Gaechters SJ (f 1983) zu gedenken, dereinen 
Teil seiner Lebensarbeit darauf verwendete, die literarisch-künstlerische Qualität der.Evangelien- 
schriften, vor allem des Mattäus-Evangeliums, unter Beweis zu stellen. Arbeiten wie die seine 
haben als ebenso hilfreiche wie aktuelle Gegensteuerung zu jenem Leseverhalten zu gelten, das in. 
seiner Kurzatmigkeit dem literarischen Anspruch der Evangelien nicht von ferne gerecht wird und 
als eines der schwersten Hindernisse gegenüber einem sachgerechten Umgang mit ihnen anzuse- 
hen ist. 



Die älteste Pfingstgeschichte 201 

Erst einmal auf diese Spur gekommen, würde er dann aber auch keinen An- 
stoß mehr daran nehmen, daß ihm mitten im Ablauf der öffentlichen Tätigkeit 
Jesu Szenen begegnen, die ihrer ganzen Anlage nach auf den nachösterlichen 
Zusammenhang verweisen, so daß sie den Eindruck von versprengten Oster- 
geschichten', wie der Fachausdruck lautet, erwecken. So steht der machtvoll 
Berufende, der nach dem wunderbaren Fischzug dem vom Gottesschrecken 
erfaßten Petrus versichert, er wolle ihn und seine Gefährten zu Menschenfi- 
schern machen (Mk 1,16-20 parr), unverkennbar im Glanz des Osterlichts. 
Und tatsächlich berichtet das Nachtragskapitel des Johannes-Evangeliums 
von einem durch den Auferstandenen bewirkten Fischfang (Joh 21,1-14) und 
im Anschluß daran von einer dreimaligen Befragung des Petrus, die Jesus mit 
dem Wort beschließt: •Folge mir!" (21,19) Wenn die Evangelien aber auch 
sonst so souverän mit der zeitlichen Abfolge umgehen, überrascht es nicht 
mehr, wenn gerade auch die letzte und späteste der Evangelienschriften, das 
Johannes-Evangelium, von der Technik der Vorwegnahme Gebrauch macht. 

Die pfingstliche Szene 

Zwischen die tragisch ausklingende Szene in der Synagoge von Kafarnaum und 
die große Auseinandersetzung Jesu mit den Gegnern, die nicht minder dra- 
matisch, nämlich mit dem Versuch einer Steinigung, endet, hat das Johan- 
nes-Evangelium die Perikope von JesuBesuch des Laubhüttenfests eingebaut. 
Sie erreicht ihren ausdrücklich als solchen vermerkten Höhepunkt in einem of- 
fensichtlich auf den Ritus des Wasserschöpfens bezogenen Herrenwort, das in 
der egalisierenden Fassung der Einheitsübersetzung lautet: 

Am letzten Tag, dem großen Tag des Festes, trat Jesus auf und rief: Wer 
Durst hat, komme zu mir und trinke. Wer an mich glaubt, dem gilt, was 
die Schrift sagt: Ströme von lebendigem Wasser werden aus seinem In- 
neren fließen. Das sagte er von dem Geist, den die empfangen sollten, 
die an ihn glauben; denn es gab den Geist noch nicht, weil Jesus noch 
nicht verherrlicht war. (Joh 7,37-39) 

Die nachgeschobene Begründung, die den Wahrheitswert des Herrenworts auf 
den Zeitpunkt nach Tod und Auferstehung Jesu vertagt, wirkt so unbeholfen, 
daß es sich von vornherein als Zusatz eines um die Einhaltung der Heils-Chro- 

' nologie besorgten Redaktors erweist und damit von selbst erledigt. Indessen 
wirft das Logion dadurch eine ungleich größere Schwierigkeit auf, daß es die 
Frage der Bezugsperson, wenn man der Einheitsübersetzung folgt, in der 
Schwebe läßt. Denn von wem, so muß man sich fragen, gilt denn das Schrift- 
wort, daß lebendige Wasserströme aus seinem Inneren fließen: vom Glauben- 
den oder vom Sprecher des Wortes, der zugleich Gegenstand und Ziel des 



Eugen Biser 202 

Glaubens ist? Ist also der Glaubende oder Jesus der von der Schrift bezeich- 
nete Wasserquell? 

Was zunächst das von Jesus angesprochene Schriftwort anlangt, so handelt 
es sich offensichtlich um die jesajanische Verheißung: •Mit Freuden werdet ihr 
Wasser schöpfen aus dem Quell des Heils." (Jes 12,3) Doch fehlt hier jeder 
personale Bezug, so daß von daher keine Klarheit zu gewinnen ist. Unglückli- 
cherweise geht hier aber auch die Textüberlieferung getrennte Wege, so daß 
der Rekurs auf sie ebensowenig weiterhilft. Während einige wenige, dafür aber 
alte Textzeugen eine Interpunktion favorisieren, die Jesus zum Quell des le- 
bendigen Wassers erklärt, rückt die große Mehrzahl der Handschriften den 
Glaubenden in diese Funktion. Danach wird die Stelle, wie allgemein üblich, 
so gegliedert: 

Wer Durst hat, komme zu mir und trinke. Wer an mich glaubt, von dem 
sagt die Schrift: Ströme von lebendigem Wasser werden aus seinem In- 
neren fließen. 

Demgegenüber wirkt die von der Minorität der alten Textzeugen vorgenom- 
mene Gliederung der Stelle so, daß sie, gleich dem Prolog, als ein poetisch 
strukturiertes Textstück erscheint. Dann ergibt sich folgender Wortlaut: 

Wer Durst hat, komme zu mir! 
Und es trinke, wer an mich glaubt! 
Denn so sagt die Schrift: 
Ströme von lebendigem Wasser 
werden aus seinem Inneren fließen. 

Doch damit scheint sich eines der größten Worte des Johannes-Evangeliums 
gerade in dem Augenblick, da es als eine zentrale Geist-Aussage lesbar zu 
werden begann, vollends zu verrätsein. Ein Fund schien in Reichweite ge- 
kommen zu sein, der sich im Augenblick des Zugriffs wieder völlig entzog. Auf 
jeden Fall sieht sich der Leser vor eine höchst komplexe Situation gestellt. Soll 
er sich, dem alten Grundsatz folgend, an die für das gängige Verständnis 
schwierigere Lesart halten, die sich auch aus äußeren Gründen als die ältere 
erweist? Oder soll er sich dem breiten Strom des späteren Textverständnisses 
anschließen, dem auch alle modernen Übersetzungen fast ausnahmslos folgen? 

Das Votum der Tradition 

In einem solchen Dilemma ist es ratsam, auf das Zeugnis der Tradition zu ach- 
ten, weil sich in ihm nicht selten Hinweise erhalten haben, die geeignet sind, 
,stumm' gewordene Texte auf neue Weise zum Reden zu bringen. Es gehört zu 



Die älteste Pfingstgeschichte 203 

den bleibenden Leistungen des Dogmengeschichtlers Hugo Rahner, daß er 
dieses Zeugnis für die Johannes-Stelle in ebenso eindringlicher wie einfühlsa- 
mer Arbeit erschlossen hat. In seinem Werk ,Symbole der Kirche' ging er den 
beiden Überlieferungssträngen bis auf ihre ersten Anfänge nach2. Dabei 
kommt er zu dem erstaunlichen Ergebnis, daß die von der großen Mehrzahl 
der Textzeugen vertretene und bis auf den heutigen Tag herrschend geblie- 
bene Lesart, die den Glaubenden zum lebensspendenden Wasserquell erklärt, 
eindeutig auf Origenes zurückgeht und offensichtlich mit seiner Geistlehre zu 
tun hat. Danach wurde der Brunnquell der ewigen Heilsströme in Gott, die 
sich zwischen Vater, Logos und Geist ergießen, durch Christus aufgebrochen 
und für die Menschheit erschlossen. So kommt es, daß die göttliche Strömung 
auch auf den Glaubenden übergreift, so daß auch er zu einem Quellgrund wird, 
der nun in spiegelbildlicher Bewegung zu seinem Urquell in Gott zurück- 
drängt. Je bewußter er aus dem Zufluß des göttlichen Heilsstroms in den 
Evangelien schöpft und so von einem ,Glaubenden' zu einem .Wissenden', ei- 
nem Gnostiker wird, desto mehr ist er auch dazu befähigt, seinen Reichtum an 
andere weiterzugeben, die er damit in seine Rückwendung zum göttlichen Ur- 
sprung einbegreift. Es kommt nur darauf an, daß er in Akten asketischer Rei- 
nigung alles wegräumt, was dem von Gott ausgehenden und in ihn zurückmün- 
denden Kreislauf entgegensteht. Wenn ihm diese Reinigung gelingt, wird er 
für seine Umgebung zum Quellgrund des heilbringenden Lebensstroms, so 
daß von ihm gilt: •Ströme von lebendigem Wasser werden aus seinem Inneren 
fließen." 

Niemand wird sich der Größe dieser Konzeption verschließen können, nicht 
zuletzt auch deswegen, weil sie als erster Anbruch eines christlichen Subjekti- 
vismus und des Gedankens der Mitverantwortung für andere zu gelten hat. 
Daß der Christ dem andern nicht nur zum ,Nächsten', sondern geradezu zum 
Heilsquell zu werden hat, liegt sogar ganz deutlich auf der Linie der gerade 
heute wiederentdeckten Solidarität und Mitverantwortung der Glaubenden 
füreinander. Ebensowenig aber läßt sich übersehen, wie gewaltsam Origenes 
mit dem biblischen Text verfährt, um ihm seine Deutung entnehmen zu können. 
Deshalb verwundert es nicht, daß Hugo Rahner bei seinem Rückgang in die 
vororigenistische Zeit auf einen ganz anderen Überlieferungsstrang stößt, der 
mit der Annäherung an den johanneischen Kreis die ältere Lesart Zug um Zug 
bekräftigt. Kronzeugen dieser frühesten Überlieferung sind der durch seine 
Geisttheologie hervorragende Kirchenschriftsteller Hippolyt von Rom und 
der vor allem wegen seiner Rekapitulationslehre (Lehre von der Erneuerung 
des Menschen in Christus) berühmte Kirchenvater Irenäus von Lyon, der von 

2 Hugo Rahner, Flumina de ventre Christi, in: Symbole der Kirche. Die Ekklesiologie der Väter, 
Salzburg 1964, 178-235. 



Eugen Biser 204 

sich selber sagt, daß er wesentliche Elemente seiner Theologie aus dem Mund 
des angeblichen Johannes-Schülers Polykarp vernommen und sie demgemäß 
auch •nicht auf Papier, sondern in sein Herz eingeschrieben" habe3. In der 
Sicht dieser frühen Glaubenszeugen aber ist eindeutig der gekreuzigte Chri- 
stus, wie Hippolyt in unüberhörbarer Anspielung auf die Johannes-Stelle sagt, 
der •Wasserquell für alle Dürstenden", der aus seinem durchbohrten Herzen 
•Geist und Feuer" hervorströmen ließ und so das Wort des •Propheten", mit 
dem der Verfasser des vierten Evangeliums gemeint ist, bewahrheitete: 
•Ströme fließen aus seinem Leib."4 Das unterbaut Irenäus durch den Gedan- 
ken, daß in Christus die Fülle des Geistes •zur Ruhe gekommen" sei und daß 
sich diese Geistfülle seither durch ihn, den •pneumatischen Felsen", unabläs- 
sig an die ihm durch Glaube und Liebe Verbundenen mitteile. Denn er ist, wie 
Irenäus im Blick auf das johanneische Bild des Gekreuzigten sagt, zugleich 
•leidend und lebenspendend"; als der ans Kreuz Geschlagene der •Quell le- 
bendigen Wassers"5. Abgeschlossen wird dieser Gedankenkreis durch die von 
Irenäus in der Abwehr häretischer Vorstellungen vertretene Auffassung, daß 
das Trinken des Lebenswassers, von dem in der Johannes-Stelle die Rede ist, 
soviel wie ,glauben' bedeute, und daß dieser Glaube sich von dem Offenba- 
rungsstrom der beiden Testamente, der alttestamentlichen Verheißungen 
ebenso wie der neutestamentlichen Erfüllung, nähre6. 

An kaum einer Stelle dürfte sich klarer zeigen lassen, wie sehr das Zeugnis 
der biblischen Schriften bisweilen der ,Lesehilfe' der Tradition bedarf, wenn 
ihr wirklicher Inhalt zum Vorschein kommen soll. Denn durch die Forschun- 
gen Hugo Rahners stellte sich zweifelsfrei heraus, daß der Riesenschatten, den 
die gewaltige Gestalt des Origenes bis in die Gegenwart hinein wirft, den tat- 
sächlichen Wortlaut der Johannes-Stelle so verdunkelte, daß ihr Sinn nur noch 
in subjektivistischer Verzerrung erkennbar blieb. Erst nachdem es gelang, die 
Stelle wieder im Licht der ältesten Tradition zu lesen, wurde klar, daß sie nicht 
vom Glaubenden, sondern von Jesus, dem Bahnbrecher und Inhalt des Glau- 
bens, spricht. Er ist der Quell des lebendigen Wassers; er ist der Spender des 
Geistes. Von diesem Quell trinken aber heißt, den Urakt der Hinwendung zu 
ihm vollziehen, heißt glauben. Doch was ist damit gesagt? 

Der Urquell des Geistes 

Erst im Zeitalter der ökologischen Besinnung, dem der beängstigende Grad 
der gegenwärtigen Gewässer- und Luftverschmutzung deutlich wurde, beginnt 

3 Irenäus, Brief an Florinus (nach Rahner, a.a.O., 209). 
4 Hippolyt, Danielkommentar I, 17 (nach Rahner, a.a.O., 208). 
5 Irenäus, Adversus haereses III, 22; IV, 10; Syr. Fragment XXIX (nach Rahner, a.a.O., 211). 
6 Irenäus, Adversus haereses IV, 33 (nach Rahner, a.a.O., 209). 



Die älteste Pfingstgeschichte 205 

auch dem westeuropäischen Bibelleser klar zu werden, weshalb die biblischen 
Aussagen dem Wasser einen so hohen Stellenwert zumessen. Langsam beginnt 
er zu verstehen, weshalb der Gerechte mit einem an Wasserbächen gepflanz- 
ten Baum verglichen wird (Ps 1,3); weshalb die jesajanische Verheißung von 
den Zeugen der künftigen Heilszeit sagt, daß sie Wasser aus der Quelle des 
Heils schöpfen (Jes 12,3), und weshalb die Apokalypse die endzeitliche Heils- 
fülle im Bild des kristallklaren Stromes darstellt, der vom Thron Gottes und 
des Lammes ausgeht (Apk 22,1). Wer mit den durch diese Bildsprache ge- 
weckten Erwartungen dann an das Johannes-Evangelium herangeht, wird sich 
zunächst zwar bestätigt sehen, wenn er auf die große Szene am Jakobsbrunnen 
stößt, in der Jesus die sich ihm durch immer neue Ausflüchte entziehende Ge- 
sprächspartnerin schließlich dadurch stellt, daß er sich ihr als der Spender des 
wahren Lebenswassers zu verstehen gibt (Joh 4,14)7. Wenn er dann aber die 
Reihe der zentralen Ich-bin-Worte durchmustert, in denen sich Jesus als das 
•Brot des Lebens", als das •Licht der Welt" und als den •Weg, die Wahrheit 
und das Leben" bezeichnet, wird er doch das Wort vermissen, in dem sich Jesus 
in aller Form als das •Wasser des Lebens" präsentiert. Doch abgesehen davon, 
daß sich eine derartige Wendung mit dem Grundgedanken der Szene am Ja- 
kobsbrunnen kaum auf eine Linie bringen ließe, wird die Erwartung aufs 
schönste durch das Herrenwort vom Laubhüttenfest eingelöst. Und dies zu- 
gleich so, daß es mit der Selbstaussage Jesu am Jakobsbrunnen in vollem Ein- 
klang steht. Denn hier erklärt sich Jesus nicht nur zum Spender des heilbrin- 
genden Lebenswassers; vielmehr läßt er seine Gabe zugleich in der Einheit mit 
sich selbst ersichtlich werden. Demgemäß lautet sein Wort in der durch die 
älteste Überlieferung gesicherten Fassung: 

Wer Durst hat, komme zu mir! 
Und es trinke, wer an mich glaubt! 
Denn so sagt die Schrift: 
Ströme von lebendigem Wasser 
werden aus seinem Inneren fließen. 

Doch was hat diese Wasser-Symbolik, so fragt man sich unwillkürlich, im Sinn 
der nachgeschobenen Behauptung: •das sagte er von dem Geist, den die emp- 
fangen sollten, die an ihn glauben", mit der Geist-Ausgießung von Pfingsten zu 
tun? Und wenn dies der Fall ist, weshalb führt dieses Herrenwort näher an das 
pfingstliche Urgeschehen heran als der bekannte Bericht der Apostelgeschich- 
te, wonach sich in den Vormittagsstunden des ersten Pfingstfests der Christen- 
heit •plötzlich vom Himmel her ein Brausen" erhob und über der im Abend- 

7 Die Stelle dürfte Origenes als Rechtfertigung seiner Interpretation des thematischen Herren- 
worts (Joh 7, 38) gedient haben, da Jesus von dem durch ihn gespendeten Wasser erklärt, daß es in 
dem davon Trinkenden zur Quelle werde, die ins ewige Leben weiterfließt. 



Eugen Biser 206 

mahlssaal versammelten Jüngergemeinde •Zungen wie von Feuer" erschie- 
nen, die das geheimnisvoll versinnbildlichten, was sich an den Empfängern des 
Gottesgeistes vollzog: •Alle wurden vom Heiligen Geist erfüllt und begannen 
in fremden Zungen zu reden, so wie es ihnen der Geist eingab" (Apg 2,1-4)? 
Ist hier nicht ungleich deutlicher von den Wirkungen des Gottesgeistes die 
Rede, vor allem dann, wenn man die Szene in ihrem unausdrücklichen Rück- 
bezug auf die babylonische Sprachenverwirrung liest und von dorther als die 
geistgewirkte Aufhebung des sprachlichen Aus- und Gegeneinanders ver- 
steht? 

Doch das, was den Anstoß zur Rückfrage nach dem Gottesgeist gibt, das 
Wunderbare und Staunenerregende an ihm, ist zunächst nicht seine Wirkung, 
sondern seine Herkunft. Nicht das, was auf seine Anregungen und Impulse zu- 
rückzuführen ist, sondern die Tatsache, daß es ihn gibt, will vor allen Dingen 
erfragt und bedacht sein. Und diese Frage richtet sich zentral auf seinen Ur- 
sprung. Wie kommt es, so will sie wissen, daß es außer dem Menschengeist 
noch jenen anderen Geist ,von oben' gibt, von dem es heißt, daß er unserer 
Schwachheit aufhilft? Verglichen mit der Frage der lukanischen Pfingstperi- 
kope: •Sind das nicht alle Galiläer, die da reden? Wie kommt es, daß sie ein je- 
der von uns in seiner Muttersprache hören kann?" (Apg 2,7f), die nach einer 
Erklärung des pfingstlichen Sprachenwunders sucht, ist das zweifellos die vor- 
geordnete Frage, wie sie sich im Sinn der ,ältesten Pfingstgeschichte' stellt. 
Und darauf geht die Johannes-Stelle unmittelbar ein. Sie läßt keinen Zweifel 
mehr über den Spender des Geistes zu. Es ist kein anderer als Jesus, der den an 
ihn Glaubenden den Geist als seine ureigene Wesensgabe schenkt. Indem er 
sich als den Spender des heilbringenden Lebenswassers bezeichnet, antwortet 
er auch schon auf die grundlegende Frage, die in diesem Zusammenhang zu 
stellen ist: Woher kommt die Gabe des Geistes? 

Man könnte darüber im Zweifel sein, daß ausgerechnet das letzte und späte- 
ste Evangelium die älteste Pfingstgeschichte bewahrt haben soll. Doch abgese- 
hen davon, daß sich nach der Erkenntnis der neueren Forschung gerade in die- 
sem Evangelium eine ganze Reihe sehr alter Überlieferungen erhielten, wird der 
Altersbeweis für das pfingstliche Herrenwort durch den zweifellos frühesten 
Zeugen erbracht, durch Paulus. Was der johanneische Jesus durch das ein- 
dringliche Bild von dem seinem Inneren entspringenden Wasserquell zum 
Ausdruck bringt, sagt Paulus mit dem nicht minder suggestiven Wort des 
Zweiten Korintherbriefs, das zudem in die Reihe seiner grundlegenden Selbst- 
zeugnisse gehört: 

Der Herr ist der Geist, und wo der Geist des Herrn waltet, da ist Freiheit. 
(2 Kor 3,17)8 

1
 Die Stelle hat als die •pneumatologische" Auslegung des österlichen Selbstzeugnisses zu gelten, 



Die älteste Pfingstgeschichte 207 

Diese Übereinkunft ist um so erstaunlicher, als der Blick des Apostels in erster 
Linie auf die Wirkungen des Geistes gerichtet ist, der, ausgegossen in die Her- 
zen der Glaubenden (Rom 5,5), diese zu Gott entbrennen läßt (1 Thess 5,19), 
der sie zugleich für ihn beredt macht (Rom 8,15) und sie mit Zuversicht, Lie- 
be, Freude und Friede erfüllt (Gal 5,22). Allem Anschein nach hängt diese 
Blickrichtung des Apostels damit zusammen, daß er sich wiederholt, am stärk- 
sten in Korinth, mit charismatisch überhitzten Gruppierungen innerhalb der 
Gemeinde auseinandersetzen mußte, so daß für ihn die Frage nach den we- 
sentlichen und der allgemeinen Auferbauung dienenden Geistesgaben spon- 
tan in den Vordergrund trat. Dennoch steht für ihn auch hier, wo er sich auf die 
Geisteswirkungen konzentriert, fraglos fest, daß der Geist die Gabe des erhöh- 
ten Christus, ja daß er das sichtbare Zeichen seiner Anwesenheit in der Ge- 
meinschaft der Gläubigen ist. Es ist diese Überzeugung, die der schmerzbe- 
wegten Frage des Apostels an die in ihrem Glauben verunsicherten Gemein- 
den von Galatien zugrunde liegt: 

Nur das eine möchte ich von euch erfahren: Habt ihr den Geist durch die 
Werke des Gesetzes oder durch die Botschaft des Glaubens empfangen? 
(Gal 3,2) 

Durch Christus ist der Gottesgeist, der für Paulus gleichbedeutend mit dem 
Geist der Liebe ist, in unsere Herzen ausgegossen (Rom 5,5); eine andere 
Herkunft gibt es nicht. Doch damit nimmt Paulus auch bereits den Bildgedan- 
ken der Johannes-Stelle vorweg, die sich von seiner Aussage nur dadurch un- 
terscheidet, daß sie diese von Jesus selbst gesagt sein läßt. Denn eben dies 
bezweckt sie, wenn sie Jesus bei seinem Auftritt am Laubhüttenfest so zeich- 
net, daß er mit großer Gebärde die dürstende Menschheit dazu einlädt, das 
seinem Innern entströmende Wasser des Heils zu trinken. So gesehen liegt die 
Johannes-Stelle auf derselben Linie wie die großen Ich-bin- Worte, in denen 
sich Jesus als das wahre Lebensbrot und als das ,Licht der Welt' zu verstehen 
gibt. Diese Worte sind solange nur unzulänglich begriffen, als man in ihnen nur 
Akte der Selbstverdeutlichung erblickt. Zwar will Jesus in ihnen durchaus auch 
so vernommen werden, daß er dadurch die ganze Sinnfülle dessen, was ,Brot' 
und ,Licht' für die Menschen besagt, an sich reißt, so daß er als der leibhaftige 
Inbegriff dieser Lebensgüter erscheint. Ihre Sinnspitze aber haben diese Aus- 
sagen darin, daß er sich in ihnen zugleich im Bild dieser Lebensgüter mitteilt. 
Doch was ist damit gesagt? 

Schon Paulus ist umgetrieben von der Frage, wodurch sich die Heilsbot- 
schaft von Jesus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, vom Heilsangebot 
des Judentums und der heidnischen Religionen unterscheide. Und er findet 

wie es Paulus vor allem im Galaterbrief (1, 15 f) übermittelt; dazu die Ausführungen meines Pau- 
lusbuchs Der Zeuge. Eine Paulus-Befragung, Graz 1981, 43. 



Eugen Bis er 208 

darauf die bewegende Antwort, daß in Jesus die endgültige, nicht mehr zu wider- 
rufende Heilszeit, der abendlose Tag der liebenden Selbstzuwendung Gottes 
zur Menschheit, angebrochen sei (2 Kor 6,2). Unter dem Druck des aufkom- 
menden Gnostizismus mit seiner Vorstellung von den göttlichen Emanatio- 
nen, durch die das rettende Gotteslicht in die Finsternis des Weltgeschehens 
einströmt, stellt sich diese Frage für das Johannes-Evangelium mit noch un- 
gleich größerer Dringlichkeit. Deshalb genügt ihm eine nur thetische Antwort 
nicht, noch nicht einmal die des Prologs, die von der Fleischwerdung des uran- 
fänglichen Gotteswortes spricht. Statt dessen erteilt das Evangelium Jesus 
selbst das Wort, durch das er sich als die leibhaftige Erfüllung aller menschli- 
chen Sehnsüchte und Erwartungen präsentiert. Damit ist er entscheidend von 
allen übrigen Heilbringern abgehoben. Zwar geht auch er auf menschliche Er- 
wartungen und Bedürfnisse ein, doch so, daß er diese - durch sich selbst erfüllt. 
Ihm ist es nicht genug, den Hunger der Menschheit zu stillen und die Finsternis 
der Welt durch sein Licht zu erhellen; vielmehr geht er über die bloße Beseiti- 
gung menschlicher Notstände dadurch entscheidend hinaus, daß er sich in sei- 
nen Gaben - selber gibt. Erst dadurch ist dem Lebenshunger des Menschen 
wirklich abgeholfen, und erst dadurch kommt in seine Finsternis Klarheit und 
Licht. Insofern hat Jesus allen anderen Helfern und Wohltätern der Mensch- 
heit das voraus, daß er ihr das gab, was keiner vor und außer ihm zu geben ver- 
mochte: sich selbst! 

Wiederum stellte sich, Jahrzehnte vor Entstehung des Johannes-Evange- 
liums, schon Paulus die Frage, wie sich diese rettende Selbstübereignung Jesu 
an den Glaubenden konkret vollziehe, wie sie von ihm erfahren werde und wie 
sie sich insbesondere auch umsetze in seine Erlebniswelt. Und diesmal lautete 
seine Antwort: durch den Gottesgeist. Was in der Umgestaltung durch Be- 
gegnung' der ,Kontaktmetamorphose' des von der Heilswirklichkeit Jesu be- 
rührten Menschenherzens geschieht, macht ihm der Geist mit seinen Gaben 
und Wirkungen bewußt. Mit dem Schlüsselsatz: •Der Herr ist der Geist" (2 
Kor 3,17), will er deshalb mit letzter Stringenz unterstreichen, daß der Geist 
nicht etwa der Einbruch einer numinosen Macht, sondern die Gabe der Selbst- 
gewährung Jesu ist, doch so, daß er das blendende Licht dieser Gabe zugleich ins 
farbenreiche Spektrum menschlicher Erfahrungen umsetzt. Wenn sich der 
Glaubende deshalb von Christus ergriffen und in Dienst genommen, wenn er 
sich durch ihn zu Weisheit und Erkenntnis geführt, mit Glaubenskraft ausgerü- 
stet und zu mitmenschlichen Dienstleistungen bewogen fühlt, dann ist in ihm, 
wie zu Beginn des Charismen-Kapitels des Ersten Korintherbriefs gesagt wird, 
der Geist am Werk (1 Kor 12,4-11). Und dasselbe widerfährt ihm, wie der 
Galaterbrief dieses Lehrstück ergänzt, wenn er sich zu Liebe, Freude, Friede, 
Langmut, Freundlichkeit, Güte, Treue, Sanftmut und Selbstbeherrschung 
bewogen sieht (Gal 5,22). 



Die älteste Pfingstgeschichte 209 

Nirgendwo ging Paulus aber sensibler auf diesen Bereich pneumatischer 
Selbsterfahrung ein als im Geist-Kapitel des Römerbriefs. Nicht nur, daß der 
Apostel hier den Geist zum Kriterium der Zugehörigkeit zu Christus erklärt 
(Rom 8,9); hier spricht er auch davon, daß das vom Geist erfüllte Menschen- 
herz für Gott beredt wird (8,26f). Denn der Geist beseitigt die furchterre- 
gende Distanz zu Gott und legt uns das Urwort kindlichen Vertrauens auf die 
Lippen: •Abba, Vater!" (8,15) So bezeugt er unserem Geist, •daß wir Kinder 
Gottes sind" (8,16); •denn alle, die sich vom Geist Gottes leiten lassen, sind 
Söhne Gottes" (8,14). 

Uneingeschränkt macht sich das auch der johanneische Jesus zu eigen, wenn 
er in den Abschiedsreden von dem ,Beistand', den er vom Vater senden werde, 
versichert, daß er die Seinen an alle seine Worte erinnern (Joh 14,26) und sie 
so in die •volle Wahrheit einführen werde" (16,13): 

Er wird nicht von sich aus reden, sondern was er hört, wird er mitteilen 
und das Kommende verkünden. Er wird mich verherrlichen; denn er 
wird von dem Meinen nehmen und es euch verkünden. Alles, was der 
Vater hat, ist mein; darum habe ich gesagt: Er wird von dem Meinen 
nehmen und es euch verkünden. (16,13-15) 

Das aber ist lediglich in lehrhafter Umsetzung das, was Jesus schon bei seinem 
großen Auftritt am Laubhüttenfest zum Ausdruck gebracht hatte: 

Wenn einer Durst hat, komme er zu mir! 
Und es trinke, wer an mich glaubt! 
Denn so sagt die Schrift: Ströme von lebendigem Wasser 
werden aus seinem Inneren fließen. 

Der ,Trank' des Glaubens 

Nicht umsonst nennt sich der johanneische Jesus einmal im Zug seiner Ich- 
bin-Worte •die Tür" (Joh 10,9). Denn in einem jeden dieser Worte öffnet sich 
tatsächlich eine Tür zu neuen Einsichten und vorher nicht erkannten Zusam- 
menhängen. In besonderer Weise aber gilt das von seiner Selbstaussage beim 
Laubhüttenfest. Was durch sie tiefer erschlossen werden soll, sagt sie selbst mit 
aller Deutlichkeit, wenn sie das zentrale Motivwort Jrinken' mit ,glauben' 
gleichsetzt. Tatsächlich ist die Bedeutungsfülle des Wortes solange nicht ausge- 
schöpft, als man nicht dem damit gegebenen Fingerzeig folgt. 

Wenn man auch nur vom Rand her auf das mit dem Stichwort ,trinken' 
wachgerufene Wort- und Erfahrungsumfeld achtet, erschließt sich eine neue, 
unvermutete Welt. Denn mit dem Glaubensbegriff verbindet sich für das gän- 
gige Verständnis doch die Vorstellung von einer religiösen Pflicht und einem 



Eugen Biser 210 

dem Offenbarungsgott geschuldeten Gehorsamsakt. Hier ist aber weder von 
Pflicht noch von Gehorsam die Rede, sondern von etwas, das für den Men- 
schen vom ersten Lebenstag an ebenso lebensnotwendig wie lustbringend ist: 
Es ist die Rede von einem elementaren Lebensvollzug. Insofern verbindet sich 
mit der Johannes-Stelle schon bei der ersten Annäherung das Ansinnen eines 
umfassenden Umdenkens. Was uns gemeinhin als Inbegriff religiöser Ver- 
pflichtung vorkommt, sollen wir im Sinn eines elementaren Lebensaktes neu 
verstehen lernen. Denn Glaube, so will uns das Herrenwort belehren, ist nicht 
so sehr ein Gebot als vielmehr eine Vergünstigung, auf jeden Fall aber etwas, 
das mit unserer Lebensfristung zu tun hat. So ist die Einladung an die Dürsten- 
den gemeint, denen Jesus das belebende Wasser des Heils in Aussicht stellt. 

Mit dieser ersten Korrektur geht eine zweite Hand in Hand. Denn wiederum 
sind wir es gewohnt, den Glauben für ein Geschehen zwischen Gott und 
dem Menschen zu halten, bei dem die Gestalt des Mittlers ganz in den Hinter- 
grund tritt. Hier aber geschieht das völlig Entgegengesetzte, daß der Mittler 
und Heilbringer das ganze Blickfeld einnimmt. Ihm ist die Sache Gottes so sehr 
übergeben, daß sich das Glaubensgeschehen ganz zwischen ihm und dem von 
ihm Angerufenen abspielt. Er ist der Einladende, dieser der an ihn Verwiese- 
ne. Und der von ihm geleistete Glaube besteht deshalb ganz einfach darin, daß 
er der an ihn ergangenen Einladung Folge leistet. Nicht umsonst drängt sich 
dabei die Redewendung ,ganz einfach' auf. Denn auch darin unterscheidet sich 
die von der Johannes-Stelle eröffnete Perspektive von der gängigen Auffas- 
sung, daß der Glaube nicht als eine überaus komplexe Leistung erscheint, die, 
wenn überhaupt, dann nur auf hohem Reflexionsniveau erschlossen werden 
kann, sondern als ein ebenso elementarer wie einfacher Lebensvollzug. Auch 
das ist in der Gleichsetzung von ,trinken' und ,glauben' mitgesagt. 

Vor allem aber erschließt sich dadurch eine neue Perspektive, daß der 
Glaube hier mit dem Geistempfang in Zusammenhang gebracht wird. Denn 
in der Sicht des Herrenwortes ist der Glaubende derjenige, der sich dem von 
Jesus ausgehenden Lebensquell zuwendet. Indem er von dieser Quelle trinkt, 
vollzieht er den Glaubensakt, und im gleichen Maß wird er vom Gottesgeist er- 
füllt. Damit erscheint der Glaube freilich in zwei Perspektiven, die sich dem er- 
sten Eindruck nach nur schwer zur Deckung bringen lassen. Indessen ver- 
schwindet diese irritierende Doppelung augenblicklich, wenn man sich verge- 
genwärtigt, daß mit der Geistmitteilung, auf die sich der Glaube bezieht, nichts 
anderes gemeint ist als die rettende Selbstübereignung Jesu, durch die der 
Glaube, johanneisch gesehen, überhaupt erst zustande kommt. •Allen aber, 
die ihn aufnahmen", versichert der Prolog, •gab er Macht, Kinder Gottes zu 
werden" (Joh 1,12), und er erläutert diesen Gedanken durch den Zusatz: •al- 
len, die an seinen Namen glauben" (ebd.). Damit macht sich das Johan- 
nes-Evangelium einen Gedanken zu eigen, den der Hebräerbrief dadurch zum 



Die älteste Pfingstgeschichte 211 

Ausdruck bringt, daß er Jesus den •Wegbereiter und Vollender des Glaubens" 
(Hebr 12,2) nennt. Danach ist der Christenglaube, soviel er strukturell und in- 
haltlich mit anderen Glaubensformen gemeinsam haben mag, in seiner inner- 
sten Ermöglichung an die Lebenstat Jesu gebunden. Im Akt seiner Selbstzu- 
wendung zu der erlösungsbedürftigen Menschheit brach er die Glaubensbahn. 
Doch bahnte er damit nicht etwa einen unabhängig von ihm zu beschreitenden 
Weg; vielmehr eröffnet er allein durch sich selbst den Zugang des Glaubens zu 
Gott. Und er nimmt den Glaubenden dadurch mit auf seinen eigenen Weg zum 
Vater, daß er sich ihm übereignet und in seinen Existenzakt aufnimmt. Wer 
glaubt, vollzieht einen Herzenstausch mit Jesus. Er übergibt ihm seine Schwä- 
che und beginnt statt dessen, jöhanneisch ausgedrückt, aus der Seinsfülle Jesu 
zu leben. Die Not der Identitätssuche fällt von ihm ab, weil ihm durch die 
Selbstzuwendung des Heilbringers der Fixpunkt geschenkt wird, in dem er 
seine Identität findet. Glauben heißt darum, anders ausgedrückt, sich auf den 
Existenzakt Jesu einstimmen und damit von der Vollmacht Gebrauch machen, 
Kind Gottes zu sein. 

Das alles bliebe jedoch ein unerschlossener Besitz, um nicht zu sagen eine 
unlesbare Schrift, wenn sich die Selbstzuwendung Jesu nicht schon von sich aus 
in die Sprache des Geistes auslegen würde. Es ist jene Sprache, deren Grund- 
begriffe Zugehörigkeit, Zuversicht, Freiheit, Friede und Freude sind. Durch 
sie wird die Geheimschrift der Heilstat Jesu lesbar. Und noch einmal tritt damit 
das Bild des Glaubens in eine völlig neue Beleuchtung. Wie vor allem die Kri- 
tik Martin Bubers deutlich machte, geht das in der Christenheit herrschend 
gewordene Glaubensverständnis weithin davon aus, daß es beim Glauben in 
erster Linie auf die satzhaft umschriebenen Inhalte ankomme, durch die er sich 
von anderen Glaubensformen abgrenzt9. Soviel auch daran richtig ist, setzt 
doch die johanneische Konzeption einen davon deutlich verschiedenen Ak- 
zent. Ihr kommt es vor allem darauf an, daß sich der Glaubende die Gesinnung 
Jesu zu eigen macht, daß er sich mit der Zärtlichkeitsanrede ,Abba' an den Va- 
ter wendet, daß er mit Freimut und Zuversicht für seine Sache einsteht und daß 
er die mit dem Begriffspaar Friede und Freude umschriebene innere Festigkeit 
gewinnt. Damit gewinnt der johanneische Glaubensbegriff eine überra- 
schende Aktualität. Denn sosehr die Annahme Bubers immer noch den Kern 
der kirchlichen Glaubensunterweisung trifft, trat doch im Glaubensverständ- 
nis des Kirchenvolks inzwischen ein deutlicher Wandel ein, tlurch den sich der 
Schwerpunkt vom Glaubensinhalt auf das Erfahrungsmoment verlagerte. Ob 
sich der heutige Mensch noch zum Glauben bereit findet, entscheidet sich da- 
nach vor allem an der Frage, ob ihm der Glaube neue Wege der Gottes- und 
Selbsterfahrung eröffnet. 
9 Dazu die Streitschrift Bubers, Zwei Glaubensweisen, Zürich 1950, auf die mein Taschenbuch 
•Glaube nur!" (Freiburg 1980, 30-34) eingeht. 



Eugen Biser 212 

Auf diese Frage hat der pneumatische Glaubensbegriff des Johannes-Evan- 
geliums längst schon positiv geantwortet. Danach vollzieht sich im Glauben, 
modern ausgedrückt, ein Akt der Bewußtseinserweiterung, der inneren Stabi- 
lisierung und Selbstidentifikation, durch den der Glaubende in dieser Welt der 
Anfechtung und Ängste unverbrüchlichen Halt und Stand gewinnt. Dies aber 
nicht etwa dadurch, daß er fester auf dem Boden der Weltwirklichkeit stünde, 
sondern durch die Neugestaltung seiner Beziehung zu Gott, zu dem ersieh in ein 
Kindesverhältnis gezogen sieht, und zu Jesus, der ihm (nach Joh 15,15) seine 
Freundschaft zusichert. Dadurch gewinnt sein religiöses Grundverhältnis die 
befreiende Eindeutigkeit. Denn Gotteskind zu sein, das heißt soviel wie: ein 
für allemal der Sorge überhoben zu sein, daß sich Gott wieder in seine Verbor- 
genheit zurückziehen und sein leuchtendes Antlitz abwenden könne. Wie die 
Bibel schon in der Erzählung von Kains Brudermord zu verstehen gibt, ist das 
aber die furchtbarste aller menschlichen Besorgnisse, die tiefste Wurzel der 
Lebensangst und der spontanen Reaktion auf sie, der Rivalität und Aggressivi- 
tät. Da sich aber Rettung im religiösen Sinn des Wortes nie in der Beseitigung 
eines bloßen Notstands erschöpft, schlägt die Überwindung der Gottesangst 
unverzüglich in ihr beglückendes Gegenteil um: in das Glück des Kindseins, 
das sich mit dem Bewußtsein verbindet, in einem höchsten und definitiven Sinn 
freigesetzt und zu sich selbst gebracht worden zu sein. Dem entspricht es voll- 
auf, wenn der johanneische Jesus in seinem Abschiedswort die Jünger mit der 
Zusicherung tröstet: 

Nicht mehr Knechte nenne ich euch; denn der Knecht weiß nicht, was 
sein Herr tut; Freunde habe ich euch genannt, weil ich euch alles wissen 
ließ, was ich von meinem Vater gehört habe. (Joh 15, 15) 

Deutlicher kann kaum noch gesagt werden, worin das Proprium der von Jesus 
heraufgeführten Heilszeit und der mit ihr erreichten Offenbarungsstufe be- 
steht: im Ende jener Übergangsphase, die sich zwar der Führung durch Gott 
erfreute, gleichzeitig aber auch im Zeichen der Distanzierung und knechti- 
schen Furcht gestanden hatte. Über sie führt die rettende Selbstzuwendung 
Jesu dadurch hinaus, daß er die Seinen zu jener Mitwisserschaft mit sich er- 
hebt, wie sie nur unter Freunden herrscht. Durch ihn ist die Rosen- und Lilien- 
zeit der Gottesfreundschaft angebrochen, wie man in trauernder Rückschau auf 
diese aus dem religiösen Sprachgebrauch völlig verschwundenen Metaphern 
der mittelalterlichen Frömmigkeit sagen könnte. 

Was aber hat das mit der gläubigen Geisterfahrung und am Ende gar mit der 
•ältesten Pfingstgeschichte" zu tun? Wiederum steht Paulus dafür ein, daß so 
nur aus dem Impuls des von Christus gegebenen Gottesgeistes gesprochen 
werden kann, wenn er im Geist-Kapitel des Römerbriefs erklärt: 



Die älteste Pfingstgeschichte 213 

Alle, die sich vom Geist Gottes leiten lassen, sind Söhne Gottes. Denn 
ihr habt nicht den Geist der Knechtschaft empfangen, in dem ihr euch 
wiederum fürchten müßtet, sondern den Geist der Sohnschaft, in dem 
wir rufen: Abba, Vater! (Rom 8,14f) 

Das steht im völligen Einklang mit dem johanneischen Wort von der Jesus- 
freundschaft der Glaubenden, nur daß es aus der unmittelbaren Erfahrung des 
Geistbesitzes gesprochen ist. Wem der Gottesgeist zur Fühlung der Selbst- 
übersteigung Jesu verhilft, wer also durch ihn zum Wissen um die mystische 
Verbundenheit mit Jesus gelangte, dem ist Gott nicht mehr der Anlaß von 
Furcht und Zittern, nicht mehr Grund der Besorgnis, daß er zuletzt doch wie- 
der in den Abgrund der Angst zurückfallen könne, weil er sich von Gott ange- 
nommen und in jenes liebende Gespräch gezogen sieht, welches das Zärtlich- 
keitswort •Vater" besiegelt. Das aber ist, in der Sprache der inneren Chrono- 
logie ausgedrückt, auch schon die Botschaft der •ältesten Pfingstgeschichte". 
Denn hier •geschieht" Pfingsten auf denkbar anfänglich-ursprüngliche Weise. 
Hier zeigt sich der Gottesgeist als die spontane Gewährung Jesu, als die zu- 
gleich lichtende und befreiende Sprache seiner Selbstmitteilung, als der Strom, 
der aus seinem Innersten fließt. Und zugleich wird in dem vom Geist gestifte- 
ten Bewußtsein deutlich, was es um die •Gabe" Jesu ist, von der es im Ge- 
spräch am Jakobsbrunnen heißt: 

Wenn du die Gabe Gottes erkenntest und den, der zu dir sagt: Laß mich 
trinken, dann hättest du ihn gebeten, und er hätte dir lebendiges Wasser 
gegeben. (Joh 4, 10) 

Es ist die Gabe, in der er sich dem mit sich selbst überworfenen Menschen sel- 
ber gibt, weil ihm nur so zur •Annahme seiner selbst" (Guardini) verholfen 
werden konnte, die Hilfe, die mit ihm, dem •Helfer", identisch ist (Kierke- 
gaard), die Tat seiner Selbstgewährung an eine im Schatten der Entfremdung 
und Übermächtigung lebende Menschheit. Wenn irgendwo, dann hat die äl- 
teste Pfingstgeschichte hierin ihre aktuelle Sinnspitze. Sie läßt uns nicht nur in 
den objektivierten Gegebenheiten des Christentums wieder den lebendigen 
Herzschlag Jesu fühlen, sondern bezeugt zugleich unserem von den Ängsten 
der Gegenwart umgetriebenen und von ihrer Widersprüchlichkeit verunsi- 
cherten Geist, daß wir seine Freunde und die Kinder des von ihm verkündeten 
Vaters sind. Und was wäre dem heutigen Menschen mehr aus der Seele gespro- 
chen als dieses Zeugnis? 




