
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Christlicher Glaube und nicht-christliche Erfahrungen 
Zum Dialog über das Meditieren 

Der Anlaß zu diesem Bericht ist ein aktueller. Aber die Frage selbst ist so alt wie das 
Christentum; denn immer sind es konkrete Menschen, die glauben und glauben möch- 
ten. Im folgenden sollen nur einige Anstöße gegeben werden - natürlich aus christlicher 
Sicht; denn alles andere wäre unredlich und würde den Berichterstatter zum kalten 
Nicht-Engagement verurteilen. 

Worüber man nicht mehr diskutieren sollte 

- östliche Meditationsmethoden - auch Zen oder Yoga oder selbst TM - haben vielen 
Christen wichtige Glaubenshilfen geboten; diese Tatsache ist durch mannigfache Er- 
fahrung belegt1. Aber sie ist auch schon deshalb unbestreitbar, weil solche Methoden in 
der christlichen Tradition immer schon ihren Platz hatten; z. B. das Sitzen in der Weise 
des Zen wurde von Teresa geübt, und Charles de Foucauld lernte es von den Arabern. 

Aber ebenso unbestreitbar ist, daß die gleichen Meditationsmethoden Menschen 
vom Christentum weggeführt haben. Erwähnt sei nur, was Prof. E. Benz Zen-Snobis- 
mus nennt oder was in der Zen-Begeisterung der •Hippies" und •Beatniks" auflebte. 
- Die buddhistisch-hinduistische Lehre vom •Nichts" (Nirvana, Advai'ta - Nicht-Zwei- 
heit) meint keinesfalls dasjenige, was der anarchische europäische Nihilismus oder etwa 
die Scholastik unter •Nichts" versteht. Man sollte sie auch nicht von Schopenhauers 
Buddhismusbegeisterung her angehen, wie es noch kürzlich geschah. Eher könnte He- 
gels oder Heideggers Philosophie eine Gesprächsbasis bilden. Entsprechendes gilt für 
viele andere religionsphilosophische Fragen. Man sollte also nur mit Vorsicht metaphy- 
sische Begriffe in der Diskussion verwenden. 
- Die oft angeführten christlichen Vermittler - Meister Eckhart, die Wolke des Nicht- 
wissens, Nikolaus von Kues, Angelus Silesius, Teilhard de Chardin - waren überzeugte 
(die angeführten auch dogmatisch glaubende) Christen; man darf sie nicht zu •anony- 
men Buddhisten" machen. Meister Eckhart versuchte seine Glaubenshaltung mittels 
neuplatonischer Kategorien darzustellen - ähnlich wie es heute Karl Rahner teilweise 
mittels der Transzendental-Philosophie tut. 

Wer mit solchen Zeugen in den Dialog mit nicht-christlicher Erfahrung eintritt, muß 
zuerst einmal diese Zeugen selbst wahrheitsgemäß zur Kenntnis nehmen. 

1 Karlfried Graf Dürckheim, Der zielfreie Weg. Der Mensch auf dem inüiatischen Weg, in: Der 
zielfreie Weg. Im Kraftfeld initiatischer Therapie, hrsg. von Karlfried Graf Dürckheim, 1982, 12: 
•Die Bezeugung der immanenten Transzendenz in einem leistungskräftigen Ich steht im Wider- 
spruch zu jenen fernöstlichen Zielsetzungen, in denen der Sinn des Menschseins sich im Aufgehen 
im All-Einen erfüllt. Die bedeutsame Ausnahme bildet der Zen-Buddhismus ..." Solch eine dog- 
matistische Abwertung östlicher Methoden zugunsten einer einzigen kann sich weder auf die Er- 
fahrung noch auf geistesgeschichtliche Zusammenhänge berufen. 



Im Spiegel der Zeit 229 

Der redliche Umgang mit den Zeugnissen 

Als Negativ-Beispiel aus vielen seien einige betrübliche Entstellungen kurz aufgezeigt. 
• Teresa von Avila wurde gegen das polemische, aber saubere Plädoyer H. U. v. Baltha- 
sars angeführt; es ging um den verantwortlichen Umgang mit der Meditation2: •Die 
Welt steht in Flammen, man will Christus aufs neue verurteilen ... meine Schwestern, 
jetzt ist keine Zeit, mit Gott über geringfügige Dinge zu verhandeln." Doch der darin 
implizierte Vorwurf der •Lieblosigkeit" gegen v. Balthasar kehrt sich bei Kenntnis- 
nahme des ganzen Textes um. Teresa •polemisiert" an besagter Stelle aus Liebe zu Je- 
sus Christus aufs härteste gegen die •Lutheraner", gegen die •immer stärkere Ausbrei- 
tung dieser unheilvollen Sekte". •Scheint es ja, als wollten ihn (d. i. Jesus) diese Verrä- 
ter aufs Neue kreuzigen und ihm kein Plätzchen gönnen, wo er sein Haupt hinlegen 
könnte." Wenn man überhaupt den •leichtsinnigen" Sprung über vier Jahrhunderte 
machen wollte, dann hätte man diesen Abschnitt Teresas nur zugunsten von v. Baltha- 
sar zitieren, aber keinesfalls versuchen dürfen, den nichtsahnenden Leser durch ein ver- 
stümmeltes Zitat Teresas voreingenommen zu machen. 
-Johannes vom Kreuz wird als Zeuge einer über-konfessionellen mystischen Erfah- 
rung angeführt3: der Geliebte lebt im Liebenden und der Liebende im Geliebten ... 
man kann sagen, jeder ist der andere und beide sind eins ... jeder gibt sich dem anderen 
und jeder läßt und tauscht sein Selbst mit dem anderen. So lebt jeder im andern und ist 
der andere und beide sind eins in der Verwandlung der Liebe." In der benutzten engli- 
schen Übersetzung steht nun folgendes: •When there is union of love, the image of the 
Beloved is so sketched in the will and drawn so intimately and vividly, that it is true to 
say that the Beloved lives in the lover and the lover in the Beloved. Love produces such 
likeness in this transformation of lovers that one can say each is the other and both are 
one. The reason is, that in the union and transformation of love each gives possession of 
self to the other and each leaves and exchanges self for the other. Thus each one lives in 
the other and is the other, and both are one in the transformation of love." 

Das (vollständig wiedergegebene) deutsche Zitat läßt also genau die Unterschei- 
dungskriterien, die vor der oberflächlichen Gleichsetzung der verschiedenen Erfahrun- 
gen warnen müßte, aus: •Das Bild des Geliebten ist so in den Willen eingezeichnet und 
so innerlich und lebendig abgemalt, daß man wahrhaftig sagen kann (der Geliebte 
lebt...)"; •Liebe bringt eine solche Ähnlichkeit in der Umgestaltung der Liebenden 
hervor, daß man sagen kann (jeder ist der andere ...)"; •in der Einigung und Umgestal- 
tung der Liebe (gibt ein jeder ...)". Kurz gesagt, Johannes vom Kreuz legt Wert auf das 
klassische christliche Axiom: vereint mit Gott, nicht im •Wesen", sondern im •Willen", 
in der Liebe. 
- Der zen-buddhistische Koan wird den biblischen Parabeln und Bildworten paralleli- 

2 Hans Urs von Balthasar, Meditation als Verrat, in: GuL 50, 1977, 260-268; darauf vornehm 
antwortend: H. Waldenfels, Nachtgedanken, in: Christ in der Gegenwart 29, 1977, 422; dazu 
W. Herbstrith, ebd. 30,1978, 28; dann wiederum H. U. v. Balthasar, Katholische Meditation, in: 
GuL 51, 1978, 28-39. 
3 Willigis Jäger, Christen gehen den Zen-Weg. Erfahrungsberichte, in: munen musb. Ungegen- 
ständliche Meditation, 1978, 442. 



Im Spiegel der Zeit 230 

siert4. Parallel ist bei beiden der Überstieg über einen - wie auch immer zu verstehen- 
den - •gegenständlichen" Umgang mit der Welt und ihren Erfahrungen. Der Unter- 
schied zwischen dem Koan (•Was ist der Schall einer einzigen Hand?") und dem Bi- 
belwort (•Wer sein Leben verliert, wird es gewinnen") müßte ebenfalls aufgezeigt wer- 
den. Philosophisch läßt er sich bei einem Großteil mit dem Unterschied von •äquivok" 
und •analog" fassen: Der Koan will die normale Sinnes- und Geist-Erfahrung zerschla- 
gen, um über die Absurdität die eigentliche Wirklichkeit (genannt •ungegenständlich") 
zu erreichen. Die Bibelworte aber zerstören nicht, sondern öffnen zum tieferen Sinn der 
Sinnes- und Geist-Erfahrung - das •sterbende Weizenkorn" ist nicht absurd, sondern 
Sinnbild für Tieferes. Die •Äquivozität" des Koans würde in strenger Systematik zum 
Agnostizismus führen: Wir können über die Existenz und das Wesen Gottes nichts wis- 
sen und nichts erfahren. Die Analogie des Bibelwortes führt entsprechend zum Theis- 
mus: Gottes Geist ist schon im Gegenständlichen sichtbar und erahnbar; aber seine 
Wirklichkeit ist stets mehr als alles Erfahrene und Ausgesagte. Die •Ungegenständ- 
lichkeit" dieses christlichen Weges ist grundverschieden von der ,,Ungegenständlich - 
keit" des Koans. 

Erst wenn man dies sieht, kann es zu einer fruchtbaren Begegnung und zum Dialog 
kommen. 

Wege zum Gespräch 

- Miteinander sprechen wollen ist die Voraussetzung zum gegenseitigen Verstehen. 
Dazu gehört Erfahrung und Austausch von Erfahrung. Wer der Gegenseite ohne weite- 
res Kopflastigkeit und Rationalität vorwirft, nur weil sie theologisch argumentiert, wer 
ihr damit also die Erfahrung abspricht, benimmt sich wie ein Diktator, dessen Eigen- 
wille nicht mehr diskutiert werden darf, dessen Eigenerfahrung über jeglicher Argu- 
mentation steht. Die Kirche hat früher ihre Gesprächspartner oft genug nicht ernstge- 
nommen. Jetzt scheinen viele •Erfahrungs"-Gruppen dieses traurige Erbe anzutreten. 

Den Theologen selbst gilt umgekehrt: Argumentieren ohne Erfahrung ist leer, ist 
substanzlos. Allerdings ist es Aufgabe der Theologie, nicht nur die eigene, persönliche 
Erfahrung, sondern die der Christenheit - angefangen bei den Jüngern Jesu - ins Spiel 
zu bringen. Für sie wäre es ebenso unverantwortlich, das Moment der Erfahrung zu 
übersehen, wie wegen der eigenen Erfahrungswelt die in der christlichen Tradition auf- 
gehobene Erfahrung über Bord zu werfen. 

Ständiges Reden von Erfahrung ist noch kein Zeugnis für echte Erfahrung. Nach den 
großen Erfahrungszeugen aller Religionen ist es eher ein negatives Zeichen. Deshalb 

4 Johannes B. Lotz, Kurze Anleitung zum Meditieren, 1973, 193-252; das dort Aufgezeigte kann 
hilfreich sein; aber die ausgebliebene Zitation auch nur eines einzigen der wichtigen zen-buddhi- 
stischen Koans hätte den Unterschied zur biblischen Parabel oder zu den Bildworten des Neuen 
Testaments deutlich gemacht. Vgl. Y. Hoffmann, The Sound of the one Hand. 281 Zen Koans with 
answers, 1975; Ryozo Ogura, Zen Koans. The largest collection in English with new commentary by 
The Venerable Gyomay M. Kubose, 1973; Isshäu Miura, Ruth Fuller Sasaki, The Zen Koan, 1965; 
Genro, Die hundert Zen-Koans der •Eisernen Flöte", kommentiert von den Zen-Meistern Genro, 
Fugai und Nyrogen Senzsaki, 1973; Nicht weiter als Lotz führt auch Kakichi Kadowaki, Zen und 
die Bibel. Ein Erfahrungsbericht aus Japan, 1980. Vgl. GuL 56, 1983, 160. 



Im Spiegel der Zeit 231 

seien christliche Zeugen angefragt: Teresa von Avila stellte sich bewußt den Beichtvä- 
tern und der Kirche; Johannes vom Kreuz reflektierte theologisch; Ignatius von Loyola 
hatte den Papstgehorsam als Prüfstein; Eckhart bekannte öffentlich seine Treue zur 
Kirche und zur Tradition; Teilhard de Chardin war in seinem fast kindlich-christlichen 
Glauben wohl größer als in seinen Welt-visionen; Angelus Silesius verteidigte den Ka- 
tholizismus sogar in polemischer Weise. 

Das Ausspielen von Erfahrung gegen Theologie, von Schweigen gegen Wort, von 
Stille gegen Gespräch tötet den Dialog. Es braucht beides. Philosophie, Religionsphä- 
nomenologie und Psychologie haben überdies zur Genüge gezeigt, daß jede Erfahrung 
wort- und kultur-geprägt ist; am meisten wohl diejenige, die sich dieser Prägung entzie- 
hen möchte. 
- Die Erfahrung selbst, um die es in den Gesprächen geht, zeigt sich in verschiedenen 
Formen. Im christlichen Raum stimmt man weitgehend darin überein, daß Drogen oder 
Biofeedback-Praktiken nicht in Betracht kommen. Aber man sollte zugeben, daß es 
auch dort Erfahrungen gibt, die den in der Mystik beschriebenen bis zur Identität ähn- 
lich sehen. Und man sollte auch zugeben, daß die nicht christlich beeinflußte Literatur 
hier meist keinen Unterschied sieht. Harvey Cox hat in •Licht aus Asien" in einer auch 
aus christlicher Sicht annehmbaren Weise das Peyote-Essen der Indianer auf diese 
Ebene gehoben. 

Erfahrungen - gleich welcher Art - müssen befragt werden. In der christlichen Theo- 
logie ist das kaum bestritten. Es gibt eine sich theistisch gebende Mystik (die zu Gott 
•Du" sagt), die dennoch pantheistisch ist (wie der Zeushymnus des Kleanthes); und es 
gibt eine pantheistisch sprechende Mystik, die unbezweifelbar theistisch ist und in der 
Begegnung, nicht der Verschmelzung mit Gott gipfelt (wie es Massignon beim sufiti- 
schen Märtyrer Al-Halladsch nachgewiesen hat). 

Glücklicherweise gibt es Zeugen, die sowohl praktisch und theoretisch mit der bud- 
dhistisch-hinduistischen Erfahrung vertraut wie auch denkerisch-sprachlich gewandt 
genug sind, mit diesen Erfahrungen umzugehen. Doch wenn z.B. R. C. Zaehner (My- 
stik, Harmonie und Dissonanz. Die östlichen und westlichen Religionen, 1980; im eng- 
lischen Original 1970) oder J. A. Cuttat (Asiatische Gottheit - christlicher Gott. Die 
Spiritualität der beiden Hemisphären, o. J. [1971]) in den entsprechenden Diskussio- 
nen mit ihren zentralen Aussagen nicht ernstgenommen werden, beweist dies zumin- 
dest eine schwerwiegende Fahrlässigkeit im Dialog über das Meditieren. 
- Die Frage nach Sinn und Gestalt der Meditation sollte angegangen werden von der 

oft belegten Tatsache, daß man wohl von zwei zu unterscheidenden, wenn auch aufein- 
ander bezogenen mystischen Erfahrungen sprechen muß. Schon Ruusbroec gibt dazu 
präzise Erfahrungshinweise; Franz von Sales zeigt deren theologischen Ort auf und in- 
tegriert damit eine weite Welt christlicher Erfahrung; in Martin Bubers Leben brachte 
diese Einsicht seine biographische •Bekehrung" zur Ich-Du-Philosophie; vor kurzem 
noch haben der Indologe O. Lacombe und der Islamologe L. Gardet es mit vielen 
Zeugnissen belegt (L'Experience du soi. Etude de mystique comparee, 1981); Eno- 
miya-Lassalle hat - wenigstens in seinen ersten Schriften - dies phänomenologisch mit 
der (gewiß ungeschickten) Unterscheidung zwischen natürlicher und übernatürlicher 
Mystik dargestellt. Gültiger ist der von Karl Rahner mehrfach vorgetragene Versuch, 
eine zweifache Mystik zu unterscheiden: Es gibt eine Erfahrung, die zu Recht den Na- 



Im Spiegel der Zeit 232 

men •Mystik" trägt, die das menschliche Selbst in seiner Tiefenschicht oder in seiner 
Materie-Verbundenheit umgreift. Es ist eine Unendlichkeits-Erfahrung, in der die Be- 
grenztheit auf das •Oberflächen-Ich" durchstoßen wird zu einem rein zuständlichen 
Ruhen in sich selbst. Auch diese Erfahrung ereignet sich oftmals wie ein Geschenk, wie 
ein Durchbruch, wie ein Finden des Ganzen. 

Die Gottes-Mystik kann - phänomenologisch - dieser Selbst- und Natur-Mystik täu- 
schend ähnlich sehen; es gibt auch viele Brücken zwischen beiden Erfahrungen; in der 
Geschichte der christlichen Mystik zeigt sich auch ein Überlappen von einer in die an- 
dere. Aber ontologisch und über die Kriterien der •Geistesunterscheidung" auch empi- 
risch zeigt sich klar der Unterschied. In der Gottesmystik wird Gottes Du erreicht; in 
der Gottesmystik wird der Bezug auf die Geschichte, der in Jesus Christus seinen abso- 
luten Gipfel erreicht, immer unausweichlicher; in der Gottesmystik zeigt sich das •Ge- 
heimnis" in der Erfahrung nicht nur als ein ruhiges Schweben auf der Unendlichkeit, 
sondern auch als Leid (bis zum Kreuz des Todes Jesu) und als Nacht (weshalb z. B. 
Enomiya-Lassalle ausdrücklich bestätigt, daß im Zen-Buddhismus die •dunkle Nacht 
des Geistes" des Johannes vom Kreuz nicht existiert; die anders lautende Behauptung 
von W. Johnston klingt demgegenüber apologetisch-theoretisch); in der Gottesmystik 
wird der Erfahrende, wie es Teresa geschah, hingetrieben zum Gespräch mit der Kir- 
che, mit der Offenbarung. 

Es läßt sich noch vieles andere zu dieser von so wichtigen Mystikern und Theologen 
insinuierten Unterscheidung sagen. Mir scheint, wenn der Dialog nach innerhalb und 
nach außerhalb beginnen soll - er hat noch kaum recht angefangen -, dann ist hier ein 
Ansatz, wo es sich lohnt, weiterzufragen und ehrlicher miteinander zu sprechen. 

Josef Sudbrack, München 

AUS DlpM LEBEN DER KIRCHE 

Die Friedenskraft der Kirche verstärken 
Zum Wort der Deutschen Bischofskonferenz zum Frieden. 

Am 27. April haben die deutschen Bischöfe ihr Wort zum Frieden veröffentlicht: Ge- 
rechtigkeit schafft Frieden. Darin klingt einerseits ein Wort aus der Hl. Schrift an (Jes 
32,17), als Hinweis auf den Rahmen, in den Christen ihre Überzeugungen gestellt se- 
hen. Andererseits stellt die Überschrift ein Programm dar: Die Bischöfe wollen in er- 
ster Linie über die Förderung des Friedens in Gerechtigkeit sprechen, nicht über die 
konventionelle oder gar nukleare Kriegführung. Damit fügen sie sich in die neuere 
Entwicklung der kirchlichen Friedensethik ein. Diese widmet ihre Aufmerksamkeit 
vorrangig den Schritten, die auf dem Weg zu einer Stärkung des Friedens nötig sind, 
weniger der Frage, wann Anwendung von Gewalt gerechtfertigt ist. Für diese Entwick- 




