IM SPIEGEL DER ZEIT

Christlicher Glaube und nicht-christliche Erfahrungen

Zum Dialog tiber das Meditieren

Der AnlaB zu diesem Bericht ist ein aktueller. Aber die Frage selbst ist so alt wie das
Christentum; denn immer sind es konkrete Menschen, die glauben und glauben méch-
ten. Im folgenden sollen nur einige AnstéBe gegeben werden — natiirlich aus christlicher
Sicht; denn alles andere wire unredlich und wiirde den Berichterstatter zum kalten
Nicht-Engagement verurteilen.

Woriiber man nicht mehr diskutieren sollte

— Ostliche Meditationsmethoden — auch Zen oder Yoga oder selbst TM — haben vielen
Christen wichtige Glaubenshilfen geboten; diese Tatsache ist durch mannigfache Er-
fahrung belegt!. Aber sie ist auch schon deshalb unbestreitbar, weil solche Methoden in
der christlichen Tradition immer schon ihren Platz hatten; z. B. das Sitzen in der Weise
des Zen wurde von Teresa geiibt, und Charles de Foucauld lernte es von den Arabern.

Aber ebenso unbestreitbar ist, daB die gleichen Meditationsmethoden Menschen
vom Christentum weggefiihrt haben. Erwihnt sei nur, was Prof. E. Benz Zen-Snobis-
mus nennt oder was in der Zen-Begeisterung der ,,Hippies* und ,,Beatniks* auflebte.
— Die buddhistisch-hinduistische Lehre vom ,,Nichts* (Nirvana, Advaita — Nicht-Zwei-
heit) meint keinesfalls dasjenige, was der anarchische europiische Nihilismus oder ctwa
die Scholastik unter ,,Nichts‘‘ versteht. Man sollte sie auch nicht von Schopenhauers
Buddhismusbegeisterung her angehen, wie es noch kiirzlich geschah. Eher kénnte He-
gels oder Heideggers Philosophie eine Gesprichsbasis bilden. Entsprechendes gilt fiir
viele andere religionsphilosophische Fragen. Man sollte also nur mit Vorsicht metaphy-
sische Begriffe in der Diskussion verwenden.
— Die oft angefiihrten christlichen Vermittler — Meister Eckhart, die Wolke des Nicht-
wissens, Nikolaus von Kues, Angelus Silesius, Teilhard de Chardin — waren iiberzeugte
(die angefiihrten auch dogmatisch glaubende) Christen; man darf sie nicht zu ,,anony-
men Buddhisten* machen. Meister Eckhart versuchte seine Glaubenshaltung mittels
neuplatonischer Kategorien darzustellen — dhnlich wie es heute Karl Rahner teilweise
mittels der Transzendental-Philosophie tut.

Wer mit solchen Zeugen in den Dialog mit nicht-christlicher Erfahrung eintritt, muBl
zuerst einmal diese Zeugen selbst wahrheitsgemil3 zur Kenntnis nehmen.

1 Karlfried Graf Diirckheim, Der zielfreie Weg. Der Mensch auf dem initiatischen Weg, in: Der
zielfreie Weg. Im Kraftfeld initiatischer Therapie, hrsg. von Karlfried Graf Diirckheim, 1982, 12:
,,.Die Bezeugung der immanenten Transzendenz in einem leistungskriftigen Ich steht im Wider-
spruch zu jenen ferndstlichen Zielsetzungen, in denen der Sinn des Menschseins sich im Aunfgehen
im All-Einen erfiillt. Die bedeutsame Ausnahme bildet der Zen-Buddhismus ... Solch eine dog-
matistische Abwertung Ostlicher Methoden zugunsten einer einzigen kann sich weder auf die Er-
fahrung noch auf geistesgeschichtliche Zusammenhange berufen.



Im Spiegel der Zeit 229

Der redliche Umgang mit den Zeugnissen

Als Negativ-Beispiel aus viclen seien einige betriibliche Entstellungen kurz aufgezeigt.
— Teresa von Avila wurde gegen das polemische, aber saubere Plidoyer H. U.v. Baltha-
sars angefiihrt; es ging um den verantwortlichen Umgang mit der Meditation?: ,,Die
Welt steht in Flammen, man will Christus aufs neue verurteilen ... meine Schwestern,
jetzt ist keine Zeit, mit Gott iiber geringfiigige Dinge zu verhandeln.* Doch der darin
implizierte Vorwurf der ,,Lieblosigkeit*‘ gegen v. Balthasar kehrt sich bei Kenntnis-
nahme des ganzen Textes um. Teresa ,,polemisiert* an besagter Stelle aus Liebe zu Je-
sus Christus aufs hirteste gegen die ,,Lutheraner®, gegen die ,,immer stirkere Ausbrei-
tung dieser unheilvollen Sekte*. ,,Scheint es ja, als wollten ihn (d. i. Jesus) diese Verri-
ter aufs Neue kreuzigen und ihm kein Plitzchen génnen, wo er sein Haupt hinlegen
kénnte.“ Wenn man iiberhaupt den ,,leichtsinnigen** Sprung iiber vier Jahrhunderte
machen wollte, dann hitte man diesen Abschnitt Teresas nur zugunsten von v. Baltha-
sar zitieren, aber keinesfalls versuchen diirfen, den nichtsahnenden Leser durch ein ver-
stiimmeltes Zitat Teresas voreingenommen zu machen.

~Johannes vom Kreuz wird als Zeuge einer iiber-konfessionellen mystischen Erfah-
rung angefiihrt3: ,,... der Geliebte lebt im Liebenden und der Liebende im Geliebten ...
man kann sagen, jeder ist der andere und beide sind eins ... jeder gibt sich dem anderen
und jeder 14t und tauscht sein Selbst mit dem anderen. So lebt jeder im andern und ist
der andere und beide sind eins in der Verwandlung der Liebe.* In der benutzten engli-
schen Ubersetzung steht nun folgendes: ,,When there is union of love, the image of the
Beloved is so sketched in the will and drawn so intimately and vividly, that it is true to
say that the Beloved lives in the lover and the lover in the Beloved. Love produces such
likeness in this transformation of lovers that one can say each is the other and both are
one. The reason is, that in the union and transformation of love each gives possession of
self to the other and each leaves and exchanges self for the other. Thus each one lives in
the other and is the other, and both are one in the transformation of love.*

Das (vollstindig wiedergegebene) deutsche Zitat 148t also genau die Unterschei-
dungskriterien, die vor der oberflachlichen Gleichsetzung der verschiedenen Erfahrun-
gen warnen miite, aus: ,,Das Bild des Geliebten ist so in den Willen eingezeichnet und
so innerlich und lebendig abgernalt, dal man wahrhaftig sagen kann (der Geliebte
lebt ...)“; ,,Liebe bringt eine solche Ahnlichkeit in der Umgestaltung der Liebenden
hervor, daB man sagen kann (jeder ist der andere ...)*; ,,in der Einigung und Umgestal-
tung der Liebe (gibt ein jeder ...)*. Kurz gesagt, Johannes vom Kreuz legt Wert auf das
klassische christliche Axiom: vereint mit Gott, nichtim ,,Wesen‘‘, sondernim ,,Willen*,
in der Liebe.

— Der zen-buddhistische Koan wird den biblischen Parabeln und Bildworten paralleli-

2 Hans Urs von Balthasar, Meditation als Verrat, in: GuL 50, 1977, 260-268; darauf vornehm
antwortend: H. Waldenfels, Nachtgedanken, in: Christ in der Gegenwart 29, 1977, 422; dazu
W. Herbstrith, ebd. 30, 1978, 28; dann wiederum H. U. v. Balthasar, Katholische Meditation, in:
GuL 51, 1978, 28-39.

3 Willigis Jéger, Christen gehen den Zen-Weg. Erfahrungsberichte, in: munen muso. Ungegen-
standliche Meditation, 1978, 442.



Im Spiegel der Zeit 230

siert. Parallel ist bei beiden der Uberstieg iiber einen — wie anch immer zu verstehen-
den — ,,gegenstindlichen* Umgang mit der Welt und ihren Erfahrungen. Der Unter-
schied zwischen dem Koan (,,Was ist der Schall einer einzigen Hand?*) und dem Bi-
belwort (,,Wer sein Leben verliert, wird es gewinnen‘‘) miiite ebenfalls aufgezeigt wer-
den. Philosophisch 148t er sich bei einem GroBteil mit dem Unterschied von , iquivok**
und ,,analog” fassen: Der Koan will die normale Sinnes- und Geist-Erfahrung zerschla-
gen, um iiber die Absurditit die eigentliche Wirklichkeit (genannt ,,ungegenstiandlich*‘)
zuerreichen. Die Bibelworte aber zerstéren nicht, sondern 6ffnen zum tieferen Sinn der
Sinnes- und Geist-Erfahrung — das ,,sterbende Weizenkorn* ist nicht absurd, sondern
Sinnbild fiir Tieferes. Die ,,Aquivozitit* des Koans wiirde in strenger Systematik zum
Agnostizismus fiihren: Wir kdnnen iiber die Existenz und das Wesen Gottes nichts wis-
sen und nichts erfahren. Die Analogie des Bibelwortes fithrt entsprechend zum Theis-
mus: Gottes Geist ist schon im Gegenstindlichen sichtbar und erahnbar; aber seine
Wirklichkeit ist stets mehr als alles Erfahrene und Ausgesagte. Die ,,Ungegenstind-
lichkeit* dieses christlichen Weges ist grundverschieden von der ,,Ungegenstiindlich-
keit* des Koans.

Erst wenn man dies sieht, kann es zu einer fruchtbaren Begegnung und zum Dialog
kommen.

Wege zum Gesprich

— Miteinander sprechen wollen ist die Voraussetzung zum gegenseitigen Verstehen.
Dazu gehort Erfahrung und Austausch von Erfahrung. Wer der Gegenseite ohne weite-
res Kopflastigkeit und Rationalitdt vorwirft, nur weil sie theologisch argumentiert, wer
ihr damit also die Erfahrung abspricht, benimmt sich wie ein Diktator, dessen Eigen-
wille nicht mehr diskutiert werden darf, dessen Eigenerfahrung iiber jeglicher Argu-
mentation steht. Die Kirche hat friiher ihre Gesprichspartner oft genug nicht ernstge-
nommen. Jetzt scheinen viele ,,Erfahrungs*-Gruppen dieses traurige Erbe anzutreten.

Den Theologen selbst gilt umgekehrt: Argumentieren ohne Erfahrung ist leer, ist
substanzlos. Allerdings ist es Aufgabe der Theologie, nicht nur die eigene, personliche
Erfahrung, sondern die der Christenheit — angefangen bei den Jiingern Jesu — ins Spiel
zu bringen. Fiir sie wire es ebenso unverantwortlich, das Moment der Erfahrung zu
iibersehen, wie wegen der eigenen Erfahrungswelt die in der christlichen Tradition auf-
gehobene Erfahrung iiber Bord zu werfen.

Stindiges Reden von Erfahrung ist noch kein Zeugnis fiir echte Erfahrung. Nach den
groflen Erfahrungszeugen aller Religionen ist es eher ein negatives Zeichen. Deshalb

4 Johannes B. Lotz, Kurze Anleitung zum Meditieren, 1973, 193-252; das dort Aufgezeigte kann
hilfreich sein; aber die ausgebliebene Zitation auch nur eines einzigen der wichtigen zen-buddhi-
stischen Koans hitte den Unterschied zur biblischen Parabel oder zu den Bildworten des Neuen
Testaments deutlich gemacht. Vgl. Y. Hoffmann, The Sound of the one Hand. 281 Zen Koans with
answers, 1975; Ryozo Ogura, Zen Koans. The largest collection in English with new commentary by
The Venerable Gyomay M. Kubose, 1973; 1sshéu Miura, Ruth Fuller Sasaki, The Zen Koan, 1965;
Genro, Die hundert Zen-Koans der ,, Eisernen Flote*', kommentiert von den Zen-Meistern Genro,
Fugai und Nyrogen Senzsaki, 1973; Nicht weiter als Lotz fiihrt auch Kakichi Kadowaki, Zen und
die Bibel. Ein Erfahrungsbericht aus Japan, 1980. Vgl. GuL 56, 1983, 160.



Im Spiegel der Zeit 231

seien christliche Zeugen angefragt: Teresa von Avila stellte sich bewuBt den Beichtvi-
tern und der Kirche; Johannes vom Krenz reflektierte theologisch; Ignatius von Loyola
hatte den Papstgehorsam als Priifstein; Eckhart bekannte dffentlich seine Treue zur
Kirche und zur Tradition; Teilhard de Chardin war in seinem fast kindlich-christlichen
Glauben wohl groBer als in seinen Welt-visionen; Angelus Silesius verteidigte den Ka-
tholizismus sogar in polemischer Weise.

Das Ausspielen von Erfahrung gegen Theologie, von Schweigen gegen Wort, von

Stille gegen Gesprich tétet den Dialog. Es braucht beides. Philosophie, Religionsphi-
nomenologie und Psychologie haben iiberdies zur Geniige gezeigt, daB jede Erfahrung
wort- und kultur-gepragt ist; am meisten wohl diejenige, die sich dieser Priagung entzie-
hen mochte.
— Die Erfahrung selbst, um die es in den Gespriichen geht, zeigt sich in verschiedenen
Formen. Im christlichen Raum stimmt man weitgehend darin iiberein, daB Drogen oder
Biofeedback-Praktiken nicht in Betracht kommen. Aber man sollte zugeben, daBl es
auch dort Erfahrungen gibt, die den in der Mystik beschriebenen bis zur Identitit #hn-
lich sehen. Und man sollte auch zugeben, daB die nicht christlich beeinfluBte Literatur
hier meist keinen Unterschied sieht. Harvey Cox hat in ,,Licht aus Asien* in einer auch
aus christlicher Sicht annehmbaren Weise das Peyote-Essen der Indianer auf diese
Ebene gehoben.

Erfahrungen— gleich welcher Art—miissen befragt werden. In der christlichen Theo-
logie ist das kaum bestritten. Es gibt eine sich theistisch gebende Mystik (die zu Gott
,,Du* sagt), die dennoch pantheistisch ist (wie der Zeushymnus des Kleanthes); und es
gibt eine pantheistisch sprechende Mystik, die unbezweifelbar theistisch ist und in der
Begegnung, nicht der Verschmelzung mit Gott gipfelt (wie es Massignon beim sufiti-
schen Mirtyrer Al-Halladsch nachgewiesen hat).

Gliicklicherweise gibt es Zeugen, die sowohl praktisch und theoretisch mit der bud-
dhistisch-hinduistischen Erfahrung vertraut wie auch denkerisch-sprachlich gewandt
genug sind, mit diesen Erfahrungen umzugehen. Doch wenn z.B. R. C. Zaehner (My-
stik, Harmonie und Dissonanz. Die 6stlichen und westlichen Religionen, 1980; im eng-
lischen Original 1970) oder J. A. Cuttat (Asiatische Gottheit — christlicher Gott. Die
Spiritualitéit der beiden Hemisphiren, o. J. [1971]) in den entsprechenden Diskussio-
nen mit ihren zentralen Aussagen nicht ernstgenommen werden, beweist dies zumin-
dest eine schwerwiegende Fahrlissigkeit im Dialog iiber das Meditieren.

— Die Frage nach Sinn und Gestalt der Meditation sollte angegangen werden von der
oft belegten Tatsache, daB man wohl von zwei zu unterscheidenden, wenn auch aufein-
ander bezogenen mystischen Erfahrungen sprechen muB. Schon Ruusbroec gibt dazu
prizise Erfahrungshinweise; Franz von Sales zeigt deren theologischen Ort auf und in-
tegriert damit eine weite Welt christlicher Erfahrung; in Martin Bubers Leben brachte
diese Einsicht seine biographische ,,Bekehrung* zur Ich-Du-Philosophie; vor kurzem
noch haben der Indologe O. Lacombe und der Islamologe L. Gardet es mit vielen
Zeugnissen belegt (L’Experience du soi. Etude de mystique comparée, 1981); Eno-
miya-Lassalle hat — wenigstens in seinen ersten Schriften — dies phiinomenologisch mit
der (gewiB ungeschickten) Unterscheidung zwischen natiirlicher und iibernatiirlicher
Mystik dargestellt. Giiltiger ist der von Karl Rahner mehrfach vorgetragene Versuch,
eine zweifache Mystik zn unterscheiden: Es gibt eine Erfahrung, die zu Recht den Na-



Im Spiegel der Zeit 232

men ,,Mystik* tragt, die das menschliche Selbst in seiner Tiefenschicht oder in seiner
Materie-Verbundenheit umgreift. Es ist eine Unendlichkeits-Erfahrung, in der die Be-
grenztheit auf das ,,Oberflachen-Ich* durchstoBen wird zu einem rein zustindlichen
Ruhen in sich selbst. Auch diese Erfahrung ereignet sich oftmals wie ein Geschenk, wie
ein Durchbruch, wie ein Finden des Ganzen.

Die Gottes-Mystik kann — phanomenologisch — dieser Selbst- und Natur-Mystik tdu-
schend dhnlich sehen; es gibt auch viele Briicken zwischen beiden Erfahrungen; in der
Geschichte der christlichen Mystik zeigt sich auch ein Uberlappen von einer in die an-
dere. Aber ontologisch und iiber die Kriterien der ,,Geistesunterscheidung** auch empi-
risch zeigt sich klar der Unterschied. In der Gottesmystik wird Gottes Du erreicht; in
der Gottesmystik wird der Bezug auf die Geschichte, der in Jesus Christus seinen abso-
luten Gipfel erreicht, immer unausweichlicher; in der Gottesmystik zeigt sich das ,,Ge-
heimnis** in der Erfahrung nicht nur als ein ruhiges Schweben auf der Unendlichkeit,
sondern auch als Leid (bis zum Kreuz des Todes Jesu) und als Nacht (weshalb z. B.
Enomiya-Lassalle ausdriicklich bestitigt, daB im Zen-Buddhismus die ,,dunkle Nacht
des Geistes* des Johannes vom Kreuz nicht existiert; die anders lautende Behauptung
von W. Johnston klingt demgegeniiber apologetisch-theoretisch); in der Gottesmystik
wird der Erfahrende, wie es Teresa geschah, hingetrieben zum Gesprich mit der Kir-
che, mit der Offenbarung.

Es 14Bt sich noch vieles andere zu dieser von so wichtigen Mystikern und Theologen
insinuierten Unterscheidung sagen. Mir scheint, wenn der Dialog nach innerhalb und
nach auBerhalb beginnen soll — er hat noch kaum recht angefangen —, dann ist hier ein
Ansatz, wo es sich lohnt, weiterzufragen und ehrlicher miteinander zu sprechen.

Josef Sudbrack, Miinchen

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Die Friedenskraft der Kirche verstirken

Zum Wort der Deutschen Bischofskonferenz zum Frieden.

Am 27. April haben die deutschen Bischofe ihr Wort zum Frieden verdffentlicht: Ge-
rechtigkeit schafft Frieden. Darin klingt einerseits ein Wort aus der HI. Schrift an (Jes
32,17), als Hinweis auf den Rahmen, in den Christen ihre Uberzeugungen gestellt se-
hen. Andererseits stellt die Uberschrift ein Programm dar: Die Bischofe wollen in er-
ster Linie iiber die Forderung des Friedens in Gerechtigkeit sprechen, nicht iiber die
konventionelle oder gar nukleare Kriegfiihrung. Damit fiigen sie sich in die neuere
Entwicklung der kirchlichen Friedensethik ein. Diese widmet ihre Aufmerksamkeit
vorrangig den Schritten, die auf dem Weg zu einer Stiarkung des Friedens nétig sind,
weniger der Frage, wann Anwendung von Gewalt gerechtfertigt ist. Fiir diese Entwick-





