
Im Spiegel der Zeit 232 

men •Mystik" trägt, die das menschliche Selbst in seiner Tiefenschicht oder in seiner 
Materie-Verbundenheit umgreift. Es ist eine Unendlichkeits-Erfahrung, in der die Be- 
grenztheit auf das •Oberflächen-Ich" durchstoßen wird zu einem rein zuständlichen 
Ruhen in sich selbst. Auch diese Erfahrung ereignet sich oftmals wie ein Geschenk, wie 
ein Durchbruch, wie ein Finden des Ganzen. 

Die Gottes-Mystik kann - phänomenologisch - dieser Selbst- und Natur-Mystik täu- 
schend ähnlich sehen; es gibt auch viele Brücken zwischen beiden Erfahrungen; in der 
Geschichte der christlichen Mystik zeigt sich auch ein Überlappen von einer in die an- 
dere. Aber ontologisch und über die Kriterien der •Geistesunterscheidung" auch empi- 
risch zeigt sich klar der Unterschied. In der Gottesmystik wird Gottes Du erreicht; in 
der Gottesmystik wird der Bezug auf die Geschichte, der in Jesus Christus seinen abso- 
luten Gipfel erreicht, immer unausweichlicher; in der Gottesmystik zeigt sich das •Ge- 
heimnis" in der Erfahrung nicht nur als ein ruhiges Schweben auf der Unendlichkeit, 
sondern auch als Leid (bis zum Kreuz des Todes Jesu) und als Nacht (weshalb z. B. 
Enomiya-Lassalle ausdrücklich bestätigt, daß im Zen-Buddhismus die •dunkle Nacht 
des Geistes" des Johannes vom Kreuz nicht existiert; die anders lautende Behauptung 
von W. Johnston klingt demgegenüber apologetisch-theoretisch); in der Gottesmystik 
wird der Erfahrende, wie es Teresa geschah, hingetrieben zum Gespräch mit der Kir- 
che, mit der Offenbarung. 

Es läßt sich noch vieles andere zu dieser von so wichtigen Mystikern und Theologen 
insinuierten Unterscheidung sagen. Mir scheint, wenn der Dialog nach innerhalb und 
nach außerhalb beginnen soll - er hat noch kaum recht angefangen -, dann ist hier ein 
Ansatz, wo es sich lohnt, weiterzufragen und ehrlicher miteinander zu sprechen. 

Josef Sudbrack, München 

AUS DlpM LEBEN DER KIRCHE 

Die Friedenskraft der Kirche verstärken 
Zum Wort der Deutschen Bischofskonferenz zum Frieden. 

Am 27. April haben die deutschen Bischöfe ihr Wort zum Frieden veröffentlicht: Ge- 
rechtigkeit schafft Frieden. Darin klingt einerseits ein Wort aus der Hl. Schrift an (Jes 
32,17), als Hinweis auf den Rahmen, in den Christen ihre Überzeugungen gestellt se- 
hen. Andererseits stellt die Überschrift ein Programm dar: Die Bischöfe wollen in er- 
ster Linie über die Förderung des Friedens in Gerechtigkeit sprechen, nicht über die 
konventionelle oder gar nukleare Kriegführung. Damit fügen sie sich in die neuere 
Entwicklung der kirchlichen Friedensethik ein. Diese widmet ihre Aufmerksamkeit 
vorrangig den Schritten, die auf dem Weg zu einer Stärkung des Friedens nötig sind, 
weniger der Frage, wann Anwendung von Gewalt gerechtfertigt ist. Für diese Entwick- 



Aus dem Leben der Kirche 233 

lung ist die Enzyklika •Pacem in Terris" Johannes' XXIII. ein hervorstechendes Bei- 
spiel. Es trifft sich gut, daß das Wort der deutschen Bischöfe fast auf den Tag genau 20 
Jahre nach ihrer Veröffentlichung erschien. 

Im Vergleich zu ihren nordamerikanischen Bischofskollegen dürften die deutschen 
Bischöfe eine größere Freiheit besessen haben, die Friedensförderung zu akzentuieren. 
Das geplante amerikanische Hirtenschreiben sieht auch ein langes Kapitel über die 
Kriegführung mit Nuklearwaffen vor. Kardinal Bernardin hat betont, daß damit inner- 
amerikanischen Tendenzen gewehrt werden soll, einen Nuklearkrieg stärker als bisher 
in den Bereich des sinnvoll Möglichen zu rücken. Solche Tendenzen sind in der Bundes- 
republik als dem wahrscheinlichen Austragungsort eines •begrenzten" Atomkriegs 
kaum denkbar: Aus unserer Perspektive geht es alternativlos darum, den Frieden zu 
fördern und jeden Krieg zu verhüten. Nur darüber läßt sich hierzulande sprechen. Ge- 
nau dies ist die Überzeugung der deutschen Bischöfe - selbst wenn Kritiker ihres 
Schreibens einwenden mögen, daß sie einer Erörterung von Führbarkeit und Gewinn- 
barkeit eines Atomkriegs keine ausdrückliche Abfuhr erteilen. Im grundsätzlichen In- 
teresse an der Verhütung jedes Kriegs gibt es aber keinen Widerspruch zwischen den 
beiden Bischofskonferenzen; beide (!) haben - unabhängig voneinander, aber in 
wechselseitiger Konsultation - ihre Verlautbarungen seit langem vorbereitet. 

Die Bischöfe behandeln ihr Thema in fünf Kapiteln. Zuerst geben sie Rechenschaft 
über Anlaß und Absicht des Schreibens, sowie über die Form der Zuständigkeit, die die 
Bischofskonferenz für sich reklamiert (I). Anschließend entwickeln sie das biblische 
Friedensverständnis (II). Dann gehen sie der Frage nach, wie sich die Kirche in Theorie 
und Praxis seit den Zeiten der ersten Christen bis heute der mühevollen Aufgabe ge- 
stellt hat, entsprechend der Forderung Jesu an der Überwindung von Feindschaft und 
Gewaltanwendung mitzuarbeiten (III). Das Schreiben behandelt anschließend (IV.) in 
systematischer Weise die Anforderungen, die Förderung und Sicherung des Friedens 
heute mit sich bringen; es schließt (V.) mit Anregungen und Empfehlungen für die 
Friedensarbeit der Kirche. 

Das Schreiben entstand inmitten der keineswegs nur modischen, sondern sehr be- 
rechtigten Beunruhigung, die in bezug auf die Sicherheitspolitik in den vergangenen Jah- 
ren aufkam. Diese Beunruhigung wollen die Bischöfe gleichzeitig beruhigen und be- 
stärken. Beruhigen: insofern der Glaube den Christen vor Fatalismus und Resignation, 
vor Dialogunfähigkeit und eigener und fremder Überforderung bewahrt. Bestärken: in- 
sofern der Glaube den Christen dazu drängt, sich nie auf der Basis des •Status quo" ein- 
zurichten, sich für die Überwindung der Gefahren von heute zu engagieren und weder 
sich selbst noch die anderen zu unterfordern. Mit dieser Doppelheit von Beruhigung 
und Bestärkung von Unruhe trägt das Wort die Züge des Prophetischen, wie bei Jesaja: 
Gerechtigkeit schafft Frieden. Kein bedingungsloses Nein etwa zur Sicherheitspolitik, 
aber die entschiedene Forderung, daß diese Politik überwunden werden muß. 

Bibeltheologische Grundlegung (II) 

Das zweite Kapitel stellt fest, daß nach biblischer Überzeugung den Frieden letztlich kein 
anderer ermöglichen kann als Gott selbst: Er nimmt erstens ein Verhältnis des Friedens 
gegenüber den Menschen ein; und dieses Verhältnis hat zweitens - bzw. soll haben - 



Hans Langendörfer 234 

Konsequenzen für das Verhältnis der Menschen untereinander, Konsequenzen in Ge- 
stalt einer Friedensordnung. Wenn die Menschen sich vor Gott gerecht verhalten (und 
darin ihren Glauben verwirklichen), erhält der Friede in dieser Welt eine Chance. 

Im Alten Testament sollte dies wirklich werden in dem Bund, den Gott mit den Men- 
schen eingegangen ist. Er wollte auch den Frieden unter den Menschen bewirken. Doch 
Israel fiel immer wieder ab vom Bund. So bekennt das Neue Testament Jesus Christus als 
denjenigen, der einen neuen Bund zwischen Gott und Menschen stiftete und damit den 
Frieden unter den Menschen neu ermöglichte. Doch auch diese neue Möglichkeit muß 
noch verwirklicht werden. Das Ziel des Friedens verlangt, wie die Bischöfe sagen, eine 
•weit größere Gerechtigkeit" (als die der Schriftgelehrten und Pharisäer: vgl. Mt 5,20): 
Feindesliebe verlangt, daß die Menschen in immer neuen, phantasievoll und mutig kon- 
zipierten Schritten aufeinander zu gehen. 

Gleichwohl: Die Hl. Schrift verheißt keinen allseits gelungenen und bleibenden Frie- 
den schon innerhalb der Zeit. Er ist dem zukünftigen Reich Gottes vorbehalten. 

Das bibeltheologische Kapitel macht auch einige bedeutsame Aussagen zum Thema 
Gewalt: Zur Feindesliebe, von der Jesus spricht, gehört, daß man gegenüber einem un- 
mittelbar bedrohenden •Feind" die geeigneten Mittel wählt, um das Feindverhältnis und 
damit die Notwendigkeit von Gewaltanwendung zu überwinden. Die Beispiele Jesu für 
gewaltloses Handeln beanspruchen Verbindlichkeit. Sie verurteilen alle Gewalt, wel- 
che die Feindschaft vertieft. Für Jesus war Gewalt immer ein Übel, nicht aber etwas, das 
in sich schon böse ist. 

Die Beispiele Jesu sind auch auf der Ebene des Politischen verbindlich. Auch dort 
stellt sich die Frage nach einer Wahl der angemessenen Mittel zur Überwindung von 
Feindschaft und Gewalt. Verschärft wird dies durch die Pflicht des Staates, seine Bürger 
zu schützen. 

Die Geschichte kirchlicher Friedensbemühung (III) 

Beim Blick auf theoretische und praktische Bemühungen der Kirche zur Überwindung 
von Feindschaft und Gewalt in der Welt fällt auf, daß sich das Christentum nach anfäng- 
licher Skepsis gegenüber Waffengewalt und Soldatentum zunehmend umorientierte. Ge- 
gen Ende des 3. Jahrhunderts wuchs die Zahl der christlichen Soldaten. 

Theoretisch wurde das Problem, wie sich militärische Gewalt mit dem Prinzip der 
Nächsten- und Feindesliebe in Einklang bringen läßt, durch die Lehre vom •gerechten 
Krieg" bewältigt. Augustinus und später Thomas von Aquin lassen die kriegerische 
Gewalt «Mr im Zusammenhang einer Wiederherstellung der verletzten (göttlich gewoll- 
ten) Ordnung der Gerechtigkeit zu. Damit ist gesagt, daß eben die gerechte Ordnung 
Garant des Friedens ist. Damit konnte der Krieg auch als Bestrafung Schuldiger ver- 
standen werden. 

Mit der Verflachung dieses Ansatzes kam es, daß das europäische Völkerrecht der 
Neuzeit den Staaten ein grundsätzliches Recht auf Krieg zuerkannte. 

Als praktischen Beitrag der Kirche zur Gewaltminderung nennt das Schreiben die 
sog. Gottesfriedensbewegung des Frühmittelalters: Auf Betreiben der Kirche wurden 
einzelne Personen und Sachen sowie Zeiträume von kriegerischen Auseinandersetzun- 
gen ausgespart; damit waren der Gewaltanwendung Grenzen gesetzt. 



Aus dem Leben der Kirche 235 

Für die Neuzeit und besonders die jüngste Entwicklung stellen die Bischöfe eine zu- 
nehmende Ideologisierung des Kriegs fest: Krieg wird zum Ideenkrieg. So wird auch der 
heutige Ost-West-Konflikt wesentlich als eine ideologisch bestimmte Gegnerschaft 
verstanden. Damit ist ein enggeführtes militärisches Denken grundsätzlich ausge- 
schlossen. Allzu schnell nämlich wird manchmal das Gegenüber der Systeme als ein 
ausschließlich militärisches Problem betrachtet, d. h. als ein Problem, das durch Ände- 
rung der militärischen Gegebenheiten gelöst werden kann. Militärische Strategien und 
Rüstungspotentiale schaffen ohne jeden Zweifel Gefahren eigener Art. Doch die mili- 
tärische Sicht ist nur eine Schicht des Problems; dahinter stehen gegensätzliche Ord- 
nungsvorstellungen und Geschichtsdeutungen. Die wissenschaftliche Diskussion wird 
nicht zuletzt über diese Unterscheidung verschiedener Schichten und ihre wechselsei- 
tige Zuordnung geführt. 

Kennzeichen der jüngsten Entwicklung ist der Wandel der kirchlichen Friedensethik 
von einer Ethik der gerechten Verteidigung zu einer Ethik der Friedensförderung. Zwar 
negiert das Zweite Vatikanische Konzil nicht die Möglichkeit einer gerechten Verteidi- 
gung, aber es verwirft den totalen Krieg, beklagt die erschreckenden Auswüchse der 
Rüstung und verlangt eine neue Haltung, letztlich eine völkerrechtlich verankerte und 
durchgesetzte Überwindung des Krieges. 

Das Schreiben unterschlägt auch nicht die Beiträge pazifistisch eingestellter Christen 
in der Geschichte, eine Position, die das letzte Konzil ausdrücklich anerkannte. 

Friedensförderung und Friedenssicherung (IV) 

Zu Beginn des vierten Kapitels skizzieren die Bischöfe noch einmal zusammenfassend 
das christliche Verständnis vom Menschen als Orientierungspunkt christlichen Han- 
delns. Jeder einzelne Mensch besitzt eine durch Gott verliehene Würde. Friede kann nur 
dort bestehen, wo diese Würde nicht verletzt wird. Da aber der Mensch in Schuld ver- 
strickt bleibt, muß seine Würde geschützt werden, notfalls auch durch Gewaltmittel. 
Auch dies dient dem Frieden. 

Drei Wege weist das Schreiben zur Förderung des Friedens: die zunehmende Ach- 
tung der Menschenrechte, die Förderung internationaler Gerechtigkeit und die Ent- 
wicklung einer weltweiten Rechtsordnung. 

Angesichts der deutlichen Ablehnung der marxistischen Ideologie des Ostens im 
Schreiben kann man fragen, ob es sich auch kritisch mit dem liberalen Westen ausein- 
andersetzt. Zahlreiche Verlautbarungen von Johannes Paul II. sind ja von einer solchen 
Kritik geprägt. Im Schreiben der deutschen Bischöfe findet sich die Distanzierung ge- 
genüber dem westlichen Liberalismus am ehesten in dem Abschnitt über die Friedens- 
förderung. Hier wird dem Leser deutlich, wie sehr die Gefährdungen des Friedens auch 
durch das eigene Verhalten verursacht werden können: Der Hinweis auf das •Recht auf 
Leben" greift implizit die Debatte um die Abtreibung auf; die Warnung vor kurzsichti- 
gen nationalen Interessen berührt - angesichts weltweiter ökonomischer Krisenphä- 
nomene - ein Grundproblem heutiger Politik. Man könnte den Finger auf weitere 
Wunden legen. Die Bundesrepublik erschiene dann - unbeschadet aller ihrer Stärken - 
als weitaus weniger gesund, als diejenigen suggerieren, die nur auf die Schwächen der 



Hans Langendörfer 236 

Sowjetunion schauen. Der ganze Abschnitt ist getragen durch die Überzeugung: Ge- 
rechtigkeit schafft Frieden. 

Bei der Friedenssicherung geht es vordringlich um das Problem der Abschreckungs- 
politik. Die Bischöfe erkennen eine doppelte Gefahr: die Bedrohung durch den Totali- 
tarismus und die Risiken der Hochrüstung. Doch weil es um die Überwindung von Ge- 
walt in der Welt geht, setzt sich das Schreiben unzweideutig für eine Ablösung der Ab- 
schreckungspolitik ein, die ja ohne Gewaltandrohung nicht auskommt. Ebenso wie für 
die amerikanischen Amtsbrüder und den Papst gilt für die deutschen Bischöfe Ab- 
schreckung nur als Etappe auf dem Weg zur Überwindung von Gewalt. Ihr Ja zur ge- 
genwärtigen Sicherheitspolitik als Zwischenlösung hat als Bedingung, daß diese nur auf 
die Verhütung eines Krieges abzielen darf. Als Dauerlösung ist sie abzulehnen. 

Die militärischen Mittel werden aber in einen politischen Zusammenhang gestellt; 
damit hängt auch ihre sittliche Bewertung von der politischen Wirkung ab. So aber ist 
eine Stufe ethischen Denkens überwunden, die noch in der innerkatholischen Debatte 
der Bundesrepublik während der ausklingenden fünfziger Jahre vorherrschte. Damals 
beurteilte man die Waffen unter dem Gesichtspunkt ihrer möglichen Zerstörungskraft. 
Dieses Denken lebt noch in all den Stellungnahmen weiter, die unter Hinweis auf die 
Folgen nuklearer Kriegführung bereits den Besitz der Waffen für unmoralisch halten. 

Es sind noch manche Fragen in der Diskussion nicht entschieden: Ob Kriege auf 
Grund von Stärke oder nicht doch auch auf Grund von Schwäche entstehen und wie die 
entsprechende Abschreckungspolitik dann sich entwickelt? Ob Abschreckungspolitik 
überhaupt als geeignetes Mittel zur Kriegsverhütung angesehen werden kann? Dement- 
sprechend gilt: das sittliche Urteil der Bischöfe über die bedingte Erlaubtheit der Ab- 
schreckung gilt genau so weit, wie seine Voraussetzungen zutreffen. Mehr als hypothe- 
tische Urteile kann man nicht gewinnen! Genau aus diesem Grund ist das Schreiben tat- 
sächlich die Einladung zum Dialog, die es sein will. 

Es zeigt die übernationale Einheit der Kirche, daß die deutschen Bischöfe dieselben 
drei Kriterien zur Beurteilung der konkreten Abschreckungspolitik vortragen, die auch 
der amerikanische Episkopat aufstellte: Keine Erhöhung der Wahrscheinlichkeit eines 
Kriegs, das Prinzip der Mindestabschreckung (nicht mehr als nötig, statt Überlegen- 
heit) und die Möglichkeit der Rüstungskontrolle für alle bestehenden und neu hinzu- 
kommenden militärischen Mittel. Diese Kriterien gewährleisten, daß die Abschrek- 
kung tatsächlich der Kriegsverhütung dient und für einen stufenweisen Abbau der mili- 
tärischen Arsenale offen ist. Nur dann kann Gewalt zunehmend gebannt werden. 

Die Debatte um die Tauglichkeit der Kriterien beginnt erst. Die Bischöfe haben dar- 
auf verzichtet, die im NATO-Doppelbeschluß vorgesehene Aufstellung neuer ameri- 
kanischer Mittelstreckenraketensysteme auf dem Boden der Bundesrepublik zu beur- 
teilen. Darüber werden sich viele Christen der Friedensbewegung beklagen; sie hätten 
eine Unterstützung durch den deutschen Episkopat im •Nachrüstungsjahr" ebenso be- 
grüßt wie auch ihre Opponenten. Doch die Bischöfe betrachten sich zu Recht nicht als 
Richter in diesem Streit. Das ist Sache der konkreten Politik. Aber nur der darf sich auf 
ihre Erklärung berufen, dessen Befürwortung oder Bestreitung der Nachrüstung mit 
den genannten Kriterien übereinstimmt - der aber darf und soll es wirklich! 

Christsein heißt unzufrieden sein mit dem Status quo. Dies drückt der abschließende 
Abschnitt über die Friedenshoffnung aus: Laßt uns die Erwartung Jesu erfüllen, daß wir 



Aus dem Leben der Kirche 237 

als die Seinen nie erlahmen in der oft mühseligen Arbeit am Frieden, daß wir gerade so 
die größere Gerechtigkeit suchen - ein Zusammenleben, in dem Feindschaft so weit wie 
möglich überwunden ist! Und laßt uns als Gemeinden selbst ein Modell dieses Zusam- 
menlebens sein! 

Impulse für die Friedensarbeit (V) 

Im fünften Kapitel sprechen die Bischöfe eine Fülle von Empfehlungen aus. Sie stehen 
insgesamt in einem doppelten Bezug: zu Gott und dem Frieden mit ihm, der mehr ist als 
der politische Friede, der diesen ermöglicht; und zur Lebenswelt des einzelnen, wo sich 
der Friedenswille bewähren muß. 

In der Mitte stehen Gottesdienst, Zeugnis und Dienst am Menschen: Eucharistie, 
Bußsakrament, Gebet und Wallfahrt über die nationalen Grenzen hinweg; Predigt, 
Friedenserziehung und Teilnahme am öffentlichen Dialog- damit auch Selbstannahme 
und Annahme der Mitmenschen in unmittelbarer Umgebung; Einsatz für die Men- 
schenrechte, spezielle Friedensdienste als Soldat der Bundeswehr oder als Zivildienst- 
leistender, Engagement für die Einigung Europas und aktive Teilnahme am politischen 
Leben. Die vielen Anregungen des Schreibens sollten aber nicht als Steinbruch für be- 
liebige Einzelaktionen mißverstanden werden. 

Das Schreiben der deutschen Bischöfe geht von der gegenwärtigen Angst um den Frie- 
den in der Welt aus. Es will beruhigen, indem es daran erinnert, daß Gott es ist, der letzt- 
lich Frieden gewährleistet; es will beunruhigen, indem es daran erinnert, daß vorläufig 
nur die Arbeit an jener Gerechtigkeit Frieden schafft, die Gott selbst will. Das Wort der 
Bischöfe bedarf noch einer eingehenden Analyse, nicht zuletzt im Vergleich mit den 
Äußerungen anderer Bischofskonferenzen. Ob es aber sein doppeltes Ziel erreicht, 
kann nur seine Wirkungsgeschichte zeigen. 

Hans Langendörfer, Bad Godesberg 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Ravier, Andre SJ: Ignatius von Loyola Quellen!" Es geht um die Frage, wie der Orden 
gründet die Gesellschaft Jesu. Dt. Bear- zustande kam, genauer, welche Inspiration die 
beitung von Josef Stierli SJ. Würzburg, Gründergeneration beseelte; wie diese Inspi- 
Echter-Verlag  1982.  539 S.,  Milskin- •Um kon^e

u
te Gestalt

u 
annahm u"d worin 

V U   n\A 7? darum auch heute noch die unaufgebbaren 
''              '  ' (spirituellen und institutionellen) Konstanten 

der Gesellschaft Jesu zu sehen sind. Der Autor 
Das Original dieses umfassenden Werkes er- ist ein ausgezeichneter Kenner der umfangrei- 
schien auf französisch 1974, unmittelbar vor chen und detaillierten Forschung der letzten 
der letzten Generalkongregation des Jesuiten- Jahrzehnte, die aufgrund der reichen Bestände 
ordens, gewissermaßen als Vorbereitung dar- des römischen Ordensarchivs ungemein viel 
auf, nach dem Stichwort:  •Zurück zu den für die Gründergeneraüon des Ordens (die 




