Benediktinische Gemeinschaft —
Modell fiir christliches Zusammenleben

Anselm Griin, Miinsterschwarzach

Die Sehnsucht nach Gemeinschaft 148t heute immer neue Modelle menschli-
chen Zusammenlebens entstehen. Wohngemeinschaften versnchen neue
Wege zu gehen, miteinander zu leben, einander zu helfen und das Gefiihl der
Geborgenheit zu vermitteln. Im kirchlichen Raum entspringen nene Kommu-
nitéten, christliche Zellen, die sich in den verschiedensten Bereichen engagie-
ren: Sorge um Strafentlassene, um psychisch Kranke, um Drogenabhingige,
um Ausldnder. Junge Ehepaare tun sich zusammen, um gemeinsam zu beten
und zu leben. Alternative Gruppen probieren nene und, wie sie meinen, ge-
siindere Formen von Gemeinschaftsleben aus. Man hat Angst vor der Isolie-
rung und tat sich daher znsammen.

Bei der Suche nach neuen Gemeinschaftsformen iiben die alten Orden in
zunehmendem MaBe auf viele Jugendliche Faszination aus. Viele hoffen, in
ihnen etwas zu finden, das einer menschlichen Gemeinschaft Dauer verleiht.
Oft projizieren sie ihre Wiinsche auf die Ordensgemeinschaften, idealisieren
sie, ohne den konkreten Alltag mit seinen zwischenmenschlichen Konflikten
wahrnehmen zu wollen. Wenn wir in dieser Situation fragen, wie Benedikt sich
seine Gemeinschaft vorgestellt hat, so soll das kein billiges Argumentieren
sein: Benedikt habe alles schon gewuf3t. Wir wollen vielmehr aus unserer heu-
tigen Situation heraus fragen, ob Benedikt uns ein Modell anbieten kann, das
sich lohnt, gelebt zu werden. SchlieBlich hat sein Modell, miteinander zu leben,
1500 Jahre iiberdauert. Und so drédngt sich die Frage auf, was denn die Kraft
dieses Modells ausmacht, die es befihigte, so lange zu iiberleben.

Wer in der Regel Benedikts nach einer Theologie der briiderlichen Gemein-
schaft sucht, wird zunéchst enttduscht sein. Benedikt begriindet kaum, er be-
schreibt einfach; nicht weil er als Romer nur juristisch denkt, sondern weil er
seine Regel als konkrete Auslegung des Evangeliums versteht. Er setzt iiberall
das Evangelium voraus und legt es in den Alltag einer klosterlichen Gemein-
schaft hinein aus. Was Christus von seinen Jiingern fordert, das zeigt sich in ei-
ner briiderlichen Monchsgemeinschaft in ganz konkreten Geboten und Richt-
linien, in klaren Strukturen und in den Verhaltensweisen, wie die Briider ein-
ander begegnen und wie sie miteinander leben sollen. Fiir Benedikt gibt es den
Geist des Evangelinms nicht losgeldst von seiner Inkarnierung in einem ganz
bestimmten Lebensstil. Der Geist Christi entfaltet sich fiir ihn nicht in einem
luftleeren Raum, nicht im Unverbindlichen, sondern in der Konkretisierung in
einer sinnvollen Ordnung und in angemessenen Regeln fiir das menschliche



Anselm Griin 244

Miteinander. DaB hinter all den manchmal allzusehr ins Detail gehenden An-

weisungen der Geist des Evangeliums steckt, zeigt das 72. Kapitel, in dem Be-

nedikt — sich eng an die Paulusbriefe anlehnend — zusammenfaBt, wie er sich

eine klosterliche Gemeinschaft vorstellt:
Das ist der Eifer, den die Monche in gliihender Liebe iiben sollen: Sie
sollen sich in gegenseitiger Achtung iibertreffen. Sie sollen ihre leibli-
chen und charakterlichen Schwichen in groBer Geduld aneinander er-
tragen. Sie sollen sich in gegenseitigem Gehorsam zu iiberbieten suchen,
Keiner soll den eigenen Vorteil suchen, sondern mehr den des anderen.
Sie sollen einander selbstlos die briiderliche Liebe erweisen. Gott sollen
sie in Liebe fiirchten. IThrem Abt seien sie in aufrichtiger und demiitiger
Liebe zugetan. Sie sollen durchaus nichts hoherstellen als Christus, der
uns alle zum ewigen Leben filhren moge.

Fiinf Elemente lassen sich aus diesem und aus anderen Kapiteln der Regel fiir

ein christliches Gemeinschaftsleben herausschilen,

Die Ehrfurcht vor dem andern

Benedikts Regel ist durchzogen von einer tiefen Ehrfurcht vor dem Menschen.
Benedikt glaubt an das Gute im Menschen. Das war keine Selbstverstindlich-
keit zu einer Zeit, da die Grundwerte menschlichen Zusammenlebens erschiit-
tert waren und das Bdse so offen zutage getreten war, da3 man ein tiefes MiB3-
trauen gegeneinander hegte. Und Benedikt hat in seinem Kloster auch recht
negative Erfahrungen machen miissen: In seinem ersten Kloster z. B. wollten
ihn die Monche sogar vergiften. Die Regel zeigt, dal er immer wieder mit Mit-
briidern zu tun hatte, die sich nicht einfiigten und die Regel stindig iibertraten.
Trotz all dieser negativen Erfahrungen glaubt Benedikt an das Gute im Men-
schen. Das zeigt sich gerade in seiner Behandlung der Briider, die gefallen sind
und von der Gemeinschaft ausgeschlossen wurden. Nie verurteilt Benedikt,
sondern er geht wie ein weiser Arzt vor, der es versteht, Wunden zu heilen. Er
glaubt also auch, daB einer, der offensichtlich falsch handelt und die Ordnung
stort, geheilt werden kann, er glaubt an einen positiven Kern in einem jeden.

Ja, er geht noch weiter: Er glaubt an die Gegenwart Christi in jedem Men-
schen. Er ermahnt seine Monche, die Giste wie Christus aufzunehmen, da in
ihnen tatsdchlich Christus aufgenommen werde. Und er legt dem Abt und dem
Cellerar? die Sorge fiir die kranken Mitbriider ans Herz, denn in ihnen diene
man Christus — auch in den Kranken, die den Briidern mit ihren iibertriecbenen
Forderungen auf die Nerven gehen, dient man Christus selbst. Der Glaube an

1,,Der ,Cellerar‘, Modell und Vorbild fiir andere Amtstriiger, ist der vom Abt beauftragte Verwal-
ter der materiellen Giiter. Er betreut Tisch, Kiiche, Keller und Vorratsraum.* (Die Benediktsregel.
Eine Anleitung zum christlichen Leben. Der vollstindige Text der Regel lateinisch-deutsch, iibers.
und erkl. von Georg Holzherr, Ziirich 21982, 190.)



Benediktinische Gemeinschaft 245

Christus im Bruder priagt das menschliche Miteinander-Umgehen. Wenn Chri-
stus im andern ist, auch in dem, der mir auf die Nerven geht, der sich um keine
Regeln kiimmert, der der Gemeinschaft zur Last fallt, dann darf ich nie jeman-
den abschreiben. Ich darf auch nicht meinen, ich mii3te den andern indern und
verbessern. Ich muB vielmehr dem andern helfen, daB3 die Christusgestalt, die
in ihm verborgen ist, zum Vorschein kommen kann.

Heute gibt es eine regelrechte Sucht, den andern stéindig &ndern zu wollen.
Wir meinen, ihm zu helfen, wenn wir ihn nach unseren psychologischen MaB-
stdben ausrichten. Wir wollen ihn von seinen vermeintlichen psychischen
Komplexen befreien. Doch je mehr wir ihn dndern wollen, desto weniger er-
reichen wir. Er zieht sich zuriick und wehrt sich, er verteidigt sich, rechtfertigt
sich. In vielen Wohngemeinschaften ist die Situation so verfahren, weil die
Atmosphire durch dieses stindige Einander-dndern-Wollen gereizt ist. Die
Absicht ist gut, doch die Wirkung zeigt, daB die gute Absicht irgendwelchen
Trugschliissen zum Opfer gefallen ist. Und dieser TrugschluB ist der Zwang des
sich Gegenseitig-indern-Wollens. Benedikt glaubt an das Gute im andern. Er
braucht den andern nicht zu andern, er will ihm nur helfen, da das Guteinihm
immer mehr durchbrechen kann. Aber es ist schon da. Und dieser Glaube an
den guten Kern, an die Gegenwart Christi im andern nimmt diesen in einer
ganz intensiven Weise an. Wer sich trotz seines unangenehmen Verhaltens so
tief angenommen fiihlt, der kann und wird sich viel leichter dndern als einer,
der sich der stdndigen Kritik ausgesetzt sieht und in der Kritik spiirt, dal3 man
ihn nur sehr bedingt annimmt. Manchmal entspringen unsere Versuche, die
zwischenmenschlichen Schwierigkeiten auf rein psychologischer Ebene berei-
nigen zu wollen, dem Unglauben, der Unfihigkeit, an die Gegenwart Christi
im andern zu glauben. Wir wollen es leichter haben, indem wir den andern psy-
chologisch zurechtbiegen. Dabei behandeln wir ihn oft genug wie ein Objekt,
anstatt ihn in seiner Einmaligkeit und Gottunmittelbarkeit anzunehmen.

Die Ehrfurcht vor dem Geheimnis des andern befreit von dem Zwang des
Sich-wehren-Miissens gegeniiber allen Anderungsversuchen. Sie befreit von
der Sucht, in das Geheimnis des andern dringen zu wollen, alles wissen zu wol-
len, was ihn bewegt. Benedikt vertraut darauf, dafl der andere mit seinen Pro-
blemen und Komplexen von Gott geliebt wird, daf} er von ihm gefiihrt und ge-
lenkt wird und daB nicht ich die Fithrungsaufgabe allein iibernehmen und ihn
nach meinen MaBstidben ausrichten muB. In dieser Atmosphire der gegensei-
tigen Ehrfurcht voreinander kann sich der einzelne viel leichter 6ffnen, er fiihlt
sich freier, und er kann menschlich darin leben - ohne Angst, ohne den Druck,
alles preisgeben zu miissen?.

2 Vgl. dazu: Fidelis Ruppert/Anselm Griin, Christus im Bruder nach der Regel Sankt Benedikis,
Miinsterschwarzach 1979; Anselm Griin, Benedikt von Nursia — Seine Botschaft heute, Miinster-
schwarzach 1979.



Anselm Griin 246
Der Umgang mit den Bediirfnissen

Im 34. Kapitel gibt Benedikt eine weitere Grundbedingung fiir menschliches
Miteinander an:

Wie es in der Schrift heit: jedem wurde zugeteilt, was er nétig hatte.
Damit wollen wir nicht sagen, daf es ein Ansehen der Person geben darf
- — was ferne sei —, sondern daB man auf die verschiedenen Bediirfnisse
(Schwichen — infirmitates) Riicksicht nimmt. Wer also weniger braucht,
danke Gott und sei nicht traurig; wer aber mehr braucht, demiitige sich
wegen seiner Schwiche und iiberhebe sich nicht, weil man auf ihn Riick-
sicht nimmt. Auf diese Weise bleiben alle Glieder in Frieden.
Bedingung, daB man im Frieden miteinander leben kann, ist hier, daB jeder mit
seinen Bediirfnissen richtig umzugehen vermag. Die Bediirfnisse diirfen nicht
verdrangt werden. Jeder darf sie vor sich selbst und vor den andern eingeste-
hen. Aber er soll sich hiiten, sie mit allen méglichen Griinden zu rechtfertigen,
etwa damit, daB es ihm doch schlieBlich zustehe, daB die Gemeinschaft das fiir
ihn iibrig haben miisse usw. (und wie die Rechtfertigungsgriinde alle heiBen).
Dann wiirde das Bediirfnis nicht wirklich eingestanden, sondern hinter einer
Forderung versteckt. Das Bediirfnis ist fiir Benedikt eine Schwiche: Ich
komme noch nicht ohne Zigaretten, ohne Alkohol, ohne stindige Anerken-
nung und ohne die vielen andern Ersatzbefriedigungen aus. Benedikt huldigt
nicht der heute weitverbreiteten Ideologie, daB alle Bediirfnisse befriedigt
werden miissen; er macht keinen Kult daraus. Er gesteht dem einzelnen zwar
zu, daf} er seine Bediirfnisse stillen darf, aber nur, wenn er in aller Demut ein-
gesteht, da er noch nicht soweit ist, darauf zu verzichten, und wenn er demiitig
genug ist, vor den andern zu seinen Bediirfnissen zu stehen. Er braucht seine
Bediirfnisse nicht heimlich zu befriedigen, aber er soll sie immer als Schwiiche
und nicht als Selbstverstdndlichkeit ansehen. Er soll sie nicht als Norm fiir die
anderen hinstellen, als ob das heute doch so iiblich sei. Als Norm gilt nicht das
Bediirfnis des einzelnen, sondern die Regel Benedikts, an der sich der einzelne
zu messen hat.

Wer weniger Bediirfnisse hat, so sagt Benedikt, soll Gott danken und nicht
traurig sein. Er soll also nicht neidisch auf die andern blicken und nicht selbst-
gerecht auf sie herabsehen. Er soll Gott danken, daB er dieses Bediirfnis nicht
hat, ohne sichiiber die andern zu erheben und ohne sich iiber sie zu drgern. Das
setzt eine tiefe menschliche Reife voraus. Wenn ich durch das Bediirfnis des
andern an meine eigenen erinnert werde, dann drgere ich mich dariiber. Wenn
ich dagegen mit meinen Bediirfnissen zurechtkomme, dann kann ich sie auch
einem andern zugestehen, ohne mich dariiber aufzuregen. Dann verzichte ich
auch darauf, dem andern seine Bediirfnisse vorzurechnen und mir eben auf
anderem Gebiete mehr zu leisten. Ich bin vielmehr zufrieden, ich verzichte un-



Benediktinische Gemeinschaft 247

ter Danksagung. Dankend Bediirfnisse erfiillen und dankend verzichten kon-
nen, das wiire ein Weg zum Frieden mit uns selbst und untereinander. Aber es
ist kein leichter Weg. Man muB sich selbst gegeniiber sehr ehrlich sein, sich
seine Schwiichen erst eingestehen, bevor man damit fertig werden kann und
durch die Schwichen der andern nicht stindig aus dem inneren Gleichgewicht
gebracht wird.

Discretio

Der rechte Umgang mit den Bediirfnissen der einzelnen fiihrt zu einer weite-
ren Haltung, die fiir menschliches Zusammenleben nétig ist: die Discretio, die
Gabe der Unterscheidung. Benedikt nennt die Discretio die Mutter aller Tu-
genden und fordert sie vor allem vom Abt. Sie ist die Kunst, auf den einzelnen
einzugehen und sich in ihn so hineinzufiihlen, daB man spiirt, was ihm gut tut.
Benedikt hiilt nichts von starren Prinzipien. Eine starre Prinzipientreue, wie sie
in einigen Jugendsekten propagiert wird, wire ihm ein Greuel; denn sie geht
am einzelnen vorbei; sie unterwirft den einzelnen einer abstrakten Norm. Die
Normen werden wichtiger als der einzelne. Es ist zwar leichter, fiir eine Ge-
meinschaft feste Normen und Prinzipien aufzustellen und jedes abweichende
Verhalten durch Strafen einzudimmen, aber reifer wird der einzelne in einer
solchen Gemeinschaft kaum. Und auf menschliche Weise wird man dort auch
kaum zusammenleben, eher diszipliniert, gedrillt, auf einen Nenner gebracht.

Benedikt dagegen schirft dem Abt ein, daB er den Eigenarten vieler zu die-
nen habe. Er soll sich in den einzelnen hineinhdren, ihn dort abholen, wo er
steht, ihn nicht einfach einer abstrakten Norm unterwerfen und danach beur-
teilen, sondern er soll sich dem einzelnen anpassen und anschmiegen; beim ei-
nen soll er es mit liebenswiirdiger Giite, beim andern mit Strenge versuchen.
Er soll sich also ganz auf den einzelnen einlassen. Anschmiegen — das hei3t:
Kontakt aufnehmen, in Berithrung kommen mit dem andern, sich mit ihm
identifizieren, in seine Not hinabsteigen, um sie selbst zu spiiren, mit ihm eins
werden. Nur so kann man entdecken, was dem einzelnen gut tut.

Was Benedikt vom Abt fordert, das sollte jeder in einer Gemeinschaft zu
verwirklichen suchen. Menschlich zusammenleben kann man nicht nach star-
ren Normen, sondern nur, wenn man den einzelnen als Individuum ernst
nimmt, sich in ihn hineinfiihlt, gemeinsam mit ihm ein Stiick des Weges geht.
Wenn sich in einer Gemeinschaft einige stdndig dariiber beklagen, da8 andere
sich nicht an die Normen halten, und wenn sie vom Abt deren Bestrafung for-
dern, so zeigt das, daB die Gemeinschaft noch nicht die Reife erlangt hat, die
Benedikt von ihr erwartet. Benedikt kennt zwar auch Strafe und Zurechtwei-
sung, aber er ist frei von jeder Nivellierungstendenz, die alle liber den gleichen
Kamm scheren will. Nivellierungssucht hat immer mit Neid zu tun. Man



Anselm Griin 248

kommt mit seinen eigenen Bediirfnissen nicht zurecht und gonnt sie daher
auch den andern nicht. Statt gleiches Verhalten zu fordern, erwartet Benedikt,
daB man sich um den kiimmert, der durch seine iibertriebenen Bediirfnisse auf
seine innere Krankheit und Schwiche hinweist.

Benedikt fordert die Discretio vor allem gegeniiber den Schwachen. Der
Abt soll sich um die schwachen Briider kiimmern, sich um sie sorgen. Er soll
bemiiht sein, ihre Wunden zu heilen. Ein Zeichen, wie weit eine Gemeinschaft
menschlich zusammenlebt, ist ihr Umgang mit den schwachen Mitgliedern, mit
den AuBenseitern, mit den schwarzen Schafen. Wenn sie ausgestoBen werden,
wenn man von ihnen nichts wissen will, zeigt das, daB die Gemeinschaft ihre ei-
genen Wunden nicht wahrhaben will. Denn die schwachen Glieder haben ge-
rade die Funktion, eine Gemeinschaft auf ihre eigenen Schwichen und Wun-
den hinzuweisen, ihr ihre Wunden wie einen Spiegel vor Augen zu halten. Und
eine Gemeinschaft tut gut daran, in diesen Spiegel zu schauen und ihn nicht als
lastig wegzuschieben. Kranke Glieder zeigen immer auch, daB in der Gemein-
schaft etwas krank ist. Und der Krankenstand einer Gemeinschaft weist immer
auf ihren Zustand im ganzen hin. Nicht der AusschluB der Kranken, sondern
die Solidaritit mit ihnen, das gemeinsame Sich-Stellen vor Gott kann die
Wunden einer Gemeinschaft langsam heilen.

Ordnung

Ein weiteres Element benediktinischen Gemeinschaftslebens ist die feste
Ordnung, in der es verlduft. Der Tag ist genau geordnet: Alle stehen beim ge-
meinsamen Zeichen auf, beginnen den Tag mit dem gemeinsamen Chorgebet;
der Tag ist genau aufgegliedert in Stunden der Arbeit, des Gebetes, der priva-
ten Meditation, der Lesung und des mitbriiderlichen Gespriches. Was einem
auf den ersten Blick als starre Ordnung vorkommt, die die Freiheit und Spon-
taneitit beschneidet, erweist sich als Hilfe und Schutz fiir ein dauerhaft gliik-
kendes Zusammenleben. Die Ordnung ist zunichst fiir den einzelnen eine Hil-
fe: Wer sich einer duBeren Ordnung iiberliBt, der kann in sein inneres Durch-
einander Ordnung bringen, in seine wechselnden Launen, in seine Lustlosig-
keit oder aber in seine Hetze und MaBlosigkeit bei der Arbeit. Die duBere
Ordnung kann einen innerlich in Ordnung bringen; sie lenkt unsere Energiein
die richtigen Bahnen. Ohne duBere Ordnung verbrauchen wir viel zuviel Ener-
gie, um uns zu iiberlegen, was wir noch alles tun sollten — und am Ende merken
wir, daB wir das Wichtigste doch unterlassen haben. Wir stiirzen uns in die Ar-
beit und haben keine Zeit fiir das Lesen oder Beten. Die Ordnung des Tages
aber teilt jeder Beschiftigung das ihr zustehende MaB zu. Und so kommt man
trotz vieler Arbeit doch tiglich zum Beten, zum Lesen, zum zwanglosen Mit-
einandersprechen. Die Ordnung hilt einen im Gleichgewicht.



Benediktinische Gemeinschaft 249

Die Ordnung ist aber auch fiir das gemeinsame Zusammenleben wichtig.
Ohne Ordnung zerstreut sich die Gemeinschaft. Jeder stiirzt sich maBlos in
seine Arbeit oder in sein Hobby und findet keine Zeit fiir die anderen. Die
Ordnung hingegen bringt die Gemeinschaft tiglich immer wieder zusammen:
beim Gebet, bei der Arbeit, bei den Mahlzeiten, im Gesprach wihrend der
Rekreation. Sie wacht also dariiber, dal die wesentlichen Elemente gemein-
samen Lebens erhalten und Tag fiir Tag praktiziert werden — und dies ohne
groBen Kraftaufwand. Ohne feste Tagesordnung wiirde man trotz besten Wil-
lens nicht die Zeit finden, taglich miteinander zu sprechen, zu essen, zu beten.
Jeder wire viel zu sehr mit sich und seiner Aufgabe beschiftigt. So aber weif3
man, wo und wann man diesen oder jenen trifft, wer wann Zeit hat und wann
man ihn lieber nicht stéren sollte. Wenn der Tag eines jeden geordnet ist, dann
kann man sich auf den andern verlassen. Und dieses Sich-verlassen-K&nnen
schafft Vertrauen, Geborgenheit; es verbindet miteinander.

Benedikt ordnet nicht bloB den Tagesablauf, sondern auch die Gemein-
schaft selbst. Er gibt ihr feste Strukturen, er gliedert sie auf; er regelt die Lei-
tung und gibt dem Abt die letzte Verantwortung. Dem Abt gegeniiber 148t er
keine Entschuldigung gelten. Der Abt ist verantwortlich fiir den Geist der
Gemeinschaft; er kann sich nicht herausreden mit den schwachen Mitgliedern.
Er ist Teil seiner Gemeinschaft, und wenn er richtig lebt, dann ist zumindest ein
Teil der Gemeinschaft heil, von dem her sich dann das Heil ausbreiten und die
andern anstecken kann. Zur Gemeinschaft gehort nicht nur Briiderlichkeit,
sondern auch Verantwortung. Einer muf8 den Kopf hinhalten. Er darf sich
nicht auf die Initiativen der andern verlassen, sondern er hat aktiv dafiir zu sor-
gen, daB in der Gemeinschaft ein guter Geist herrscht. Die Betonung der Au-
toritit durch Benedikt ist uns heute fremd. Aber der Mut zu einer klaren Fiih-
rung tite jeder Gemeinschaft gut. Es hat keinen Zweck, iiber den schlechten
Zustand einer Gemeinschaft zu klagen — Benedikt 148t fiir den Abt keine Aus-
rede gelten. Er sollte den Geist einer Gemeinschaft positiv verandern.

Benedikt ordnet auch die Dienste in der Gemeinschaft. Er baut seine Ge-
meinschaft nicht bloB auf Gefiihlen des Zusammengehorens auf, sondern er
gibt klare Anweisungen, wie die gegenseitige Liebe konkret aussehen soll. Es
geniigt nicht, sich nur emotional aneinander zu binden; die taglichen Dienste
miissen einfach funktionieren, sonst verbraucht man unniitze Energien. Ge-
nauso wichtig wie eine gute emotionale Stimmung in der Gemeinschaft ist das
reibungslose Funktionieren der tédglichen Dienste: des Abspiildienstes, des
Kiichendienstes, des Reinigungsdienstes. Viele Wohngemeinschaften gingen
daran zugrunde, daB sie langer dariiber diskutieren muflten, wer nun abspiilen
solle, als diese Arbeit tatsichlich gedauert hitte. Die Bereitschaft zur Gemein-
schaft muB sich eben in den banalen Diensten des Alltags zeigen und nicht in
sporadischen Gefiihlsausbriichen.



Anselm Griin 250

Und noch ein Aspekt an der Ordnung scheint mir fiir das Gemeinschaftsle-
ben wichtig zu sein. Benedikt kennt feste Formen fiir seine Gemeinschaft, Ri-
tuale fiir das Miteinander-Umgehen. Er beschreibt, wie sich die Mitbriider an-
reden sollen, wie Junge und Alte sich gegenseitig begriien sollen (63. Kapi-
tel). Man mag iiber die Formen streiten, entscheidend ist, daB sich das Zusam-
menleben in festen, aber lebendigen und lebenspendenden Formen abspielt —
und nicht in starren und toten. Wir haben heute ja wieder neu ein Gespiir dafiir
entwickelt, daB die duBeren Formen eine Hilfe sein kénnen. Sie helfen, die ge-
genseitige Verbundenheit, das Miteinander auch auszudriicken und dadurch
zu intensivieren. Wenn Mitbriider sich den FriedensgruB geben, dann ist das
nicht ein totes Ritual, sondern es schafft auch eine emotionale Verbundenheit.
Das Zusammengehdrigkeitsgefiihl braucht Ausdruck. Die Gefiihle wollen
nach auBen treten, sonst verkiimmern sie. Rituale sind eine Hilfe, die Gefiihle
zu duBern. Gleichzeitig bieten sie die Gewihr, daB die Gefiihle nicht iiberbor-
den und den andern iiberfluten. Die Frage nach einer menschlichen Gemein-
schaft ist daher immer auch eine Frage nach einem gesunden Stil des Miteinan-
der-Umgehens, nach Formen, in denen man sich zu Hause fithlen kann.

Christus nichts vorziehen

Benedikt griindet seine Gemeinschaft nicht, damit sich die Monche darin wohl-
fithlen und sich gegenseitig ein angenehmes und emotional erfiilltes Leben er-
moglichen. Er will eine Schule fiir den Dienst des Herrn errichten. Er will, daf8
die Monche gemeinsam den Weg zu Gott gehen, daB sie der Liebe zu Christus
nichts vorziehen. Das Ziel der Gemeinschaft liegt nicht innerhalb, sondern au-
Berhalb von ihr selbst. Die Gemeinschaft soll nicht im eigenen Saft schmoren,
nur um sich und ihre Probleme kreisen, sondern sie soll Christus dienen und
bestrebt sein, daB} in allem Gott verherrlicht werde. Gott ist das Ziel. Auf ihn
hin wollen die Monche offen werden, sich von ihm Iiutern lassen, sich von ihm
in Dienst nehmen lassen.

Wenn eine Gemeinschaft nur um sich selbst kreist, wird ihr Leben bald un-
fruchtbar: Sie wird blind fiir die Probleme der Welt; sie spielt ihre kleinen Pro-
bleme kiinstlich hoch. Ein Ausweg bietet sich fiir die Gemeinschaft, indem sie
ihre Aktivitidten ganz nach auBen verlagert, wenn sie ein fest umrissenes sufe-
res Ziel hat. Das kann eine Zeitlang zusammenhalten. Eine Truppe wird zu-
sammengehalten vom Kampf gegen den Feind; eine Arbeitsgruppe wird zu-
sammengehalten durch die gemeinsame Arbeit, durch das gemeinsame Stre-
ben, ein gestecktes Ziel zu erreichen. Doch ist das duBere Ziel erreicht, dann
féllt eine nur vom Ziel her geeinte Gemeinschaft wieder auseinander.

Benedikt hat nicht ein duBeres Ziel vor Augen, nicht ein gemeinsames
Werk, dem sich die Briider verschreiben, etwa die Rodung der Wilder oder die



Benediktinische Gemeinschaft 251

Missionierung eines Gebietes. Das sind zwar auch Hilfen, die die Gemein-
schaft innerlich festigen konnen; doch Benedikt setzt Christus zum Ziel der
Gemeinschaft. Christus soll die Mitte sein, um die sich alles dreht. Der Liebe zu
Christus sollen die Monche nichts vorziehen. Wenn eine Gemeinschaft nur
darauf bedacht ist, die Gefiihle zueinander zu kldren und zu vertiefen, dann
steht sie auf wackeligen Beinen. Wenn sie sich selbst dagegen nicht so wichtig
nimmt, sondern versucht, Gott zu dienen, Christus zu lieben, sich immer mehr
ihm hinzugeben, dann wichst sie auch als menschliche Gemeinschaft tiefer zu-
sammen. Jacques Loew hat mit seinen Basisgemeinden in Brasilien die gleiche
Erfahrung gemacht:
Wie man sieht, beruht die echte briiderliche Gemeinschaft nicht zuerst
auf dem Gefiihl. Gleich dem Haus, das auf dem Felsen erbaut ist, griin-
det sie sich auf Jesus und das Wort Gottes. Heit das, daB} das Gefiihl
keine Rolle spielt? Durchaus nicht, aber das Gefiihl kommt spiter wie
eine Bliite oder eine Frucht am Baum. Es ist nicht die Wurzel des Bau-
mes. Wenn wir ein Team, eine Gemeinschaft auf der Freude, ,,uns mit-
einander wohl zu fiihlen“, aufbauen, wenn in unseren Gesprachen
Worte wie ,,verstanden werden‘, ,,im Vertrauen‘, ,,zugegeben®, , ich
mochte kein Urteil abgeben*, zu oft vorkommen, wird das Team immer
auf unsicheren Fii8en stehen und so zu einer Sorge werden, die uns so
sehr beanspruchen wird, daB niemandem mehr Zeit und Moglichkeit
bleiben wird, etwas anderes zu tun. Baut sich die Gemeinschaft dagegen
auf dem Willen auf, den Herrn gegenwirtig zu machen und sich entspre-
chend zu verhalten, dann wird das iibrige von selber kommen.3
Christus als der gemeinsame Drehpunkt kann eine Gemeinschaft intensiver
miteinander verbinden als der Austausch gegenseitiger Zuneigung. Wenn eine
Gemeinschaft Gottesdienst feiert und sich darin von der Gegenwart des gottli-
chen Geistes erfassen 14Bt, so wichst sie in viel tieferen Dimensionen zusam-
men. Freilich schafft der gemeinsame Gottesdienst noch keine Gemeinschaft.
Man kann tédglich miteinander beten und sich sonst trotzdem aus dem Weg ge-
hen und nebeneinander her leben. Das gemeinsame Beten ist jedoch eine
Chance, wenn man im Gebet ganz bewuBt die andern wahrnimmt und sich ge-
meinsam mit seinen Konflikten vor Gott stellt. Gerade indem man sich nicht
auf seine Konflikte fixiert, sondern von sich weg auf Gott schaut, der alle ge-
meinsam aushilt, kann man miteinander leben, auch ohne alle zwischen-
menschlichen Konflikte schon aufgearbeitet zu haben. Jede Gemeinschaft hat
sich mit Spannungen und Konflikten herumzuschlagen. Viele Probleme lassen
sich nicht 16sen ~ weder durch gruppendynamische Methoden, noch durch Ge-
bet. Vieles hat sich verhirtet in den vielen Jahren, in denen man miteinander

3 Thr sollt meine Jiinger sein, Freiburg 1978, 152.



Anton Rotzetter 252

lebte. Doch im gemeinsamen Gebet vor Gott kann eine Gemeinschaft die
Kraft erfahren, mit ihren Problemen zu leben. ,,Kloster*, so schreibt Henry M.
Nouwen, ,,baut man nicht, um Probleme zu l6sen, sondern um Gott aus den
Problemen heraus zu loben.“4 Wenn eine Gemeinschaft Gott lobt trotz der
Schwierigkeiten, die sie miteinander hat, dann jubelt sie sich nicht kiinstlich
hoch, sondern sie driickt ihren Glauben aus, daB Gott, der die Welt erschaffen
hat und sie trigt, auch ihre Probleme zu 16sen und zu tragen vermag. Und so
wird ein Gemeinschaftsleben auf Dauer erméglicht. Fine Gemeinschaft, die
Gott lobt und der Liebe zu Christus nichts vorzieht, ist nicht besser als die an-
deren menschlichen Gemeinschaften; aber sie kann menschliches Miteinan-
der-Leben trotz aller Spannungen und Zerreiproben durchhalten. Der Blick
auf Gott eint sie und 148t sie die eigenen Probleme von einer anderen Warte
aus betrachten. Sie steht nicht unter dem Druck, alle Probleme 16sen zu miis-
sen; vor Gott kann sie auch mit ihren Problemen leben — gelassen, vertravend,
mit einem Humor, der sich selbst vor Gott nicht so wichtig nimmt, der in der
Gegenwart Gottes Distanz zu sich und seinen Problemen bekommt und so
allein fahig ist, in unserer unvollkommenen Welt menschlich miteinander zu
leben.

4 Ich horte auf die Stille, Freiburg 31979, 199.

Franz von Assisi und die Kirche der Armen*

Anton Rotzetter, Schwyz

Von alters her verbindet sich die geschichtliche Personlichkeit des Franz von
Assisi mit der sozialen Wirklichkeit Armut, wie schon der Name »il poverello*
anzeigt: Franz von Assisi und Armut gehdren zusammen.

In der Spiritualitit des Heiligen lassen sich viele andere Gesichtspunkte auf-
zeigen, die an sich ohne diesen Aspekt Armut erklirbar sind. Ich habe sie bis-
her immer zusammengefaBt in fiinf Punkten:

1. Das Evangelium als befreiende Botschaft ist der Sinn seines Lebens: extra

Evangelium nulla salus — auBerhalb des Evangeliums kein Heil!

2. Die briiderliche Gemeinschaft ist fiir Franz von Assisi der stindige Ort sei-
nes Lebens: extra fraternitatem nulla vita — anBerhalb der Briiderlichkeit
kein Leben!

* Vortrag an der Katholischen Universitit Eichstitt am 18. Januar 1983.





