
Benediktinische Gemeinschaft - 
Modell für christliches Zusammenleben 
Anselm Grün, Münsterschwarzach 

Die Sehnsucht nach Gemeinschaft läßt heute immer neue Modelle menschli- 
chen Zusammenlebens entstehen. Wohngemeinschaften versuchen neue 
Wege zu gehen, miteinander zu leben, einander zu helfen und das Gefühl der 
Geborgenheit zu vermitteln. Im kirchlichen Raum entspringen neue Kommu- 
nitäten, christliche Zellen, die sich in den verschiedensten Bereichen engagie- 
ren: Sorge um Strafentlassene, um psychisch Kranke, um Drogenabhängige, 
um Ausländer. Junge Ehepaare tun sich zusammen, um gemeinsam zu beten 
und zu leben. Alternative Gruppen probieren neue und, wie sie meinen, ge- 
sündere Formen von Gemeinschaftsleben aus. Man hat Angst vor der Isolie- 
rung und tut sich daher zusammen. 

Bei der Suche nach neuen Gemeinschaftsformen üben die alten Orden in 
zunehmendem Maße auf viele Jugendliche Faszination aus. Viele hoffen, in 
ihnen etwas zu finden, das einer menschlichen Gemeinschaft Dauer verleiht. 
Oft projizieren sie ihre Wünsche auf die Ordensgemeinschaften, idealisieren 
sie, ohne den konkreten Alltag mit seinen zwischenmenschlichen Konflikten 
wahrnehmen zu wollen. Wenn wir in dieser Situation fragen, wie Benedikt sich 
seine Gemeinschaft vorgestellt hat, so soll das kein billiges Argumentieren 
sein: Benedikt habe alles schon gewußt. Wir wollen vielmehr aus unserer heu- 
tigen Situation heraus fragen, ob Benedikt uns ein Modell anbieten kann, das 
sich lohnt, gelebt zu werden. Schließlich hat sein Modell, miteinander zu leben, 
1500 Jahre überdauert. Und so drängt sich die Frage auf, was denn die Kraft 
dieses Modells ausmacht, die es befähigte, so lange zu überleben. 

Wer in der Regel Benedikts nach einer Theologie der brüderlichen Gemein- 
schaft sucht, wird zunächst enttäuscht sein. Benedikt begründet kaum, er be- 
schreibt einfach; nicht weil er als Römer nur juristisch denkt, sondern weil er 
seine Regel als konkrete Auslegung des Evangeliums versteht. Er setzt überall 
das Evangelium voraus und legt es in den Alltag einer klösterlichen Gemein- 
schaft hinein aus. Was Christus von seinen Jüngern fordert, das zeigt sich in ei- 
ner brüderlichen Mönchsgemeinschaft in ganz konkreten Geboten und Richt- 
linien, in klaren Strukturen und in den Verhaltensweisen, wie die Brüder ein- 
ander begegnen und wie sie miteinander leben sollen. Für Benedikt gibt es den 
Geist des Evangeliums nicht losgelöst von seiner Inkarnierung in einem ganz 
bestimmten Lebensstil. Der Geist Christi entfaltet sich für ihn nicht in einem 
luftleeren Raum, nicht im Unverbindlichen, sondern in der Konkretisierung in 
einer sinnvollen Ordnung und in angemessenen Regeln für das menschliche 



Anselm Grün 244 

Miteinander. Daß hinter all den manchmal allzusehr ins Detail gehenden An- 
weisungen der Geist des Evangeliums steckt, zeigt das 72. Kapitel, in dem Be- 
nedikt - sich eng an die Paulusbriefe anlehnend - zusammenfaßt, wie er sich 
eine klösterliche Gemeinschaft vorstellt: 

Das ist der Eifer, den die Mönche in glühender Liebe üben sollen: Sie 
sollen sich in gegenseitiger Achtung übertreffen. Sie sollen ihre leibli- 
chen und charakterlichen Schwächen in großer Geduld aneinander er- 
tragen. Sie sollen sich in gegenseitigem Gehorsam zu überbieten suchen. 
Keiner soll den eigenen Vorteil suchen, sondern mehr den des anderen. 
Sie sollen einander selbstlos die brüderliche Liebe erweisen. Gott sollen 
sie in Liebe fürchten. Ihrem Abt seien sie in aufrichtiger und demütiger 
Liebe zugetan. Sie sollen durchaus nichts höherstellen als Christus, der 
uns alle zum ewigen Leben führen möge. 

Fünf Elemente lassen sich aus diesem und aus anderen Kapiteln der Regel für 
ein christliches Gemeinschaftsleben herausschälen. 

Die Ehrfurcht vor dem andern 

Benedikts Regel ist durchzogen von einer tiefen Ehrfurcht vor dem Menschen. 
Benedikt glaubt an das Gute im Menschen. Das war keine Selbstverständlich- 
keit zu einer Zeit, da die Grundwerte menschlichen Zusammenlebens erschüt- 
tert waren und das Böse so offen zutage getreten war, daß man ein tiefes Miß- 
trauen gegeneinander hegte. Und Benedikt hat in seinem Kloster auch recht 
negative Erfahrungen machen müssen: In seinem ersten Kloster z. B. wollten 
ihn die Mönche sogar vergiften. Die Regel zeigt, daß er immer wieder mit Mit- 
brüdern zu tun hatte, die sich nicht einfügten und die Regel ständig übertraten. 
Trotz all dieser negativen Erfahrungen glaubt Benedikt an das Gute im Men- 
schen. Das zeigt sich gerade in seiner Behandlung der Brüder, die gefallen sind 
und von der Gemeinschaft ausgeschlossen wurden. Nie verurteilt Benedikt, 
sondern er geht wie ein weiser Arzt vor, der es versteht, Wunden zu heilen. Er 
glaubt also auch, daß einer, der offensichtlich falsch handelt und die Ordnung 
stört, geheilt werden kann, er glaubt an einen positiven Kern in einem jeden. 

Ja, er geht noch weiter: Er glaubt an die Gegenwart Christi in jedem Men- 
schen. Er ermahnt seine Mönche, die Gäste wie Christus aufzunehmen, da in 
ihnen tatsächlich Christus aufgenommen werde. Und er legt dem Abt und dem 
Cellerar1 die Sorge für die kranken Mitbrüder ans Herz, denn in ihnen diene 
man Christus - auch in den Kranken, die den Brüdern mit ihren übertriebenen 
Forderungen auf die Nerven gehen, dient man Christus selbst. Der Glaube an 
1 •Der ,Cellerar', Modell und Vorbild für andere Amtsträger, ist der vom Abt beauftragte Verwal- 
ter der materiellen Güter. Er betreut Tisch, Küche, Keller und Vorratsraum." (Die Benediktsregel. 
Eine Anleitung zum christlichen Leben. Der vollständige Text der Regel lateinisch-deutsch, übers, 
und erkl. von Georg Holzherr, Zürich 21982, 190.) 



Benediktinische Gemeinschaft 245 

Christus im Bruder prägt das menschliche Miteinander-Umgehen. Wenn Chri- 
stus im andern ist, auch in dem, der mir auf die Nerven geht, der sich um keine 
Regeln kümmert, der der Gemeinschaft zur Last fällt, dann darf ich nie jeman- 
den abschreiben. Ich darf auch nicht meinen, ich müßte den andern ändern und 
verbessern. Ich muß vielmehr dem andern helfen, daß die Christusgestalt, die 
in ihm verborgen ist, zum Vorschein kommen kann. 

Heute gibt es eine regelrechte Sucht, den andern ständig ändern zu wollen. 
Wir meinen, ihm zu helfen, wenn wir ihn nach unseren psychologischen Maß- 
stäben ausrichten. Wir wollen ihn von seinen vermeintlichen psychischen 
Komplexen befreien. Doch je mehr wir ihn ändern wollen, desto weniger er- 
reichen wir. Er zieht sich zurück und wehrt sich, er verteidigt sich, rechtfertigt 
sich. In vielen Wohngemeinschaften ist die Situation so verfahren, weil die 
Atmosphäre durch dieses ständige Einander-ändern-Wollen gereizt ist. Die 
Absicht ist gut, doch die Wirkung zeigt, daß die gute Absicht irgendwelchen 
Trugschlüssen zum Opfer gefallen ist. Und dieser Trugschluß ist der Zwang des 
sich Gegenseitig-ändern-Wollens. Benedikt glaubt an das Gute im andern. Er 
braucht den andern nicht zu ändern, er will ihm nur helfen, daß das Gute in ihm 
immer mehr durchbrechen kann. Aber es ist schon da. Und dieser Glaube an 
den guten Kern, an die Gegenwart Christi im andern nimmt diesen in einer 
ganz intensiven Weise an. Wer sich trotz seines unangenehmen Verhaltens so 
tief angenommen fühlt, der kann und wird sich viel leichter ändern als einer, 
der sich der ständigen Kritik ausgesetzt sieht und in der Kritik spürt, daß man 
ihn nur sehr bedingt annimmt. Manchmal entspringen unsere Versuche, die 
zwischenmenschlichen Schwierigkeiten auf rein psychologischer Ebene berei- 
nigen zu wollen, dem Unglauben, der Unfähigkeit, an die Gegenwart Christi 
im andern zu glauben. Wir wollen es leichter haben, indem wir den andern psy- 
chologisch zurechtbiegen. Dabei behandeln wir ihn oft genug wie ein Objekt, 
anstatt ihn in seiner Einmaligkeit und Gottunmittelbarkeit anzunehmen. 

Die Ehrfurcht vor dem Geheimnis des andern befreit von dem Zwang des 
Sich-wehren-Müssens gegenüber allen Änderungsversuchen. Sie befreit von 
der Sucht, in das Geheimnis des andern dringen zu wollen, alles wissen zu wol- 
len, was ihn bewegt. Benedikt vertraut darauf, daß der andere mit seinen Pro- 
blemen und Komplexen von Gott geliebt wird, daß er von ihm geführt und ge- 
lenkt wird und daß nicht ich die Führungsaufgabe allein übernehmen und ihn 
nach meinen Maßstäben ausrichten muß. In dieser Atmosphäre der gegensei- 
tigen Ehrfurcht voreinander kann sich der einzelne viel leichter öffnen, er fühlt 
sich freier, und er kann menschlich darin leben - ohne Angst, ohne den Druck, 
alles preisgeben zu müssen2. 
2 Vgl. dazu: Fidelis Ruppert/Anselm Grün, Christus im Bruder nach der Regel Sankt Benedikts, 
Münsterschwarzach 1979; Anselm Grün, Benedikt von Nursia - Seine Botschaft heute, Münster- 
schwarzach 1979. 



Anselm Grün 246 

Der Umgang mit den Bedürfnissen 

Im 34. Kapitel gibt Benedikt eine weitere Grundbedingung für menschliches 
Miteinander an: 

Wie es in der Schrift heißt: jedem wurde zugeteilt, was er nötig hatte. 
Damit wollen wir nicht sagen, daß es ein Ansehen der Person geben darf 
- was ferne sei -, sondern daß man auf die verschiedenen Bedürfnisse 
(Schwächen - infirmitates) Rücksicht nimmt. Wer also weniger braucht, 
danke Gott und sei nicht traurig; wer aber mehr braucht, demütige sich 
wegen seiner Schwäche und überhebe sich nicht, weil man auf ihn Rück- 
sicht nimmt. Auf diese Weise bleiben alle Glieder in Frieden. 

Bedingung, daß man im Frieden miteinander leben kann, ist hier, daß jeder mit 
seinen Bedürfnissen richtig umzugehen vermag. Die Bedürfnisse dürfen nicht 
verdrängt werden. Jeder darf sie vor sich selbst und vor den andern eingeste- 
hen. Aber er soll sich hüten, sie mit allen möglichen Gründen zu rechtfertigen, 
etwa damit, daß es ihm doch schließlich zustehe, daß die Gemeinschaft das für 
ihn übrig haben müsse usw. (und wie die Rechtfertigungsgründe alle heißen). 
Dann würde das Bedürfnis nicht wirklich eingestanden, sondern hinter einer 
Forderung versteckt. Das Bedürfnis ist für Benedikt eine Schwäche: Ich 
komme noch nicht ohne Zigaretten, ohne Alkohol, ohne ständige Anerken- 
nung und ohne die vielen andern Ersatzbefriedigungen aus. Benedikt huldigt 
nicht der heute weitverbreiteten Ideologie, daß alle Bedürfnisse befriedigt 
werden müssen; er macht keinen Kult daraus. Er gesteht dem einzelnen zwar 
zu, daß er seine Bedürfnisse stillen darf, aber nur, wenn er in aller Demut ein- 
gesteht, daß er noch nicht soweit ist, darauf zu verzichten, und wenn er demütig 
genug ist, vor den andern zu seinen Bedürfnissen zu stehen. Er braucht seine 
Bedürfnisse nicht heimlich zu befriedigen, aber er soll sie immer als Schwäche 
und nicht als Selbstverständlichkeit ansehen. Er soll sie nicht als Norm für die 
anderen hinstellen, als ob das heute doch so üblich sei. Als Norm gilt nicht das 
Bedürfnis des einzelnen, sondern die Regel Benedikts, an der sich der einzelne 
zu messen hat. 

Wer weniger Bedürfnisse hat, so sagt Benedikt, soll Gott danken und nicht 
traurig sein. Er soll also nicht neidisch auf die andern blicken und nicht selbst- 
gerecht auf sie herabsehen. Er soll Gott danken, daß er dieses Bedürfnis nicht 
hat, ohne sich über die andern zu erheben und ohne sich über sie zu ärgern. Das 
setzt eine tiefe menschliche Reife voraus. Wenn ich durch das Bedürfnis des 
andern an meine eigenen erinnert werde, dann ärgere ich mich darüber. Wenn 
ich dagegen mit meinen Bedürfnissen zurechtkomme, dann kann ich sie auch 
einem andern zugestehen, ohne mich darüber aufzuregen. Dann verzichte ich 
auch darauf, dem andern seine Bedürfnisse vorzurechnen und mir eben auf 
anderem Gebiete mehr zu leisten. Ich bin vielmehr zufrieden, ich verzichte un- 



Benediktinische Gemeinschaft 247 

ter Danksagung. Dankend Bedürfnisse erfüllen und dankend verzichten kön- 
nen, das wäre ein Weg zum Frieden mit uns selbst und untereinander. Aber es 
ist kein leichter Weg. Man muß sich selbst gegenüber sehr ehrlich sein, sich 
seine Schwächen erst eingestehen, bevor man damit fertig werden kann und 
durch die Schwächen der andern nicht ständig aus dem inneren Gleichgewicht 
gebracht wird. 

Discretio 

Der rechte Umgang mit den Bedürfnissen der einzelnen führt zu einer weite- 
ren Haltung, die für menschliches Zusammenleben nötig ist: die Discretio, die 
Gabe der Unterscheidung. Benedikt nennt die Discretio die Mutter aller Tu- 
genden und fordert sie vor allem vom Abt. Sie ist die Kunst, auf den einzelnen 
einzugehen und sich in ihn so hineinzufühlen, daß man spürt, was ihm gut tut. 
Benedikt hält nichts von starren Prinzipien. Eine starre Prinzipientreue, wie sie 
in einigen Jugendsekten propagiert wird, wäre ihm ein Greuel; denn sie geht 
am einzelnen vorbei; sie unterwirft den einzelnen einer abstrakten Norm. Die 
Normen werden wichtiger als der einzelne. Es ist zwar leichter, für eine Ge- 
meinschaft feste Normen und Prinzipien aufzustellen und jedes abweichende 
Verhalten durch Strafen einzudämmen, aber reifer wird der einzelne in einer 
solchen Gemeinschaft kaum. Und auf menschliche Weise wird man dort auch 
kaum zusammenleben, eher diszipliniert, gedrillt, auf einen Nenner gebracht. 

Benedikt dagegen schärft dem Abt ein, daß er den Eigenarten vieler zu die- 
nen habe. Er soll sich in den einzelnen hineinhören, ihn dort abholen, wo er 
steht, ihn nicht einfach einer abstrakten Norm unterwerfen und danach beur- 
teilen, sondern er soll sich dem einzelnen anpassen und anschmiegen; beim ei- 
nen soll er es mit liebenswürdiger Güte, beim andern mit Strenge versuchen. 
Er soll sich also ganz auf den einzelnen einlassen. Anschmiegen - das heißt: 
Kontakt aufnehmen, in Berührung kommen mit dem andern, sich mit ihm 
identifizieren, in seine Not hinabsteigen, um sie selbst zu spüren, mit ihm eins 
werden. Nur so kann man entdecken, was dem einzelnen gut tut. 

Was Benedikt vom Abt fordert, das sollte jeder in einer Gemeinschaft zu 
verwirklichen suchen. Menschlich zusammenleben kann man nicht nach star- 
ren Normen, sondern nur, wenn man den einzelnen als Individuum ernst 
nimmt, sich in ihn hineinfühlt, gemeinsam mit ihm ein Stück des Weges geht. 
Wenn sich in einer Gemeinschaft einige ständig darüber beklagen, daß andere 
sich nicht an die Normen halten, und wenn sie vom Abt deren Bestrafung for- 
dern, so zeigt das, daß die Gemeinschaft noch nicht die Reife erlangt hat, die 
Benedikt von ihr erwartet. Benedikt kennt zwar auch Strafe und Zurechtwei- 
sung, aber er ist frei von jeder Nivellierungstendenz, die alle über den gleichen 
Kamm scheren will. Nivellierungssucht hat immer mit Neid zu tun. Man 



Anselm Grün 248 

kommt mit seinen eigenen Bedürfnissen nicht zurecht und gönnt sie daher 
auch den andern nicht. Statt gleiches Verhalten zu fordern, erwartet Benedikt, 
daß man sich um den kümmert, der durch seine übertriebenen Bedürfnisse auf 
seine innere Krankheit und Schwäche hinweist. 

Benedikt fordert die Discretio vor allem gegenüber den Schwachen. Der 
Abt soll sich um die schwachen Brüder kümmern, sich um sie sorgen. Er soll 
bemüht sein, ihre Wunden zu heilen. Ein Zeichen, wie weit eine Gemeinschaft 
menschlich zusammenlebt, ist ihr Umgang mit den schwachen Mitgliedern, mit 
den Außenseitern, mit den schwarzen Schafen. Wenn sie ausgestoßen werden, 
wenn man von ihnen nichts wissen will, zeigt das, daß die Gemeinschaft ihre ei- 
genen Wunden nicht wahrhaben will. Denn die schwachen Glieder haben ge- 
rade die Funktion, eine Gemeinschaft auf ihre eigenen Schwächen und Wun- 
den hinzuweisen, ihr ihre Wunden wie einen Spiegel vor Augen zu halten. Und 
eine Gemeinschaft tut gut daran, in diesen Spiegel zu schauen und ihn nicht als 
lästig wegzuschieben. Kranke Glieder zeigen immer auch, daß in der Gemein- 
schaft etwas krank ist. Und der Krankenstand einer Gemeinschaft weist immer 
auf ihren Zustand im ganzen hin. Nicht der Ausschluß der Kranken, sondern 
die Solidarität mit ihnen, das gemeinsame Sich-Stellen vor Gott kann die 
Wunden einer Gemeinschaft langsam heilen. 

Ordnung 

Ein weiteres Element benediktinischen Gemeinschaftslebens ist die feste 
Ordnung, in der es verläuft. Der Tag ist genau geordnet: Alle stehen beim ge- 
meinsamen Zeichen auf, beginnen den Tag mit dem gemeinsamen Chorgebet; 
der Tag ist genau aufgegliedert in Stunden der Arbeit, des Gebetes, der priva- 
ten Meditation, der Lesung und des mitbrüderlichen Gespräches. Was einem 
auf den ersten Blick als starre Ordnung vorkommt, die die Freiheit und Spon- 
taneität beschneidet, erweist sich als Hilfe und Schutz für ein dauerhaft glük- 
kendes Zusammenleben. Die Ordnung ist zunächst für den einzelnen eine Hil- 
fe: Wer sich einer äußeren Ordnung überläßt, der kann in sein inneres Durch- 
einander Ordnung bringen, in seine wechselnden Launen, in seine Lustlosig- 
keit oder aber in seine Hetze und Maßlosigkeit bei der Arbeit. Die äußere 
Ordnung kann einen innerlich in Ordnung bringen; sie lenkt unsere Energie in 
die richtigen Bahnen. Ohne äußere Ordnung verbrauchen wir viel zuviel Ener- 
gie, um uns zu überlegen, was wir noch alles tun sollten - und am Ende merken 
wir, daß wir das Wichtigste doch unterlassen haben. Wir stürzen uns in die Ar- 
beit und haben keine Zeit für das Lesen oder Beten. Die Ordnung des Tages 
aber teilt jeder Beschäftigung das ihr zustehende Maß zu. Und so kommt man 
trotz vieler Arbeit doch täglich zum Beten, zum Lesen, zum zwanglosen Mit- 
einandersprechen. Die Ordnung hält einen im Gleichgewicht. 



Benediktinische Gemeinschaft 249 

Die Ordnung ist aber auch für das gemeinsame Zusammenleben wichtig. 
Ohne Ordnung zerstreut sich die Gemeinschaft. Jeder stürzt sich maßlos in 
seine Arbeit oder in sein Hobby und findet keine Zeit für die anderen. Die 
Ordnung hingegen bringt die Gemeinschaft täglich immer wieder zusammen: 
beim Gebet, bei der Arbeit, bei den Mahlzeiten, im Gespräch während der 
Rekreation. Sie wacht also darüber, daß die wesentlichen Elemente gemein- 
samen Lebens erhalten und Tag für Tag praktiziert werden - und dies ohne 
großen Kraftaufwand. Ohne feste Tagesordnung würde man trotz besten Wil- 
lens nicht die Zeit finden, täglich miteinander zu sprechen, zu essen, zu beten. 
Jeder wäre viel zu sehr mit sich und seiner Aufgabe beschäftigt. So aber weiß 
man, wo und wann man diesen oder jenen trifft, wer wann Zeit hat und wann 
man ihn lieber nicht stören sollte. Wenn der Tag eines jeden geordnet ist, dann 
kann man sich auf den andern verlassen. Und dieses Sich-verlassen-Können 
schafft Vertrauen, Geborgenheit; es verbindet miteinander. 

Benedikt ordnet nicht bloß den Tagesablauf, sondern auch die Gemein- 
schaft selbst. Er gibt ihr feste Strukturen, er gliedert sie auf; er regelt die Lei- 
tung und gibt dem Abt die letzte Verantwortung. Dem Abt gegenüber läßt er 
keine Entschuldigung gelten. Der Abt ist verantwortlich für den Geist der 
Gemeinschaft; er kann sich nicht herausreden mit den schwachen Mitgliedern. 
Er ist Teil seiner Gemeinschaft, und wenn er richtig lebt, dann ist zumindest ein 
Teil der Gemeinschaft heil, von dem her sich dann das Heil ausbreiten und die 
andern anstecken kann. Zur Gemeinschaft gehört nicht nur Brüderlichkeit, 
sondern auch Verantwortung. Einer muß den Kopf hinhalten. Er darf sich 
nicht auf die Initiativen der andern verlassen, sondern er hat aktiv dafür zu sor- 
gen, daß in der Gemeinschaft ein guter Geist herrscht. Die Betonung der Au- 
torität durch Benedikt ist uns heute fremd. Aber der Mut zu einer klaren Füh- 
rung täte jeder Gemeinschaft gut. Es hat keinen Zweck, über den schlechten 
Zustand einer Gemeinschaft zu klagen - Benedikt läßt für den Abt keine Aus- 
rede gelten. Er sollte den Geist einer Gemeinschaft positiv verändern. 

Benedikt ordnet auch die Dienste in der Gemeinschaft. Er baut seine Ge- 
meinschaft nicht bloß auf Gefühlen des Zusammengehörens auf, sondern er 
gibt klare Anweisungen, wie die gegenseitige Liebe konkret aussehen soll. Es 
genügt nicht, sich nur emotional aneinander zu binden; die täglichen Dienste 
müssen einfach funktionieren, sonst verbraucht man unnütze Energien. Ge- 
nauso wichtig wie eine gute emotionale Stimmung in der Gemeinschaft ist das 
reibungslose Funktionieren der täglichen Dienste: des Abspüldienstes, des 
Küchendienstes, des Reinigungsdienstes. Viele Wohngemeinschaften gingen 
daran zugrunde, daß sie länger darüber diskutieren mußten, wer nun abspülen 
solle, als diese Arbeit tatsächlich gedauert hätte. Die Bereitschaft zur Gemein- 
schaft muß sich eben in den banalen Diensten des Alltags zeigen und nicht in 
sporadischen Gefühlsausbrüchen. 



Anselm Grün 250 

Und noch ein Aspekt an der Ordnung scheint mir für das Gemeinschaftsle- 
ben wichtig zu sein. Benedikt kennt feste Formen für seine Gemeinschaft, Ri- 
tuale für das Miteinander-Umgehen. Er beschreibt, wie sich die Mitbrüder an- 
reden sollen, wie Junge und Alte sich gegenseitig begrüßen sollen (63. Kapi- 
tel). Man mag über die Formen streiten, entscheidend ist, daß sich das Zusam- 
menleben in festen, aber lebendigen und lebenspendenden Formen abspielt - 
und nicht in starren und toten. Wir haben heute ja wieder neu ein Gespür dafür 
entwickelt, daß die äußeren Formen eine Hilfe sein können. Sie helfen, die ge- 
genseitige Verbundenheit, das Miteinander auch auszudrücken und dadurch 
zu intensivieren. Wenn Mitbrüder sich den Friedensgruß geben, dann ist das 
nicht ein totes Ritual, sondern es schafft auch eine emotionale Verbundenheit. 
Das Zusammengehörigkeitsgefühl braucht Ausdruck. Die Gefühle wollen 
nach außen treten, sonst verkümmern sie. Rituale sind eine Hilfe, die Gefühle 
zu äußern. Gleichzeitig bieten sie die Gewähr, daß die Gefühle nicht überbor- 
den und den andern überfluten. Die Frage nach einer menschlichen Gemein- 
schaft ist daher immer auch eine Frage nach einem gesunden Stil des Miteinan- 
der-Umgehens, nach Formen, in denen man sich zu Hause fühlen kann. 

Christus nichts vorziehen 

Benedikt gründet seine Gemeinschaft nicht, damit sich die Mönche darin wohl- 
fühlen und sich gegenseitig ein angenehmes und emotional erfülltes Leben er- 
möglichen. Er will eine Schule für den Dienst des Herrn errichten. Er will, daß 
die Mönche gemeinsam den Weg zu Gott gehen, daß sie der Liebe zu Christus 
nichts vorziehen. Das Ziel der Gemeinschaft liegt nicht innerhalb, sondern au- 
ßerhalb von ihr selbst. Die Gemeinschaft soll nicht im eigenen Saft schmoren, 
nur um sich und ihre Probleme kreisen, sondern sie soll Christus dienen und 
bestrebt sein, daß in allem Gott verherrlicht werde. Gott ist das Ziel. Auf ihn 
hin wollen die Mönche offen werden, sich von ihm läutern lassen, sich von ihm 
in Dienst nehmen lassen. 

Wenn eine Gemeinschaft nur um sich selbst kreist, wird ihr Leben bald un- 
fruchtbar: Sie wird blind für die Probleme der Welt; sie spielt ihre kleinen Pro- 
bleme künstlich hoch. Ein Ausweg bietet sich für die Gemeinschaft, indem sie 
ihre Aktivitäten ganz nach außen verlagert, wenn sie ein fest umrissenes äuße- 
res Ziel hat. Das kann eine Zeitlang zusammenhalten. Eine Truppe wird zu- 
sammengehalten vom Kampf gegen den Feind; eine Arbeitsgruppe wird zu- 
sammengehalten durch die gemeinsame Arbeit, durch das gemeinsame Stre- 
ben, ein gestecktes Ziel zu erreichen. Doch ist das äußere Ziel erreicht, dann 
fällt eine nur vom Ziel her geeinte Gemeinschaft wieder auseinander. 

Benedikt hat nicht ein äußeres Ziel vor Augen, nicht ein gemeinsames 
Werk, dem sich die Brüder verschreiben, etwa die Rodung der Wälder oder die 



Benediktinische Gemeinschaft 251 

Missionierung eines Gebietes. Das sind zwar auch Hilfen, die die Gemein- 
schaft innerlich festigen können; doch Benedikt setzt Christus zum Ziel der 
Gemeinschaft. Christus soll die Mitte sein, um die sich alles dreht. Der Liebe zu 
Christus sollen die Mönche nichts vorziehen. Wenn eine Gemeinschaft nur 
darauf bedacht ist, die Gefühle zueinander zu klären und zu vertiefen, dann 
steht sie auf wackeligen Beinen. Wenn sie sich selbst dagegen nicht so wichtig 
nimmt, sondern versucht, Gott zu dienen, Christus zu lieben, sich immer mehr 
ihm hinzugeben, dann wächst sie auch als menschliche Gemeinschaft tiefer zu- 
sammen. Jacques Loew hat mit seinen Basisgemeinden in Brasilien die gleiche 
Erfahrung gemacht: 

Wie man sieht, beruht die echte brüderliche Gemeinschaft nicht zuerst 
auf dem Gefühl. Gleich dem Haus, das auf dem Felsen erbaut ist, grün- 
det sie sich auf Jesus und das Wort Gottes. Heißt das, daß das Gefühl 
keine Rolle spielt? Durchaus nicht, aber das Gefühl kommt später wie 
eine Blüte oder eine Frucht am Baum. Es ist nicht die Wurzel des Bau- 
mes. Wenn wir ein Team, eine Gemeinschaft auf der Freude, •uns mit- 
einander wohl zu fühlen", aufbauen, wenn in unseren Gesprächen 
Worte wie •verstanden werden", •im Vertrauen", •zugegeben", •ich 
möchte kein Urteil abgeben", zu oft vorkommen, wird das Team immer 
auf unsicheren Füßen stehen und so zu einer Sorge werden, die uns so 
sehr beanspruchen wird, daß niemandem mehr Zeit und Möglichkeit 
bleiben wird, etwas anderes zu tun. Baut sich die Gemeinschaft dagegen 
auf dem Willen auf, den Herrn gegenwärtig zu machen und sich entspre- 
chend zu verhalten, dann wird das übrige von selber kommen.3 

Christus als der gemeinsame Drehpunkt kann eine Gemeinschaft intensiver 
miteinander verbinden als der Austausch gegenseitiger Zuneigung. Wenn eine 
Gemeinschaft Gottesdienst feiert und sich darin von der Gegenwart des göttli- 
chen Geistes erfassen läßt, so wächst sie in viel tieferen Dimensionen zusam- 
men. Freilich schafft der gemeinsame Gottesdienst noch keine Gemeinschaft. 
Man kann täglich miteinander beten und sich sonst trotzdem aus dem Weg ge- 
hen und nebeneinander her leben. Das gemeinsame Beten ist jedoch eine 
Chance, wenn man im Gebet ganz bewußt die andern wahrnimmt und sich ge- 
meinsam mit seinen Konflikten vor Gott stellt. Gerade indem man sich nicht 
auf seine Konflikte fixiert, sondern von sich weg auf Gott schaut, der alle ge- 
meinsam aushält, kann man miteinander leben, auch ohne alle zwischen- 
menschlichen Konflikte schon aufgearbeitet zu haben. Jede Gemeinschaft hat 
sich mit Spannungen und Konflikten herumzuschlagen. Viele Probleme lassen 
sich nicht lösen- weder durch gruppendynamische Methoden, noch durch Ge- 
bet. Vieles hat sich verhärtet in den vielen Jahren, in denen man miteinander 

Ihr sollt meine Jünger sein, Freiburg 1978, 152. 



Anton Rotzetter 252 

lebte. Doch im gemeinsamen Gebet vor Gott kann eine Gemeinschaft die 
Kraft erfahren, mit ihren Problemen zu leben. •Klöster", so schreibt Henry M. 
Nouwen, •baut man nicht, um Probleme zu lösen, sondern um Gott aus den 
Problemen heraus zu loben."4 Wenn eine Gemeinschaft Gott lobt trotz der 
Schwierigkeiten, die sie miteinander hat, dann jubelt sie sich nicht künstlich 
hoch, sondern sie drückt ihren Glauben aus, daß Gott, der die Welt erschaffen 
hat und sie trägt, auch ihre Probleme zu lösen und zu tragen vermag. Und so 
wird ein Gemeinschaftsleben auf Dauer ermöglicht. Eine Gemeinschaft, die 
Gott lobt und der Liebe zu Christus nichts vorzieht, ist nicht besser als die an- 
deren menschlichen Gemeinschaften; aber sie kann menschliches Miteinan- 
der-Leben trotz aller Spannungen und Zerreißproben durchhalten. Der Blick 
auf Gott eint sie und läßt sie die eigenen Probleme von einer anderen Warte 
aus betrachten. Sie steht nicht unter dem Druck, alle Probleme lösen zu müs- 
sen; vor Gott kann sie auch mit ihren Problemen leben - gelassen, vertrauend, 
mit einem Humor, der sich selbst vor Gott nicht so wichtig nimmt, der in der 
Gegenwart Gottes Distanz zu sich und seinen Problemen bekommt und so 
allein fähig ist, in unserer unvollkommenen Welt menschlich miteinander zu 
leben. 
4 Ich hörte auf die Stille, Freiburg 31979, 199. 

Franz von Assisi und die Kirche der Armen* 
Anton Rotzetter, Schwyz 

Von alters her verbindet sich die geschichtliche Persönlichkeit des Franz von 
Assisi mit der sozialen Wirklichkeit Armut, wie schon der Name •il poverello" 
anzeigt: Franz von Assisi und Armut gehören zusammen. 

In der Spiritualität des Heiligen lassen sich viele andere Gesichtspunkte auf- 
zeigen, die an sich ohne diesen Aspekt Armut erklärbar sind. Ich habe sie bis- 
her immer zusammengefaßt in fünf Punkten: 
1. Das Evangelium als befreiende Botschaft ist der Sinn seines Lebens: extra 

Evangelium nulla salus - außerhalb des Evangeliums kein Heil! 
2. Die brüderliche Gemeinschaft ist für Franz von Assisi der ständige Ort sei- 

nes Lebens: extra fraternitatem nulla vita - außerhalb der Brüderlichkeit 
kein Leben! 

' Vortrag an der Katholischen Universität Eichstätt am 18. Januar 1983. 




