
Anton Rotzetter 252 

lebte. Doch im gemeinsamen Gebet vor Gott kann eine Gemeinschaft die 
Kraft erfahren, mit ihren Problemen zu leben. •Klöster", so schreibt Henry M. 
Nouwen, •baut man nicht, um Probleme zu lösen, sondern um Gott aus den 
Problemen heraus zu loben."4 Wenn eine Gemeinschaft Gott lobt trotz der 
Schwierigkeiten, die sie miteinander hat, dann jubelt sie sich nicht künstlich 
hoch, sondern sie drückt ihren Glauben aus, daß Gott, der die Welt erschaffen 
hat und sie trägt, auch ihre Probleme zu lösen und zu tragen vermag. Und so 
wird ein Gemeinschaftsleben auf Dauer ermöglicht. Eine Gemeinschaft, die 
Gott lobt und der Liebe zu Christus nichts vorzieht, ist nicht besser als die an- 
deren menschlichen Gemeinschaften; aber sie kann menschliches Miteinan- 
der-Leben trotz aller Spannungen und Zerreißproben durchhalten. Der Blick 
auf Gott eint sie und läßt sie die eigenen Probleme von einer anderen Warte 
aus betrachten. Sie steht nicht unter dem Druck, alle Probleme lösen zu müs- 
sen; vor Gott kann sie auch mit ihren Problemen leben - gelassen, vertrauend, 
mit einem Humor, der sich selbst vor Gott nicht so wichtig nimmt, der in der 
Gegenwart Gottes Distanz zu sich und seinen Problemen bekommt und so 
allein fähig ist, in unserer unvollkommenen Welt menschlich miteinander zu 
leben. 
4 Ich hörte auf die Stille, Freiburg 31979, 199. 

Franz von Assisi und die Kirche der Armen* 
Anton Rotzetter, Schwyz 

Von alters her verbindet sich die geschichtliche Persönlichkeit des Franz von 
Assisi mit der sozialen Wirklichkeit Armut, wie schon der Name •il poverello" 
anzeigt: Franz von Assisi und Armut gehören zusammen. 

In der Spiritualität des Heiligen lassen sich viele andere Gesichtspunkte auf- 
zeigen, die an sich ohne diesen Aspekt Armut erklärbar sind. Ich habe sie bis- 
her immer zusammengefaßt in fünf Punkten: 
1. Das Evangelium als befreiende Botschaft ist der Sinn seines Lebens: extra 

Evangelium nulla salus - außerhalb des Evangeliums kein Heil! 
2. Die brüderliche Gemeinschaft ist für Franz von Assisi der ständige Ort sei- 

nes Lebens: extra fraternitatem nulla vita - außerhalb der Brüderlichkeit 
kein Leben! 

' Vortrag an der Katholischen Universität Eichstätt am 18. Januar 1983. 



Franz von Assisi und die Kirche der Armen 253 

3. Das Ziehen durch die Welt, der missionarische Drang, der alle Grenzen 
übersteigt und keinen Konflikt scheut, ist in Aktion und Kontemplation von 
kaum einzugrenzender Dynamik: extra mundum nulla pax - außerhalb der 
Welt kein Friede! 

4. Die Kirche als Heimat, als Nährboden ist die conditio sine qua non, die un- 
überspringbare Bedingung seines Lebens: extra ecclesiam nulla experientia 
Dei - außerhalb der Kirche keine Gotteserfahrung! 
Und dann eben 5. die Armut. . 

Von jedem einzelnen Element müßte nun gesagt werden, daß es die jeweils 
anderen vier innerlich bestimmt. So kann man sich denn durchaus auf einen 
Aspekt des hl. Franz beschränken und doch vom ganzen Franziskus sprechen. 

Doch nicht nur von Franz von Assisi soll hier die Rede sein, sondern auch 
von der Kirche und von den Armen: 

Von der Kirche: Seit dem II. Vatikanischen Konzil ist ein großes Ahnen über 
die Christenheit gekommen, daß die Kirche und die Armen notwendig zu- 
sammengehören; daß die Kirche nicht Kirche sein kann, wenn sie nicht Kirche 
der Armen ist. Und daß die Armen dieser Welt nicht wirklich Hoffnung fassen 
können, wenn sie nicht in der Kirche ihren Halt haben. Man braucht kein Pro- 
phet zu sein, um zu sagen, daß die Zerreißprobe, die in Lateinamerika bereits 
in vollem Gange ist, auch den Kirchen Europas bevorsteht und wohl noch viele 
Kämpfe unter denen, die sich Christen nennen, auslösen wird. Wenn man alle 
Opfer unserer durch Geld und Besitz geprägten Gesellschaft zusammenzählt, 
kommt man zu einer erschreckenden Zahl von Menschen, die die Kirche ent- 
decken muß als Arme, für die sie gesandt ist. Angesichts dieser Perspektiven 
kommt Franz von Assisi eine exemplarische Bedeutung zu. 

Wie gesagt, ist auch von den Armen zu reden: Wer einmal Armut gesehen 
hat, etwa in den Favelas von Rio, kann nur mit einem schlechten Gewissen zu 
diesem Thema sprechen. Armut ist zunächst ein Übel, ein Mangel an allem 
Lebensnotwendigen: ein Mangel an Beziehung, ein Mangel an Gütern, ein 
Mangel an Entscheidung, an Sprache, an Bewußtsein, an Sinn, kurz: an allem, 
was das Leben wertvoll macht. Angesichts dieser Tatsache ist die Armut •ein 
Übel, das den Menschen beleidigt und das Gott nicht will", und auch der 
Reichtum ist ein •Übel, das den Menschen entmenschlicht und das Gott nicht 
will" (L. Boff). In diesem Kontext kann Theologie der Armut, also ein Spre- 
chen über die Armut in der Perspektive Gottes, nur die Verurteilung der Ar- 
mut sein, eine Anprangerung des Elends, die Provozierung der reichen Men- 
schen, Völker, Länder. 

Nun gibt es in der christlichen Tradition von jeher die Tendenz zur freiwilli- 
gen Armut, für die Franz von Assisi so etwas wie ein Patriarch ist, eine Ten- 
denz, die in der Armut selbst einen Wert sieht, den man wählt. Dazu müssen 
zwei Dinge gesagt werden: 



Anton Rotzetter 254 

1. Diese freiwillige Armut war geschichtlich immer mit den gesellschaftlichen 
Formen der Armut innerlich verbunden. Man hat da nicht getrennt, wie man 
das leider in den letzten Jahrzehnten und Jahrhunderten gemacht hat; damit 
hat die freiwillige Armut ihren inneren Sinn verloren und wurde zur Frage 
kleinlicher Selbstbespiegelung eines dahinplätschernden Ordenslebens. 

2. Die freiwillige Armut ist der gesellschaftlichen Armut immer um Milchstra- 
ßen entfernt. Franz von Assisi hat in seiner radikalen Armut einen inneren 
Sinn gesehen, eine Perspektive für sein Leben. Gerade diese Dimension fällt 
in der gesellschaftlich bedingten Armut völlig aus. Diese Armut ist sinnlos, 
ohne Perspektive, und das ist die eigentliche Armut, die Armut hinter der 
Armut. Der freiwillig Arme ist diesbezüglich der unendlich Reiche. Man 
vergleiche dazu etwa die Erfahrungen und Einsichten, welche der französi- 
sche Kapuziner B. Charlemagne1 in einem radikalen Leben mit den Armen 
gewonnen hat. 

Unter diesen Voraussetzungen sind die folgenden Gedanken zu sehen. 

Die Abwendung von der Stadt Assisi und die Zuwendung zu den Armen und 
Aussätzigen 

Franz von Assisi beschreibt in seinem Testament die Geschichte seines neuen 
Lebens wie folgt: 

So hat der Herr mir, dem Bruder Franziskus, gegeben, das Leben der 
Buße zu beginnen: denn als ich in Sünden war, kam es mir sehr bitter vor, 
Aussätzige zu sehen, und der Herr selbst hat mich unter sie geführt, und 
ich habe ihnen Barmherzigkeit erwiesen. Und da ich fortging von ihnen, 
wurde mir das, was mir bitter vorkam, in Süßigkeit der Seele und des 
Leibes verwandelt. Und danach hielt ich eine Weile inne und verließ die 
Welt (= saeculum). (Test 1-3)2 

Mit anderen Worten: Die Verunsicherung, die Franz von Assisi erlebt, ge- 
schieht zunächst nicht durch das Evangelium. Daß das etwas mit Gott zu tun 
hat, entdeckt er erst im Rückblick. Die entscheidende Wandlung seines Le- 
bens ist das Ergebnis einer Begegnung mit den Aussätzigen. 

Hier muß nun von der Stadt Assisi gesprochen werden oder vom •saecu- 
lum", einer ganz bestimmten, durch konkrete Wertvorstellungen geprägten 
und von sozialen Regeln geleiteten Welt. 

Die mittelalterliche Stadt kann man sich am besten in einem Modell konzen- 
trischer Kreise denken: Im innersten Kreis leben die Mächtigsten und Reich- 

1 Benoit Charlemagne, Ein Kamel im Nadelöhr, Düsseldorf 1981. 
2 Die Zitation erfolgt in der üblich gewordenen Weise: Test = Testament; TestSien = Testament 
von Siena (Entwurf); NbReg = Nicht bullierte Regel; Off = Passionsoffizium; Sonn = 
Sonnengesang. Die jeweils dahinter genannte Zahl gibt die Versnummer an. 



Franz von Assist und die Kirche der Armen 255 

sten; je weiter man sich vom Stadtkern entfernt, um so ärmer, unbedeutender 
ist man. Im äußersten Teil der Stadt leben jene, die man gar nicht mehr regi- 
striert: die Fahrenden, Fremden, Pilger, Prostituierten, Nichtseßhaften, Bett- 
ler ... Und außerhalb der Stadt, in einiger Entfernung: die Aussätzigen, die 
Namen- und Gesichtslosen, welche für die Stadt Tote sind. Um es weniger 
strukturell zu sehen, könnte man sagen: Die Stadt versteht sich als bestimmte 
Sinngemeinschaft, als Gemeinschaft, die im Macht- und Besitzgewinn ihren 
Sinn erlebt. Die Menschen streben darum von außen nach innen. Die Familie 
Bernardone hat es geschafft: Wenn man sich den Ort vor Augen führt, wo man 
das Geburtshaus des Heiligen zeigt, wird es offensichtlich: Es ist ganz nahe an 
der Piazza, beinahe im Zentrum. Die frühen franziskanischen Gründungen wer- 
den hingegen am Rand der Städte errichtet. 

Hinzu kommt nun, daß sich in einem allmählichen Prozeß die ökonomische 
Basis der Stadt, wie in ganz Europa, verändert hat, ein Faktum, welches nicht 
nur die Tendenzen dieser Sinngemeinschaft Assisi verstärkt, sondern einen 
Franz von Assisi erst möglich bzw. verständlich macht. Man nennt diese Ver- 
änderung die •kommerzielle Revolution". Sie besteht wesentlich im Übergang 
von der Tausch- zur Geldwirtschaft. Da sich Geld anhäufen läßt und da es - 
wenigstens damals noch - eine gewisse Stabilität aufweist, kommt die Hab- 
sucht über die Menschen: Die Verstädterung Europas und die Zunahme des 
Anteils der Armen, die am Existenzminimum leben müssen (vielfach bis zu 80 
Prozent), ist die Folge, ebenso wie die Entmenschlichung des Menschen, der 
oft als bloße Arbeitskraft gebraucht oder eben nicht gebraucht wird und dem 
man nach Belieben den Lohn geben kann oder nicht. So ist es nicht erstaunlich, 
daß in den Lebensbeschreibungen des hl. Franz in allen möglichen Zusam- 
menhängen von Kindheit an von Bettlern die Rede ist. 

In seinem Testament beschreibt nun Franziskus sein Leben als eine Ent- 
scheidung gegen die Stadt Assisi, gegen die Gesellschaft, könnten wir auch sa- 
gen. Er will nichts mehr gemein haben mit den perversen Sinnvorstellungen 
seiner Vaterstadt. Die Aussätzigen haben ihn verunsichert, er bleibt dann ein 
wenig stehen und vollzieht - wie das Volk Israel - den Auszug aus Ägypten, 
den Exodus aus der Stadt. Fortan wird er sich den Aussätzigen zuwenden, er 
wird bei ihnen wohnen, sie pflegen, mit ihnen aus der gleichen Schüssel essen, 
mit einem von ihnen durch die Gegend ziehen, allen Brüdern vorschreiben, 
durch diese Schule der Demut zu gehen. Aber auch die anderen Opfer der 
Stadt werden zu seinen geliebten Brüdern. 

In seiner Regel schreibt er: 
Die Brüder sollen sich freuen, wenn sie mit gewöhnlichen und verachte- 
ten Leuten verkehren, mit Armen und Schwachen und Aussätzigen und 
Bettlern am Wege. Und wenn es notwendig wäre, mögen sie um Almo- 
sen gehen. (NbReg 9,2f) 



Anton Rotzetter 256 

Und im Testament: 

Und wenn uns einmal der Arbeitslohn nicht gegeben würde, so wollen 
wir zum Tisch des Herrn Zuflucht nehmen und Almosen erbitten von 
Tür zu Tür. (Test 22) 

In Leben und Arbeit, in Schicksal und Not hat sich Franziskus den Armen 
gleichgemacht. 

Das Evangelium und die Sozialform des christlichen Lebens 

Nachdem Franziskus die Stadt verlassen hatte und die Erfahrung eines Armen 
unter Armen gemacht hat, beginnt ihm auch das Evangelium Neues zu sagen. 
Er hat es sicher schon früher gehört, aber verstanden hat er es erst, als seine Er- 
fahrung mit den Armen mit dem Evangelium konvergierte. 

Hier müssen wir vor allem von zwei Texten sprechen, die für Franziskus ent- 
scheidend wurden: 

1. Die Aussendungsreden: Eines Tages feiert Franziskus im Kirchlein Maria 
von den Engeln, auch Portiuncula genannt, die heilige Messe mit. Die Aus- 
sendungsreden werden gelesen. Franziskus ruft aus: •Das ist es, was ich schon 
lange suche, das will ich von ganzem Herzen tun!" 

In einer inneren Entsprechung zum Evangelium entdeckt er die Lebensform 
der armen Wandercharismatiker der Urkirche, die Lebensform der Apostel 
und Jünger. 

Diese Lebensform ist vor allem durch zwei Dinge geprägt: 
- einmal durch die Konvergenz von Ziel und Weg: Man will das Reich Gottes, 

die Welt des Friedens, verkünden - und das kann man nur, wenn der Friede 
das eigene Herz bestimmt, wenn man in allem, was man erlebt, diesen Frie- 
den bewahrt und konsequent gewaltlos leben will. Man will den Armen die 
befreiende Botschaft verkünden, Aussätzige rein machen, Kranke heilen - 
und das kann man nur, wenn man den Armen ganz nahe ist, selber arm wird, 
sich begnügt mit dem Lebensnotwendigen in Nahrung und Kleidung. Als 
Barfüßer will man bei den Armen das Evangelium verkünden und bezeu- 
gen. 

- Und dann ist diese Lebensform geprägt durch Radikalität. Wir kennen die 
Forderungen aus den synoptischen Evangelien: Besitzlosigkeit, Familienlo- 
sigkeit: Wer nicht Haus, Hof, Frau und Kinder verläßt, ist meiner nicht wert 
(vgl. Lk 18,29), •verkaufe alles, was Du hast, und folge mir nach" (Lk 
18,22); auch Pietätlosigkeit: •Laß die Toten ihre Toten begraben" (Lk 
9,60). Diese Radikalität ist es, die in der Lebensgeschichte des hl. Franz 
greifbar wird. Ein Südtiroler Mitbruder, W. Egger, hat in seiner exegeti- 
schen Habilitationsschrift3 auf diese Parallelität hingewiesen: Hier sind die 

3 Wilhelm Egger, Nachfolge als Weg zum Leben. Chancen neuerer exegetischer Methoden, darge- 
legt an Mk 10,17-31, Klosterneuburg 1979; vgl. GuL 53, 1980, 312. 



Franz von Assisi und die Kirche der Armen 257 

gleichen soziologischen und psychologischen Gesetzmäßigkeiten festzustel- 
len, so daß sich die Lebensform der Apostel und die des Franziskus gegen- 
seitig erklären. 

Der 2. Text hat unmittelbar mit dieser Lebensform zu tun: die Geschichte von 
der erfolglosen Berufung eines reichen Jünglings (Mk 10). Die Geschichte 
kommt Franziskus wahrscheinlich zu Gesicht, als er zusammen mit seinen er- 
sten Brüdern in der Kirche S. Nicolo das Evangelium befragt. Wieder einmal 
wird diese Perikope geschichtsmächtig, wie im Laufe der Kirchengeschichte 
immer wieder: bei Antonius von Ägypten, der die damaligen Städte verläßt; 
bei Alexius, der als Bettler vor dem Haus seiner eigenen Familie unerkannt zu- 
rückbleibt; bei Petrus Waldes, dem reichen Kaufmann von Lyon, der alles zu- 
rückläßt, um das zu leben, was der reiche Jüngling versagt hat; und später in 
der Kirchengeschichte immer wieder. 

Nach W. Egger handelt es sich bei diesem Markustext um einen Werbetext: 
Aus der inzwischen etablierten Kirche, aus dem Kreis jener Christen also, die 
sich in Besitz, Familie, Ffäus, Stadt, Gesellschaft niedergelassen haben, sollen 
neue Jünger für die Lebensform der armen Wandercharismatiker gewonnen 
werden, eine Funktion, die dieser Text offensichtlich immer wieder erfüllt hat. 

Hier kommt eine zweite christliche Lebensform in den Blick. In der Bibel ist 
sie den armen Wandercharismatikern ganz offensichtlich nachgeordnet, denn 
es gibt kaum Spuren von ihr: das Haus in Betanien, jenes in Kafarnaum ... 

Ich füge hier eine theologische Folgerung ein: Die Kirche besteht konstitutiv 
aus diesen beiden Lebensformen. Wo die Kirche sich nicht bewußt macht, daß 
sie nicht in Besitz usw. aufgehen darf, hat sie ihr Gesicht bereits verloren - sie 
braucht um ihrer selbst willen die radikal Armen wie Franz von Assisi. Umge- 
kehrt: Ohne den Rückhalt in der Kirche, die aus langer Tradition lebt, verlören 
die armen Wandercharismatiker ihren Halt. Die Kirche muß also immer eine 
Offenheit zur Armut hin leben. 

Ich kehre zu Franziskus zurück. Festhalten möchte ich noch einmal, daß 
Franziskus das Evangelium erst versteht, nachdem er einen anderen sozialen 
Standpunkt eingenommen hat. Durch die Brille der Armen selbst entdeckt er 
das Evangelium. Darum ist nicht verwunderlich, daß er in die Regel aufnimmt, 
daß jeder Bruder dieses Evangelium wörtlich nehmen muß: Ein jeder muß al- 
les verkaufen und den Armen geben; erst dann kann er das Evangelium wirk- 
lich verstehen. 

Die Armut und die Demut Jesu Christi 

Es gibt für die neue Sinngemeinschaft, die Franz und seine Brüder in der Ge- 
meinschaft mit den Armen dieser Welt leben, ein neues Wort: die Armut und 
die Demut Christi. So heißt es in der •Nicht-bullierten Regel": 



Anton Rotzetter 258 

Alle Brüder sollen bestrebt sein, der Demut und Armut unseres Herrn 
Jesus Christus nachzufolgen ... Und sie dürfen sich nicht schämen und 
sollen daran denken, daß unser Herr Jesus Christus, der Sohn des leben- 
digen Gottes (Joh 11,27), des Allmächtigen, •sein Antlitz wie den härte- 
sten Felsen gemacht hat" (Jes 50,7) und sich nicht geschämt hat. Und er 
ist arm gewesen und ein Fremdling und hat von Almosen gelebt. (NbReg 
9,1.4f) 

In einem Weihnachtspsalm faßt Franziskus auf einmalige Weise zusammen, 
was ihn bewegt: am Straßenrand geboren, in einen Futtertrog gelegt, weil in 
der Herberge kein Platz war (Off 15,7). Hier kommt es m. E. zu einer Gottes- 
verkündigung, die wir in ihrem revolutionären Gehalt erst noch begreifen müs- 
sen: Gott ist nicht da zu suchen, wo alles organisiert und institutionalisiert, ge- 
plant und verplant ist, sondern buchstäblich am Straßenrand. Gott ist nicht 
dort zu suchen, wo alles schön geordnet und sauber ist, sondern dort, wo Men- 
schen in tierischen Verhältnissen geboren werden, leben und sterben müssen. 
Gott ist nicht dort zu suchen, wo die Reichen und Mächtigen das Sagen haben, 
sondern am Rand, bei jenen, welche man hinausgetrieben hat. Auch der Brief 
an die Gläubigen enthält in seinem Prolog einen Gedanken, den wir immer 
noch nicht ausgelotet haben: Jesus hat das Fleisch unserer Menschlichkeit und 
Gebrechlichkeit angenommen, die Armseligkeiten unserer Existenz: die To- 
desverfallenheit, die Schuld, das Elend ... Hier ist das Wort Fleisch zu unter- 
streichen: Gott erscheint gerade in jenen Dimensionen, in denen der Mensch 
die Nase rümpft. 

Mir scheint, daß die Kirche sich wieder auf ihre Verkündigung besinnen 
muß, und zwar sowohl in der Wort- als auch in der Tatverkündigung. Statt wie 
•die Juden" in Richtung Allmacht zu starren, muß die Kirche die Demut Got- 
tes verkünden, und statt wie die •Griechen" alles von der Vernunft zu erwar- 
ten, muß sie wieder die Torheit Gottes in Krippe und Kreuz verkünden. Bei 
Franz von Assisi wurde solche Verkündigung auf faszinierende Weise greifbar. 

Die Option für die Armen 

Man spricht heute - vor allem seit den Beschlüssen der südamerikanischen Bi- 
schofskonferenzen in Medellin und Puebla4 - von der vorrangigen Option für 
die Armen. Auch hierzu gibt es von Franz von Assisi her einiges zu sagen. 

Selbstverständlich ist bei ihm nicht das heutige Vokabular vorhanden, auch 
sagt er es nicht reflex, sondern mit einer gewissen Selbstverständlichkeit, die 
der Kirche abhanden gekommen ist, obwohl diese Option eigentlich immer 

4 2. Vollversammlung des Lateinamerikanischen Episkopats 1969 in Medellin; 3. Vollversamm- 
lung des Lateinamerikanischen Episkopats 1979 in Puebla. 



Franz von Assisi und die Kirche der Armen 259 

wieder im Laufe der Kirchengeschichte greifbar wurde. So etwa in jenem Re- 
gelkommentar Hildemars, in dem ein Satz steht, den man an alle Türen zur 
theologischen Fakultät schreiben sollte: •In mente debet praeponi pauper di- 
viti - im Geist muß der Arme dem Reichen vorangestellt werden." So etwas 
wird greifbar, wenn wir die große Bußpredigt lesen, welche Franziskus an die 
Kirche richtet: 

Und alle, die in der heiligen, katholischen und apostolischen Kirche Gott 
dem Herrn dienen wollen, und alle folgenden Stände: die Priester, Dia- 
kone, Subdiakone ... und alle Kleriker, alle Ordensmänner und Ordens- 
frauen, alle Konversen und Kinder5, die Armen und Notleidenden, die 
Könige und Fürsten, die Arbeiter und Bauern, die Knechte und die Her- 
ren, Männer und Frauen, alle Unmündigen, Heranwachsenden, Er- 
wachsenen und Greise, Gesunde und Kranke, alle Kleinen und Großen 
... bitten wir Minderen Brüder alle, •wir unnützen Knechte", demütig 
und flehen sie an, wir möchten doch alle im wahren Glauben ausharren. 
(NbReg 23,7) 

Wenn wir also genau hinhören, stellen wir fest, wie behutsam und ehrfürchtig 
Franziskus meistens den Armen und Kleinen einen Vorrang gibt, wie er hier 
eine gedankliche Entscheidung getroffen hat, die er im Leben auch mit allen 
Konsequenzen gelebt hat. 

In diesem Zitat fällt noch etwas auf: Franziskus definiert die Kirche nicht als 
Machtpotential, sondern als Dienstgefüge. Zwar läßt er Papst und Bischöfe 
aus, wegen Gründen, die aus dem Text selbst nicht ersichtlich und jetzt auch 
nicht zu erläutern sind; aber alle Stände, die Franziskus nennt, sind in der Ka- 
tegorie des Dienens miteinander verbunden. Kirche soll sich also als macht- 
und herrschaftsfreier Raum verstehen, in denen der höchste Gott in großer 
Demut (vgl. Sonn) gefeiert und der allmächtige Gott nur in der Erfahrung des 
Dienens (vgl. Sonn) greifbar wird. Eine Einsicht, die bis heute noch auf ihre 
Erfüllung wartet. 

In diesem Zusammenhang möchte ich aufmerksam machen auf eine frühe 
Schrift aus dem Bereich der franziskanischen Spiritualität, nach den deutschen 
Forschern unisono auf 1227, also in das Jahr nach dem Tod des Heiligen, da- 
tiert: Der Bund des heiligen Franz mit der Herrin Armut. 

In dieser Schrift wird der Armut unter allen Grundhaltungen des Christen 
eine Praerogative, ein Vorrang, zuerkannt. Sie ist nicht nur das Wesen des 
Menschen, wie er aus der Schöpferhand Gottes hervorging: Der Mensch hatte 
nichts zu eigen, sondern gehörte ganz Gott. Sie ist auch die Braut Christi: Chri- 
stus war in Leben und Tod - bis in die Nacktheit des Kreuzes hinein - der Ar- 

5 Hier wird ein mittelalterlicher Brauch angesprochen, nach dem man oft die Kinder vom Kindbett 
weg in die Klöster gegeben hatte. 



Anton Rotzetter 260 

mut vermählt. Darum ist sie auch die Voraussetzung für das Heil des Men- 
schen. Sie ist, weil sie Braut Christi ist, die Herrin der Christen, der man in un- 
bedingter Treue, in der Atmosphäre personaler Hingabe ergeben sein muß 
(vgl. TestSien). Sie ist das Fundament, auf dem jede kirchliche Existenz auf- 
ruht. 

Wir dürfen daraus schließen: Wenn sich die Kirche nicht zur Option für die 
Armut als Grundhaltung und für die Armen als Adressaten ihrer Verkündi- 
gung und ihres Lebens durchringt, dann verliert sie von einem franziskani- 
schen Standpunkt aus ihr Gesicht. 

Sprachanalytische Erkenntnisse zum Phänomen Armut 

Wenn Kirche notwendig Kirche der Armen sein muß, muß freilich der Blick 
geschult werden für die vielfältigen Formen der Armut. Eine Hilfe dazu kann 
sein, wenn wir bedenken, in welchen Zusammenhängen der mittelalterliche 
Mensch, auch Franz von Assisi, die Armut sah. Deswegen beschreibe ich nun 
einige sprachliche Bezugsfelder bzw. Gegensatzbegriffe. 

Armut erscheint oft als Gegensatz zu •Ritter" und •Soldat" (= bellatores). 
Die Armen, auf deren Seite Gott und also auch Franziskus steht, sind jene, die 
keine Waffen haben, die wehrlos den militärischen Mächten gegenüberstehen 
und oft deren Opfer sind. 

Armut ist zweitens ein Gegensatz zu •Reichtum". Gerade das Zeitalter, in 
dem Franziskus lebt, ist von diesem Gegensatz geprägt. Die kommerzielle Re- 
volution hat den größten Teil der Bevölkerung an den Rand gedrängt, ins 
Elend und in die Not. Die Armen, auf deren Seite Gott und also auch Franzis- 
kus steht, sind jene, welche durch die Macht des Geldes und die wirtschaftli- 
chen Interessen benachteiligt sind und die man nur allzu gerne der Investition, 
der Expansion, dem Kapital opfert. 

Drittens ist Armut als Gegensatz zu •Macht" zu sehen. Die Armen, auf de- 
ren Seite Gott und also auch Franziskus steht, sind also jene, die nichts zu sagen 
haben und die von den EntScheidungsprozessen ausgeschlossen sind, die ohn- 
mächtig dem gegenüberstehen, was über sie verfügt wird. 

Armut ist viertens ein Gegensatz zu •Bürgern". Die Armen, auf deren Seite 
Gott und also auch Franziskus steht, sind die Fremden, die Gastarbeiter, jene, 
die nur soviel Rechte haben, wie man ihnen zugesteht, jene, die man herbei- 
ruft, wenn man sie braucht, die man vertreibt nach Lust und Laune. 

Fünftens ist Armut ein Gegensatz zu •Adel". Wenngleich dieses Bezugsfeld 
heute nicht mehr die gleiche Realität besitzt, ist es doch nicht ohne Bedeutung. 
Die Armen, auf deren Seite Gott und also auch Franziskus steht, sind demnach 
jene, die kein Ansehen haben, deren Namen man am liebsten verschweigt: das 
niedere Volk, die Ungebildeten, Mongoloiden, Kriminellen, Prostituierten ... 



Franz von Assist und die Kirche der Armen 261 

Als sechstes Bezugsfeld von Armut ist •Gesundheit" zu nennen. Die Armen, 
auf deren Seite Gott und also auch Franziskus steht, sind jene, die seelisch, gei- 
stig und körperlich krank sind. 

Als siebtes Bezugsfeld von Armut erscheint immer wieder auch •verheiratet 
sein" bzw. •gute Eltern haben". Die Armen, auf deren Seite Gott und also auch 
Franziskus steht, sind jene, die keinen sozialen Rückhalt haben, die Bezie- 
hungslosen und Ungeliebten: die Verwitweten, Geschiedenen, Verwaisten ... 

An und für sich gäbe es noch viele Aspekte, welche aus den Schriften und aus 
dem Leben des hl. Franz zu einer Theologie der Armut beigetragen werden 
könnten. 

Da ist einmal ein Beitrag zur Schöpfungstheologie: Für Franziskus ist Armut 
wesentlich auch Seinsarmut, d. h. wir sind als Geschöpfe nicht aus uns selbst, 
sondern aus Gott, verdanken unsere ganze Existenz, alles, was wir sind und 
haben, dem Schöpfer. 

Dann ist ein Beitrag zur Theologie der Sünde zu erwähnen: Für Franziskus 
ist alle Sünde Aneignung, appropriatio, d. h. man schreibt sich zu, was Gott 
gehört. 

Drittens wäre ein Beitrag zur Christologie zu erläutern: der expropriierte 
Christus, der arme und demütige Gott. 

Daraus folgt viertens ein Beitrag für die Soteriologie: Durch die Entäuße- 
rung sind die Menschen erlöst. 

Fünftens ist auf einen Beitrag zur Caritaswissenschaft hinzuweisen: Die Lie- 
be, die Gott zu uns Menschen hat, muß als Motiv so stark werden, daß sie sämt- 
liche Verhältnisse ändert. Franziskus spricht auch ganz ausdrücklich von ei- 
nem durch Christus erworbenen Recht der Armen. Auch auf dieser Linie be- 
wegt sich die Vorstellung, daß die Menschen alle in der •mensa domini"6 ver- 
bunden sind, gesellschaftlich und weltweit eine Tischgemeinschaft sind. 

Sechstens könnte etwas für die Friedensbemühung erwähnt werden: Fran- 
ziskus ist der Überzeugung, daß die Friedlosigkeit der Menschen sehr viel mit 
den Besitzverhältnissen zu tun hat. Deswegen will er für sich und seine Brüder 
auf allen Besitz lieber verzichten. 

Vieles gäbe es noch zu berichten bzgl. einer Theologie der Armut. Ich be- 
schränke mich auf den ekklesiologischen Aspekt, demzufolge man eigentlich 
sagen müßte: 

extra paupertatem nulla ecclesia 
- außerhalb der Armut keine Kirche! 

6 Bei der Priesterweihe und auch bei der Profeß verlangt es das Kirchenrecht, daß der Versor- 
gungsanspruch (wovon man lebt) als gesichert aufgezeigt wird, z. B. eine Pfründe, oder •mensa 
episcopi", •der Tisch, also das Vermögen des Bischofs", oder auch •titulus paupertatis", •der An- 
spruch der Armut"; daran anklingend: •mensa domini", d. h. Tischgemeinschaft mit dem Herrn. 




