Anton Rotzetter 252

lebte. Doch im gemeinsamen Gebet vor Gott kann eine Gemeinschaft die
Kraft erfahren, mit ihren Problemen zu leben. ,,Kloster*, so schreibt Henry M.
Nouwen, ,,baut man nicht, um Probleme zu l6sen, sondern um Gott aus den
Problemen heraus zu loben.“4 Wenn eine Gemeinschaft Gott lobt trotz der
Schwierigkeiten, die sie miteinander hat, dann jubelt sie sich nicht kiinstlich
hoch, sondern sie driickt ihren Glauben aus, daB Gott, der die Welt erschaffen
hat und sie trigt, auch ihre Probleme zu 16sen und zu tragen vermag. Und so
wird ein Gemeinschaftsleben auf Dauer erméglicht. Fine Gemeinschaft, die
Gott lobt und der Liebe zu Christus nichts vorzieht, ist nicht besser als die an-
deren menschlichen Gemeinschaften; aber sie kann menschliches Miteinan-
der-Leben trotz aller Spannungen und Zerreiproben durchhalten. Der Blick
auf Gott eint sie und 148t sie die eigenen Probleme von einer anderen Warte
aus betrachten. Sie steht nicht unter dem Druck, alle Probleme 16sen zu miis-
sen; vor Gott kann sie auch mit ihren Problemen leben — gelassen, vertravend,
mit einem Humor, der sich selbst vor Gott nicht so wichtig nimmt, der in der
Gegenwart Gottes Distanz zu sich und seinen Problemen bekommt und so
allein fahig ist, in unserer unvollkommenen Welt menschlich miteinander zu
leben.

4 Ich horte auf die Stille, Freiburg 31979, 199.

Franz von Assisi und die Kirche der Armen*

Anton Rotzetter, Schwyz

Von alters her verbindet sich die geschichtliche Personlichkeit des Franz von
Assisi mit der sozialen Wirklichkeit Armut, wie schon der Name »il poverello*
anzeigt: Franz von Assisi und Armut gehdren zusammen.

In der Spiritualitit des Heiligen lassen sich viele andere Gesichtspunkte auf-
zeigen, die an sich ohne diesen Aspekt Armut erklirbar sind. Ich habe sie bis-
her immer zusammengefaBt in fiinf Punkten:

1. Das Evangelium als befreiende Botschaft ist der Sinn seines Lebens: extra

Evangelium nulla salus — auBerhalb des Evangeliums kein Heil!

2. Die briiderliche Gemeinschaft ist fiir Franz von Assisi der stindige Ort sei-
nes Lebens: extra fraternitatem nulla vita — anBerhalb der Briiderlichkeit
kein Leben!

* Vortrag an der Katholischen Universitit Eichstitt am 18. Januar 1983.



Franz von Assisi und die Kirche der Armen 253

3. Das Ziehen durch die Welt, der missionarische Drang, der alle Grenzen
iibersteigt und keinen Konflikt scheut, ist in Aktion und Kontemplation von
kaum einzugrenzender Dynamik: extra mundum nulla pax — auerhalb der
Welt kein Friede!

4. Die Kirche als Heimat, als Nihrboden ist die conditio sine qua non, die un-
iiberspringbare Bedingung seines Lebens: extra ecclesiam nulla experientia
Dei — auBerhalb der Kirche keine Gotteserfahrung!

Und dann eben 5. die Armut. .

Von jedem einzelnen Element miilte nun gesagt werden, daB es die jeweils

anderen vier innerlich bestimmt. So kann man sich denn durchaus auf einen

Aspekt des hl. Franz beschrianken und doch vom ganzen Franziskus sprechen.
Doch nicht nur von Franz von Assisi soll hier die Rede sein, sondern auch

von der Kirche und von den Armen:

Vonder Kirche: Seit dem 11. Vatikanischen Konzil ist ein groes Ahnen iliber
die Christenheit gekommen, daB die Kirche und die Armen notwendig zu-
sammengehéren; daf die Kirche nicht Kirche sein kann, wenn sie nicht Kirche
der Armen ist. Und daB die Armen dieser Welt nicht wirklich Hoffnung fassen
koénnen, wenn sie nicht in der Kirche ihren Halt haben. Man braucht kein Pro-
phet zu sein, um zu sagen, daB die ZerreiBprobe, die in Lateinamerika bereits
in vollem Gange ist, auch den Kirchen Europas bevorsteht und wohl noch viele
Kimpfe unter denen, die sich Christen nennen, auslésen wird. Wenn man alle
Opfer unserer durch Geld und Besitz gepragten Gesellschaft zusammenzahlt,
kommt man zu einer erschreckenden Zahl von Menschen, die die Kirche ent-
decken muB als Arme, fiir die sie gesandt ist. Angesichts dieser Perspektiven
kommt Franz von Assisi eine exemplarische Bedeutung zu.

Wie gesagt, ist auch von den Armen zu reden: Wer einmal Armut gesehen
hat, etwa in den Favelas von Rio, kann nur mit einem schlechten Gewissen zu
diesem Thema sprechen. Armut ist zuniichst ein Ubel, ein Mangel an allem
Lebensnotwendigen: ein Mangel an Beziehung, ein Mangel an Giitern, ein
Mangel an Entscheidung, an Sprache, an BewuBtsein, an Sinn, kurz: an allem,
was das Leben wertvoll macht. Angesichts dieser Tatsache ist die Armut ,,ein
Ubel, das den Menschen beleidigt und das Gott nicht will“, und auch der
Reichtum ist ein ,,Ubel, das den Menschen entmenschlicht und das Gott nicht
will“ (L. Boff). In diesem Kontext kann Theologie der Armut, also €in Spre-
chen iiber die Armut in der Perspektive Gottes, nur die Verurteilung der Ar-
mut sein, eine Anprangerung des Elends, die Provozierung der reichen Men-
schen, Volker, Linder.

Nun gibt es in der christlichen Tradition von jeher die Tendenz zur freiwilli-
gen Armut, fiir die Franz von Assisi so etwas wie ein Patriarch ist, eine Ten-
denz, die in der Armut selbst einen Wert sicht, den man wahlt. Dazu miissen
zwei Dinge gesagt werden:



Anton Rotzetter 254

1. Diese freiwillige Armut war geschichtlich immer mit den gesellschaftlichen
Formen der Armut innerlich verbunden. Man hat da nicht getrennt, wie man
das leider in den letzten Jahrzehnten und Jahrhunderten gemacht hat; damit
hat die freiwillige Armut ihren inneren Sinn verloren und wurde zur Frage
kleinlicher Selbstbespiegelung eines dahinplitschernden Ordenslebens.

2. Die freiwillige Armut ist der gesellschaftlichen Armutimmer um Milchstra-
Ben entfernt. Franz von Assisi hat in seiner radikalen Armut einen inneren
Sinn gesehen, eine Perspektive fiir sein Leben. Gerade diese Dimension fillt
in der gesellschaftlich bedingten Armut véllig aus. Diese Armut ist sinnlos,
ohne Perspektive, und das ist die eigentliche Armut, die Armut hinter der
Armut. Der freiwillig Arme ist diesbeziiglich der unendlich Reiche. Man
vergleiche dazu etwa die Erfahrungen und Einsichten, welche der franzsi-
sche Kapuziner B. Charlemagne! in einem radikalen Leben mit den Armen
gewonnen hat.

Unter diesen Voraussetzungen sind die folgenden Gedanken zu sehen.

Die Abwendung von der Stadt Assisi und die Zuwendung zu den Armen und
Aussitzigen :

Franz von Assisi beschreibt in seinem Testament die Geschichte seines neuen

Lebens wie folgt:
So hat der Herr mir, dem Bruder Franziskus, gegeben, das Leben der
BuBe zu beginnen: denn als ich in Siinden war, kam es mir sehr bitter vor,
Aussitzige zu sehen, und der Herr selbst hat mich unter sie gefiihrt, und
ich habe ihnen Barmherzigkeit erwiesen. Und da ich fortging von ihnen,
wurde mir das, was mir bitter vorkam, in SiiBigkeit der Seele und des
Leibes verwandelt. Und danach hielt ich eine Weile inne und verlie8 die
Welt (= saeculum). (Test 1-3)2

Mit anderen Worten: Die Verunsicherung, die Franz von Assisi erlebt, ge-

schieht zunéchst nicht durch das Evangelium. DaB das etwas mit Gott zu tun

hat, entdeckt er erst im Riickblick. Die entscheidende Wandlung seines Le-

bens ist das Ergebnis einer Begegnung mit den Aussitzigen.

Hier muB nun von der Stadt Assisi gesprochen werden oder vom ,,saecu-
lum*“, einer ganz bestimmten, durch konkrete Wertvorstellungen geprigten
und von sozialen Regeln geleiteten Welt.

Die mittelalterliche Stadt kann man sich am besten in einem Modell konzen-
trischer Kreise denken: Im innersten Kreis leben die Michtigsten und Reich-

1 Benoit Charlemagne, Ein Kamel im Nadeléhr, Diisseldorf 1981.

2 Die Zitation erfolgt in der iiblich gewordenen Weise: Test = Testament; TestSien = Testament
von Siena (Entwurf); NbReg = Nicht bullierte Regel; Off = Passionsoffizium; Sonn =
Sonnengesang. Die jeweils dahinter genannte Zahl gibt die Versnummer an.



Franz von Assisi und die Kirche der Armen 255

sten; je weiter man sich vom Stadtkern entfernt, um so drmer, unbedeutender
ist man. Im duBersten Teil der Stadt leben jene, die man gar nicht mehr regi-
striert: die Fahrenden, Fremden, Pilger, Prostituierten, NichtseBhaften, Bett-
ler ... Und auBerhalb der Stadt, in einiger Entfernung: die Aussétzigen, die
Namen- und Gesichtslosen, welche fiir die Stadt Tote sind. Um es weniger
strukturell zu sehen, konnte man sagen: Die Stadt versteht sich als bestimmte
Sinngemeinschaft, als Gemeinschaft, die im Macht- und Besitzgewinn ihren
Sinn erlebt. Die Menschen streben darum von auBen nach innen. Die Familie
Bernardone hat es geschafft: Wenn man sich den Ort vor Augen fiihrt, wo man
das Geburtshaus des Heiligen zeigt, wird es offensichtlich: Es ist ganz nahe an
derPiazza, beinahe im Zentrum. Die frithen franziskanischen Griindungen wer-
den hingegen am Rand der Stidte errichtet.

Hinzu kommt nun, daB sich in einem allmihlichen ProzeB die 6konomische
Basis der Stadt, wie in ganz Europa, verdndert hat, ein Faktum, welches nicht
nur die Tendenzen dieser Sinngemeinschaft Assisi verstdrkt, sondern einen
Franz von Assisi erst méglich bzw. verstindlich macht. Man nennt diese Ver-
dnderung die ,,kommerzielle Revolution®. Sie besteht wesentlich im Ubergang
von der Tausch- zur Geldwirtschaft. Da sich Geld anhédufen 1468t und da es —
wenigstens damals noch — eine gewisse Stabilitdt aufweist, kommt die Hab-
sucht iiber die Menschen: Die Verstddterung Europas und die Zunahme des
Anteils der Armen, die am Existenzminimum leben miissen (vielfach bis zu 80
Prozent), ist die Folge, ebenso wie die Entmenschlichung des Menschen, der
oft als bloBe Arbeitskraft gebraucht oder eben nicht gebraucht wird und dem
man nach Belieben den Lohn geben kann oder nicht. So ist es nicht erstaunlich,
daB in den Lebensbeschreibungen des hl. Franz in allen méglichen Zusam-
menhingen von Kindheit an von Bettlern die Rede ist.

In seinem Testament beschreibt nun Franziskus sein Leben als eine Ent-
scheidung gegen die Stadt Assisi, gegen die Gesellschaft, konnten wir auch sa-
gen. Er will nichts mehr gemein haben mit den perversen Sinnvorstellungen
seiner Vaterstadt. Die Aussétzigen haben ihn verunsichert, er bleibt dann ein
wenig stehen und vollzieht — wie das Volk Israel — den Auszug aus Agypten,
den Exodus aus der Stadt. Fortan wird er sich den Aussitzigen zuwenden, er
wird bei ihnen wohnen, sie pflegen, mit ihnen aus der gleichen Schiissel essen,
mit einem von ihnen durch die Gegend ziehen, allen Briidern vorschreiben,
durch diese Schule der Demut zu gehen. Aber auch die anderen Opfer der
Stadt werden zu seinen geliebten Briidern.

In seiner Regel schreibt er:

Die Briider sollen sich freuen, wenn sie mit gewohnlichen und verachte-
ten Leuten verkehren, mit Armen und Schwachen und Aussétzigen und
Bettlern am Wege. Und wenn es notwendig wire, mogen sie um Almo-
sen gehen. (NbReg 9,2f)



Anton Rotzetter 256

Und im Testament:
Und wenn uns einmal der Arbeitslohn nicht gegeben wiirde, so wollen
wir znm Tisch des Herrn Zuflucht nehmen und Almosen erbitten von
Tiir zu Tiir. (Test 22)
In Leben und Arbeit, in Schicksal und Not hat sich Franziskns den Armen
gleichgemacht.

Das Evangelium und die Sozialform des christlichen Lebens

Nachdem Franziskus die Stadt verlassen hatte und die Erfahrung eines Armen

unter Armen gemacht hat, beginnt ihm auch das Evangelinm Neues zn sagen.

Er hat es sicher schon frither gehort, aber verstanden hat er es erst, als seine Er-

fahrung mit den Armen mit dem Evangelium konvergierte.

Hier miissen wir vor allem von zwei Texten sprechen, die fiir Franziskus ent-
scheidend wurden:

1. Die Aussendungsreden: Eines Tages feiert Franziskns im Kirchlein Maria

von den Engeln, auch Portiuncula genannt, die heilige Messe mit. Die Aus-

sendnngsreden werden gelesen. Franziskus ruft ans: ,,Das ist es, was ich schon
lange suche, das willich von ganzem Herzen tun!“

In einer inneren Entsprechung znm Evangelium entdeckt er die Lebensform
der armen Wandercharismatiker der Urkirche, die Lebensform der Apostel

‘und Jiinger.

Diese Lebensform ist vor allem durch zwei Dinge geprigt:

— einmal durch die Konvergenz von Ziel und Weg: Man will das Reich Gottes,
die Welt des Friedens, verkiinden — und das kann man nar, wenn der Friede
das eigene Herz bestimmt, wenn man in allem, was man erlebt, diesen Frie-
den bewahrt nnd konsequent gewaltlos leben will. Man will den Armen die
befreiende Botschaft verkiinden, Aussitzige rein machen, Kranke heilen —
und das kann man nur, wenn man den Armen ganz nahe ist, selber arm wird,
sich begniigt mit dem Lebensnotwendigen in Nahrung und Kleidung. Als
Barfiiler will man bei den Armen das Evangeliom verkiinden und bezeu-
gen.

— Und dann ist diese Lebensform geprégt durch Radikalitit. Wir kennen die
Forderungen aus den synoptischen Evangelien: Besitzlosigkeit, Familienlo-
sigkeit: Wer nicht Hans, Hof, Fran und Kinder verli8t, ist meiner nicht wert
(vgl. Lk 18,29), ,verkaufe alles, was Du hast, und folge mir nach* (Lk
18,22); auch Pietitlosigkeit: ,,LaB8 die Toten ihre Toten begraben (Lk
9,60). Diese Radikalitit ist es, die in der Lebensgeschichte des hl. Franz
greifbar wird. Ein Siidtiroler Mitbruder, W. Egger, hat in seiner exegeti-
schen Habilitationsschrift® anf diese Parallelitit hingewiesen: Hier sind die

3 Wilhelm Egger, Nachfolge als Weg zum Leben. Chancen neuerer exegetischer Methoden, darge-
legt an Mk 10,17-31, Klosterneuburg 1979; vgl. GuL 53, 1980, 312.



Franz von Assisi und die Kirche der Armen 257

gleichen soziologischen und psychologischen GesetzmiBigkeiten festzustel-
len, so daB sich die Lebensform der Apostel und die des Franziskus gegen-
seitig erklaren.

Der 2. Text hat unmittelbar mit dieser Lebensform zu tun: die Geschichte von
der erfolglosen Berufung eines reichen Jiinglings (Mk 10). Die Geschichte
kommt Franziskus wahrscheinlich zu Gesicht, als er zusammen mit seinen er-
sten Briidern in der Kirche S. Nicolo das Evangelium befragt. Wieder einmal
wird diese Perikope geschichtsmichtig, wie im Laufe der Kirchengeschichte
immer wieder: bei Antonius von Agypten, der die damaligen Stidte verlift;
bei Alexius, der als Bettler vor dem Haus seiner eigenen Familie unerkannt zu-
riickbleibt; bei Petrus Waldes, dem reichen Kaufmann von Lyon, der alles zu-
riicklaBt, um das zu leben, was der reiche Jingling versagt hat; und spiter in
der Kirchengeschichte immer wieder.

Nach W. Egger handelt es sich bei diesem Markustext um einen Werbetext:
Aus der inzwischen ctablierten Kirche, aus dem Kreis jener Christen also, die
sich in Besitz, Familic, Haus, Stadt, Gesellschaft niedergelassen haben, sollen
neue Jiinger fiir die Lebensform der armen Wandercharismatiker gewonnen
werden, eine Funktion, die dieser Text offensichtlich immer wieder erfiillt hat.

Hier kommt eine zweite christliche Lebensform in den Blick. In der Bibel ist
sie den armen Wandercharismatikern ganz offensichtlich nachgeordnet, denn
es gibt kaum Spuren von ihr: das Haus in Betanien, jenes in Kafarnaum ...

Ich fiige hier eine theologische Folgerung ein: Die Kirche besteht konstitutiv
aus diesen beiden Lebensformen. Wo die Kirche sich nicht bewuBt macht, dal
sie nicht in Besitz usw. aufgehen darf, hat sie ihr Gesicht bereits verloren — sie
braucht um ihrer selbst willen die radikal Armen wie Franz von Assisi. Umge-
kehrt: Ohne den Riickhalt in der Kirche, die aus langer Tradition lebt, verléren
die armen Wandercharismatiker ihren Halt. Die Kirche muB also immer eine
Offenheit zur Armut hin leben.

Ich kehre zu Franziskus zuriick. Festhalten mochte ich noch einmal, daB
Franziskus das Evangelium erst versteht, nachdem er einen anderen sozialen
Standpunkt eingenommen hat. Durch die Brille der Armen selbst entdeckt er
das Evangelium. Darum ist nicht verwunderlich, daB er in die Regel aufnimmt,
daB jeder Bruder dieses Evangelium wortlich nehmen muB: Ein jeder muB al-
les verkaufen und den Armen geben; erst dann kann er das Evangelium wirk-
lich verstehen.

Die Armut und die Demut Jesu Christi

Es gibt fiir die neue Sinngemeinschaft, die Franz und seine Briider in der Ge-
meinschaft mit den Armen dieser Welt leben, ein neues Wort: die Armut und
die Demut Christi. So heiBt es in der ,,Nicht-bullierten Regel*:



Anton Rotzetter 258

Alle Briider sollen bestrebt sein, der Demut und Armut unseres Herrn
Jesus Christus nachzufolgen ... Und sie diirfen sich nicht schimen und
sollen daran denken, daf3 unser Herr Jesus Christus, der Sohn des leben-
digen Gottes (Joh 11,27), des Allméchtigen, ,,sein Antlitz wie den hirte-
sten Felsen gemacht hat* (Jes 50,7) und sich nicht geschdmt hat. Und er
istarm gewesen und ein Fremdling und hat von Almosen gelebt. (NbReg
9,1.4f)
In einem Weihnachtspsalm faf3t Franziskus auf einmalige Weise zusammen,
was ihn bewegt: am StraBenrand geboren, in einen Futtertrog gelegt, weil in
der Herberge kein Platz war (Off 15,7). Hier kommt es m. E. zu einer Gottes-
verkiindigung, die wir in ihrem revolutioniren Gehalt erst noch begreifen miis-
sen: Gott ist nicht da zu suchen, wo alles organisiert und institutionalisiert, ge-
plant und verplant ist, sondern buchstiblich am Straenrand. Gott ist nicht
dort zu suchen, wo alles schén geordnet und sauber ist, sondern dort, wo Men-
schen in tierischen Verhiltnissen geboren werden, leben und sterben miissen.
Gottist nicht dort zu suchen, wo die Reichen und Michtigen das Sagen haben,
sondern am Rand, bei jenen, welche man hinausgetrieben hat. Auch der Brief
an die Gldubigen enthilt in seinem Prolog einen Gedanken, den wir immer
noch nicht ausgelotet haben: Jesus hat das Fleisch unserer Menschlichkeit und
Gebrechlichkeit angenommen, die Armseligkeiten unserer Existenz: die To-
desverfallenheit, die Schuld, das Elend ... Hier ist das Wort Fleisch zu unter-
streichen: Gott erscheint gerade in jenen Dimensionen, in denen der Mensch
die Nase riimpft.

Mir scheint, dal die Kirche sich wieder auf ihre Verkiindigung besinnen
muf, und zwar sowohl in der Wort- als auch in der Tatverkiindigung. Statt wie
,»,die Juden* in Richtung Allmacht zu starren, muf} die Kirche die Demut Got-
tes verkiinden, und statt wie die ,,Griechen‘ alles von der Vernunft zu erwar-
ten, muf} sie wieder die Torheit Gottes in Krippe und Kreuz verkiinden. Bei
Franz von Assisi wurde solche Verkiindigung auf faszinierende Weise greifbar.

Die Option fiir die Armen

Man spricht heute — vor allem seit den Beschliissen der siidamerikanischen Bi-
schofskonferenzen in Medellin und Puebla* — von der vorrangigen Option fiir
die Armen. Auch hierzu gibt es von Franz von Assisi her einiges zu sagen.
Selbstverstandlich ist bei ihm nicht das heutige Vokabular vorhanden, auch
sagt er es nicht reflex, sondern mit einer gewissen Selbstverstindlichkeit, die
der Kirche abhanden gekommen ist, obwohl diese Option eigentlich immer

4 2. Vollversammlung des Lateinamerikanischen Episkopats 1969 in Medellin; 3. Vollversamm-
lung des Lateinamerikanischen Episkopats 1979 in Puebla.



Franz von Assisi und die Kirche der Armen 259

wieder im Laufe der Kirchengeschichte greifbar wurde. So etwa in jenem Re-
gelkommentar Hildemars, in dem ein Satz steht, den man an alle Tiiren zur
theologischen Fakultit schreiben sollte: ,,In mente debet praeponi pauper di-
viti — im Geist muBl der Arme dem Reichen vorangestellt werden.* So etwas
wird greifbar, wenn wir die gro3e BuBpredigt lesen, welche Franziskus an die
Kirche richtet:
Und alle, die in der heiligen, katholischen und apostolischen Kirche Gott
dem Herrn dienen wollen, und alle folgenden Stinde: die Priester, Dia-
kone, Subdiakone ... und alle Kleriker, alle Ordensminner und Ordens-
frauen, alle Konversen und Kinder$, die Armen und Notleidenden, die
Konige und Fiirsten, die Arbeiter und Bauern, die Knechte und die Her-
ren, Méinner und Frauen, alle Unmiindigen, Heranwachsenden, Er-
wachsenen und Greise, Gesunde und Kranke, alle Kleinen und GroBen
... bitten wir Minderen Briider alle, ,,wir unniitzen Knechte*, demiitig
und flehen sie an, wir mdchten doch alle im wahren Glauben ausharren.
(NbReg 23,7)
Wenn wir also genau hinhdren, stellen wir fest, wie behutsam und ehrfiirchtig
Franziskus meistens den Armen und Kleinen einen Vorrang gibt, wie er hier
eine gedankliche Entscheidung getroffen hat, die er im Leben auch mit allen
Konsequenzen gelebt hat.

In diesem Zitat fallt noch etwas auf: Franziskus definiert die Kirche nicht als
Machtpotential, sondern als Dienstgefiige. Zwar 148t er Papst und Bischofe
aus, wegen Griinden, die aus dem Text selbst nicht ersichtlich und jetzt auch
nicht zu erldutern sind; aber alle Stinde, die Franziskus nennt, sind in der Ka-
tegorie des Dienens miteinander verbunden. Kirche soll sich also als macht-
und herrschaftsfreier Raum verstehen, in denen der hochste Gott in groBer
Demut (vgl. Sonn) gefeiert und der allméchtige Gott nur in der Erfahrung des
Dienens (vgl. Sonn) greifbar wird. Eine Einsicht, die bis heute noch auf ihre
Erfiillung wartet.

In diesem Zusammenhang mochte ich aufmerksam machen auf eine friihe
Schrift aus dem Bereich der franziskanischen Spiritualitiit, nach den deutschen
Forschern unisono auf 1227, also in das Jahr nach dem Tod des Heiligen, da-
tiert: Der Bund des heiligen Franz mit der Herrin Armut.

In dieser Schrift wird der Armut unter allen Grundhaltungen des Christen
eine Praerogative, ein Vorrang, zuerkannt. Sie ist nicht nur das Wesen des
Menschen, wie er aus der Schopferhand Gottes hervorging: Der Mensch hatte
nichts zu eigen, sondern gehorte ganz Gott. Sie ist auch die Braut Christi: Chri-
stus war in Leben und Tod — bis in die Nacktheit des Kreuzes hinein — der Ar-

$ Hier wird ein mittelalterlicher Brauch angesprochen, nach dem man oft die Kinder vom Kindbett
weg in die Kloster gegeben hatte.



Anton Rotzetter 260

mut vermahlt. Darum ist sie auch die Voraussetzung fiir das Heil des Men-
schen. Sie ist, weil sie Braut Christi ist, die Herrin der Christen, der man in un-
bedingter Treue, in der Atmosphire personaler Hingabe ergeben sein muf3
(vgl. TestSien). Sie ist das Fundament, auf dem jede kirchliche Existenz auf-
ruht.

Wir diirfen daraus schlieBen: Wenn sich die Kirche nicht zur Option fiir die
Armut als Grundhaltung und fiir die Armen als Adressaten ihrer Verkiindi-
gung und ihres Lebens durchringt, dann verliert sie von einem franziskani-
schen Standpunkt aus ihr Gesicht.

Sprachanalytische Erkenntnisse zum Phinomen Armut

Wenn Kirche notwendig Kirche der Armen sein muf3, muB freilich der Blick
geschult werden fiir die vielfiltigen Formen der Armut. Eine Hilfe dazu kann
sein, wenn wir bedenken, in welchen Zusammenhingen der mittelalterliche
Mensch, auch Franz von Assisi, die Armut sah. Deswegen beschreibe ich nun
einige sprachliche Bezugsfelder bzw. Gegensatzbegriffe.

Armut erscheint oft als Gegensatz zu ,, Ritter” und ,,Soldat* (= bellatores).
Die Armen, anf deren Seite Gott und also auch Franziskus steht, sind jene, die
keine Waffen haben, die wehrlos den militirischen Michten gegeniiberstehen
und oft deren Opfer sind.

Armut ist zweitens ein Gegensatz zu ,,Reichtum. Gerade das Zeitalter, in
dem Franziskus lebt, ist von diesem Gegensatz geprigt. Die kommerzielle Re-
volution hat den groBten Teil der Bevilkerung an den Rand gedringt, ins
Elend und in die Not. Die Armen, auf deren Seite Gott und also auch Franzis-
kus steht, sind jene, welche durch die Macht des Geldes und die wirtschaftli-
chen Interessen benachteiligt sind und die man nur allzu gerne der Investition,
der Expansion, dem Kapital opfert.

Drittens ist Armut als Gegensatz zu ,,Macht“ zu sehen. Die Armen, auf de-
ren Seite Gott und also auch Franziskus steht, sind also jene, die nichts zu sagen
haben und die von den Entscheidungsprozessen ausgeschlossen sind, die ohn-
michtig dem gegeniiberstehen, was iiber sie verfiigt wird.

Armutist viertens ein Gegensatz zu,, Biirgern*‘. Die Armen, auf deren Seite
Gott und also auch Franziskus steht, sind die Fremden, die Gastarbeiter, jene,
die nur soviel Rechte haben, wie man ihnen zugesteht, jene, die man herbei-
ruft, wenn man sie braucht, die man vertreibt nach Lust und Laune.

Finftens ist Armut ein Gegensatz zu,,Adel“. Wenngleich dieses Bezugsfeld
heute nicht mehr die gleiche Realitét besitzt, ist es doch nicht ohne Bedentung.
Die Armen, auf deren Seite Gott und also auch Franziskus steht, sind demnach
jene, die kein Ansehen haben, deren Namen man am liebsten verschweigt: das
niedere Volk, die Ungebildeten, Mongoloiden, Kriminellen, Prostituierten ...



Franz von Assisi und die Kirche der Armen 261

Als sechstes Bezugsfeld von Armutist,, Gesundheit” zu nennen. Die Armen,
auf deren Seite Gott und also auch Franziskus steht, sind jene, die seelisch, gei-
stig und korperlich krank sind.

Als siebtes Bezugsfeld von Armut erscheint immer wieder auch,,verheiratet
sein‘ bzw. ,,gute Eltern haben“. Die Armen, auf deren Seite Gott und also auch
Franziskus steht, sind jene, die keinen sozialen Riickhalt haben, die Bezie-
hungslosen und Ungeliebten: die Verwitweten, Geschiedenen, Verwaisten ...

An und fiir sich gidbe es noch viele Aspekte, welche aus den Schriften und aus
dem Leben des hl. Franz zu einer Theologie der Armut beigetragen werden
koénnten.

Daist einmal ein Beitrag zur Schopfungstheologie: Fiir Franziskus ist Armut
wesentlich auch Seinsarmut, d. h. wir sind als Geschdpfe nicht aus uns selbst,
sondern aus Gott, verdanken unsere ganze Existenz, alles, was wir sind und
haben, dem Schépfer.

Dann ist ein Beitrag zur Theologie der Siinde zu erwdhnen: Fiir Franziskus
ist alle Siinde Aneignung, appropriatio, d. h. man schreibt sich zu, was Gott
gehort.

Drittens wire ein Beitrag zur Christologie zu erldutern: der expropriierte
Christus, der arme und demiitige Gott.

Daraus folgt viertens ein Beitrag fiir die Soteriologie: Durch die Entdu3e-
rung sind die Menschen erlost.

Fiinftens ist auf einen Beitrag zur Caritaswissenschaft hinzuweisen: Die Lie-
be, die Gott zu uns Menschen hat, muf als Motiv so stark werden, daB sie simt-
liche Verhiltnisse dndert. Franziskus spricht auch ganz ausdriicklich von ei-
nem durch Christus erworbenen Recht der Armen. Auch auf dieser Linie be-
wegt sich die Vorstellung, dal die Menschen alle in der ,,mensa domini‘‘é ver-
bunden sind, gesellschaftlich und weltweit eine Tischgemeinschaft sind.

Sechstens konnte etwas fiir die Friedensbemiihung erwihnt werden: Fran-
ziskus ist der Uberzeugung, daB die Friedlosigkeit der Menschen sehr viel mit
den Besitzverhiltnissen zu tun hat. Deswegen will er fiir sich und seine Briider
auf allen Besitz lieber verzichten.

Vieles gabe es noch zu berichten bzgl. einer Theologie der Armut. Ich be-
schrinke mich auf den ekklesiologischen Aspekt, demzufolge man eigentlich
sagen miilte:

extra paupertatem nulla ecclesia
— auBBerhalb der Armut keine Kirche!

6 Bei der Priesterweihe und auch bei der Profel verlangt es das Kirchenrecht, da der Versor-
gungsanspruch (wovon man lebt) als gesichert aufgezeigt wird, z. B. eine Pfriinde, oder ,,mensa
episcopi®, ,,der Tisch, also das Vermodgen des Bischofs*, oder auch , titulus paupertatis*‘, ,,der An-
spruch der Armut*; daran anklingend: ,,mensa domini*, d. h. Tischgemeinschaft mit dem Herrn.





