
Die Utopie des Predigerordens 
Eine Skizze zum Wesen des Dominikanischen* 

Franz Müller, Freiburg (Schweiz) 

Von der Utopie des Predigerordens in seinen Ursprüngen sprechen, heißt von 
Dominikus und seiner Utopie sprechen: der Predigerorden ist ganz Domini- 
kus' Werk, in ihm gewachsen, von ihm durchdacht und mit Geduld realisiert. 

Die Utopie des heiligen Dominikus 

Dominikus will Menschen sammeln, die sich ganz einer glaubwürdigen Evan- 
gelisation hingeben wollen und dazu auch fähig sind, weil sie sich selbst dem 
Evangelium aussetzen, sich durch und durch von ihm prägen lassen und ihm 
vor aller aktiven Evangelisierung - diese untermauernd und begleitend - 
durch das Leben mevangelischen Gemeinschaften sichtbare Gestalt geben. Die 
Gemeinschaft ist dabei jene Stadt auf dem Berg, die niemandem verborgen 
bleiben kann (vgl. Mt 5,14-16). Lebensinhalt für Dominikus selbst und Ziel 
seiner Ordensgründung ist die Predigt, und zwar im Sinne der bis dahin den Bi- 
schöfen vorbehaltenen •amtlichen" Glaubensverkündigung und -Unterwei- 
sung. (Dominikus setzt durch, daß der Papst ihn und seine Brüder nicht einfach 
als •praedicantes", sondern als •praedicatores" einsetzt; das besagt: nicht nur 
•Predigende" in einem weiteren Sinn, sondern •Prediger" aus einem Grund- 
auftrag.) Predigt als Evangelisation derer, die von den ordentlichen Trägern 
der Verkündigung noch nicht oder nicht mehr erreicht werden. 

Spezifisches Tätigkeitsfeld der Predigerbrüder sind also die Randgruppen 
und die Menschen außerhalb der Kirche, in zweiter Linie auch das •Zentrum", 
insofern es der Reform bedarf. 

Der Weg zur Utopie 

Hinter dieser Zielsetzung steht die persönliche Erfahrung und Überzeugung, 
daß das Evangelium Botschaft von Gottes Heil für alle Menschen ist (miseri- 
cordia Dei). Erfahrung und Überzeugung, die in Dominikus gewachsen und 
gereift sind in den Jahren des Studiums und der Kontemplation in Palencia und 
Osma. - Hinter dieser Zielsetzung steht ebenso die Konfrontation mit konkre- 

* Folgende Überlegungen waren Gedankenstöße für das in der Osterwoche 1982 abgehaltene 
Provinzkapitel der Schweizer Dominikaner. Sie verdanken sich dem Mitleben in einer domini- 
kanischen Gemeinschaft und den Studien von P. M.-H. Vicaire OP und P. V. Koudelka OP. 



Die Utopie des Predigerordens 263 

ten Unheilssituationen, von denen sich Dominikus treffen ließ und die er darum 
als persönliche Herausforderung erfuhr: Hungersnot in Palencia, die Rumä- 
nen, das Katharertum1, Reformbedürftigkeit der Kirche. 

Diese doppelte Betroffenheit vom Evangelium und von der Not derer, die 
dem Evangelium fernstehen, ist die •Triebfeder", die Dominikus zum Han- 
deln anspornt. Die Betroffenheit vom Evangelium, die nach persönlicher An- 
eignung und Vertiefung verlangt, gewinnt bei Dominikus vorläufige Gestalt 
durch den Eintritt in das reformierte Kapitel von Osma und das Leben als ob- 
servanter Augustinerchorherr2: Gemeinschaft, Kontemplation, Studium. - Die 
Herausforderung durch die Not der Nicht- oder Schlecht-Evangelisierten fin- 
det eine vorläufige Antwort in Dominikus' einsamer Wanderpredigertätigkeit 
in Armut, die auf die Jahre des Kanonikerdaseins in Osma folgt. Zeit in Osma: 
Verwirklichung des evangelischen Ideals der vita apostolica (des von Kontem- 
plation und Gebet geprägten gemeinsamen Lebens). Es führt sich zurück auf 
die Schilderungen der Urgemeinde in der Apostelgeschichte und ist in der Kir- 
che institutionalisiert in der kanonialen3 Tradition (besonders der Chorherren 
an den Bischofskirchen) und im cönobitischen (also in Gemeinschaft leben- 
den) Mönchtum3 - Zeit der Wanderpredigt: Verwirklichung des evangeli- 
schen Ideals der regula apostolorum (Wanderpredigt in Armut). Es orientiert 
sich an Jesu Predigttätigkeit und an der Apostel- und Jüngeraussendung durch 
Jesus. In der Geschichte der Kirche ist es ein höchst unbeständiges, eher spo- 
radisch auftretendes und auf Einzelinitiativen beruhendes Phänomen und wird 
zur Zeit des Dominikus von Gruppen am Rand der Kirche (Armutsbewegun- 
gen) oder außerhalb ihrer (Gegenkirche der Bogumilen und Katharer) reali- 
siert. Franz von Assisi versucht, dieser Inspiration auf seine Weise in der Kir- 
che Gestalt zu geben. 

Was Dominikus vorschwebtest, daß das beziehungslose, weil sich scheinbar 
ausschließende und auseinanderstrebende Nebeneinander dieser Traditions- 
stränge in der Geschichte der Kirche bzw. das Nacheinander in der persönli- 
chen Entwicklung des Dominikus in Synchronie zum spannungsgeladenen, 
aber fruchtbaren Miteinander werden sollen. Dominikus verbindet die zwei 
Ideale zu einem einzigen, nachdem er das zwischen beiden Idealen oder Le- 

1 Katharer (wörtlich: Die Reinen) werden die Anhänger einer immer noch schwer zu greifenden 
gnostisch-christlichen Bewegung genannt, die Anfang des 12. Jahrhunderts über den Balkan nach 
Europa eindrang; Kumanen nach einem untergegangenen türkischen Volk mit christlichem 
Glauben, das in den ersten zwei Jahrhunderten unseres Jahrtausends auf dem Balkan (bis in die 
Ukraine) von großem politischen und kulturellem Einfluß war. 
2 Neben den Augustinereremiten, zu denen Martin Luther gehörte, sammelten sich - unter Beob- 
achtung (•observare", Observanten) der Augustinerregel - im frühen Mittelalter Priester um eine 
Domkirche als Chorherren (d.h. mit gemeinsamen Chorgebet): die Augustinerchorherren. 
3 Kanonial: nach den gemeinsamen Regeln, Canones, unter denen die Chorherren zusammenleb- 
ten; cönobitisch: nach dem Kloster (Coenobium), in dem die Mönche zusammenlebten. 



Franz Müller 264 

bensformen bestehende dialektische Verhältnis erfahren und (wieder-)ent- 
deckt hat: Das eine bedarf des anderen und bedingt es gerade im Hinblick auf 
die Predigt. In der aus der Verbindung beider hervorgehenden neuen Lebens- 
form findet Dominikus das von ihm gesuchte ideale •Instrument" für eine 
schlagkräftige Evangelisation und wirksame Reform des kirchlichen Lebens. 

Die Realisierung der Utopie 

Wie gesagt: Dominikus versucht um der Evangelisation willen, zwei bis dahin 
eigenständige, ja gegensätzliche Lebensformen zu synthetisieren, und radika- 
lisiert dadurch beider Wesenselemente. (Wanderpredigt und Kontemplation: 
Dominikus kennt nur ein Sprechen •cum Deo aut de Deo", mit Gott oder von 
Gott. - Armut wird zur Bettelarmut auch der Gemeinschaft. - Bei der Gestal- 
tung des gemeinsamen Lebens läßt sich Dominikus von Premontre4, d. h. von 
Satzungen mit Höchstforderungen, leiten; die Sorge für das Funktionieren des 
Ganzen geht in die aktive Verantwortung aller über. - Das Studium als konti- 
nuierliches Lernen wird zur Pflicht aller.) 

Dominikus schafft damit ein hohes Ideal, das - die Geschichte des Prediger- 
ordens zeigt es - wegen der darin eingeschriebenen Spannung und des dadurch 
ausgelösten dialektischen Prozesses kaum lebbar ist. Die bewußt intendierte 
Spannung wird zugunsten des einen oder anderen Pols aufgelöst, und die Uto- 
pie geht ihres eigentlichen Wesens verlustig. Dennoch ist diese komplexe Le- 
bensform nichts anderes als die logische und konsequente Entfaltung der Im- 
plikationen der Evangelisation; von dorther ergibt sich die Einheit der Span- 
nung. Gewiß eine Überforderung, aber das ist der Anspruch des Evangeliums. 

Die einzelnen Elemente in ihrer Zusammengehörigkeit: 
- Die Aufgabe, für die Dominikus seinen Orden gründet, das Ziel, ist die Wei- 
tergabe des Evangeliums - Begründung und Vertiefung des Glaubens - und, 
damit gegeben, die Sorge um das Heil der Seelen, weil das Evangelium eben 
Heilsbotschaft ist. Wir haben inzwischen gelernt - bei Dominikus fehlt es aller- 
dings auch nicht ganz-, daß Heil im biblischen Sinne ganzheitlich zu verstehen 
ist, was die Aufgabe um so schwieriger macht. 
- Das Evangelium ist bei aller Aufgegebenheit in seinem Wesen vorgegeben. 
Durch das theologische Studium, von Dominikus als lebenslanger Prozeß ver- 
standen (kein Konvent soll ohne Lektor, den ausgebildeten theologischen 
Lehrer, sein!), lernt der Prediger die Wahrheit des Evangeliums tiefer verste- 
hen, und er übt sich in der Unterscheidung der Geister, die ihn davor bewahrt, 
sich selbst oder andere vermeintliche Wahrheiten mit der Wahrheit des Evan- 
geliums zu verwechseln. 

4 Premontre (im Departement Aisne, Frankreich) ist das Urkloster der Prämonstratenser. 



Die Utopie des Predigerordens 265 

- Vorgegeben ist auch der Adressat, bei dem das Evangelium als Heil ankom- 
men soll. Darum die Notwendigkeit des Studiums als Situationsanalyse, die 
dialogischen Charakter hat. (Vgl. den Versuch des Thomas, das profane Den- 
ken seiner Zeit mit dem Evangelium ins Gespräch zu bringen.) Wir wissen 
heute von der gegenseitigen Abhängigkeit der beiden Pole des Studiums und 
um die Notwendigkeit, den eigenen Standort stets mitzuanalysieren. 
- Für Dominikus ist es ein Unding, de Deo, von Gott, sprechen zu wollen ohne 
das Gespräch mit Gott: bewußtes Verweilen in der Gegenwart Gottes (oder 
Aushalten seiner Abwesenheit) in der Kontemplation; sich loslassen, dem Ge- 
heimnis Gottes ausliefern und von ihm ergriffen werden. Ohne diese ga.ra.per- 
sönliche Aneignung des Evangeliums, ohne den vertrauten Umgang mit dem 
Vater, wie Jesus ihn gepflegt hat, wird das Tun des Predigers kraftlos und leer. 
Oratio secreta, das private Gebet, und Kontemplation sind Voraussetzung der 
Evangelisation und begleiten diese. Gewiß wird dann die Tätigkeit des Predi- 
gers auf seine Kontemplation zurückwirken. (Vgl. Dominikus' nächtelanges 
Ringen mit Gott um die •Sünder".) 
• Weshalb ist für die Predigt Gemeinschaft notwendig (echte Gemeinschaft, 
nicht bloß organisatorische um der größeren Wirkung willen)? Das Evange- 
lium stiftet Gemeinschaft und gewinnt konkrete Gestalt im geglückten 
menschlichen Zusammenleben. Gelungene Gemeinschaft ist schon durch ihre 
Existenz Predigt. •Praedicatio Jesu Christi" (Predigt Jesu Christi) nennt Do- 
minikus die erste Gemeinschaft von Prouille. Die Gemeinschaft ist der Ort, an 
dem sich die Predigt bewahrheiten muß. Die Evangelisation bedarf der Ge- 
meinschaft als ihres Nährbodens, damit sie nicht abstrakt bleibt. Dabei besteht 
die Gemeinschaft um des Evangeliums und der Evangelisation willen. Das eine 
kann nicht gegen das andere ausgespielt werden. Im Konfliktfall, der nicht zu 
früh angesetzt werden darf, hat die Evangelisation (und die Vorbereitung da- 
für) den Vorrang vor den Gemeinschaftspflichten - deshalb die Möglichkeit 
der zeitweisen Dispens davon. Dauerdispensen sind jedoch von Dominikus 
nicht vorgesehen. Dominikus optiert für größere Gemeinschaften, damit die 
Anforderungen der Evangelisation das Gemeinschaftsleben nicht gefährden. 
• Dominikus insistiert auf der gemeinsamen Eucharistie und Liturgie. Oft 
spornt er die Mitbrüder im Chor zu größerem Eifer an. Das gemeinsame Gebet 
ist wesentlich für den Aufbau jeder christlichen Gemeinschaft, erst recht für 
den einer Predigergemeinschaft. Wäre es, einmal abgesehen von der inneren 
Notwendigkeit, den Brüdern von außen aufgedrängt worden, dann hätte sich 
Dominikus auf das damals unumgängliche Minimum beschränkt, was aber 
keineswegs der Fall ist. Dennoch zeigen das •breviter et succincte" (kurz und 
konzentriert) als Anweisung für das Chorgebet und die mögliche Dispens, daß 
Liturgie für Dominikus nicht eigentliches Ziel (heute besteht dieses Mißver- 
ständnis wohl kaum), sondern Medium dominikanischen Lebens ist. 



Franz Müller 266 

- Trotz der radikalen Form (Bettelarmut der Konvente), die Dominikus wählt, 
ist auch die Armut sub ratione evangelisationis, unter dem Aspekt der Bot- 
schaft, zu sehen. Sie meint einen dem Evangelium entsprechenden Lebensstil. 
Der Besitz der für die Evangelisation notwendigen Arbeitsinstrumente ist nie 
in Frage gestellt. Die Armut bedeutet Befreiung von allem überflüssigen Bal- 
last, der die Evangelisation hindert und als Gegenzeugnis wirken könnte. Der 
Verzicht auf Grundbesitz und Pfründen ist Absage an Macht und Einfluß. Si- 
chere Einkünfte sind mit festen Verpflichtungen verbunden und schränken 
darum die Beweglichkeit ein. (Aus diesem Grund weigert sich Dominikus, 
Pfarreien zu übernehmen.) - Wenn ein päpstliches Empfehlungsschreiben von 
der •abiectio voluntariae paupertatis" (die Niederung der freiwilligen Armut) 
der Predigerbrüder spricht und •abiecti" (die Niederen) der Fachausdruck für 
die sozial Schwächsten ist, dann bedeutet die von Dominikus gewählte Armut 
eine bewußte und reale Solidarisierung mit denen, die auf der Schattenseite der 
Gesellschaftsordnung leben. (Vgl. beispielsweise das Entsetzen der Edlen von 
Aquino über den Entschluß des Thomas, Predigerbruder zu werden.) 
- Noch ein Element wäre anzuführen, das zwar in den Dokumenten nie expli- 
zit genannt wird, aber quasi eine Voraussetzung für das Gelingen des Ganzen 
ist. Mit Überzeugungskraft zu predigen vermag bloß eine ausgeprägte, reife 
Persönlichkeit, die ganz hinter dem steht, was sie vermittelt. Nur eine starke 
Persönlichkeit kann in der ständigen Überforderung durch die Evangelisation 
bestehen und die für die dominikanische Lebensform charakteristische 
Spannung aushalten. (Der Predigerbruder ist gleichzeitig ganz aktiv und ganz 
kontemplativ, stets Lernender und stets Gebender zugleich, voll im apostoli- 
schen Einsatz und doch voll in der Gemeinschaft.) 

Die Synthese bzw. die Spannungseinheit der genannten Elemente in ihrem Be- 
zug auf die Evangelisation bilden den Wesenskern der Utopie des Dominikus. 
Für die konkrete Ausgestaltung schafft Dominikus einen organisatorischen 
Rahmen mit großem Freiheitsraum, der dem einzelnen erlaubt, sich einzubrin- 
gen und seine Persönlichkeit zu entfalten, ihn aber auch ganz fordert. 

Erinnert sei nur an das ausgewogene Verhältnis zwischen •autoritativer" 
Leitung und Mitbestimmung. Die Gehorsamsbindung an den Generalmagi- 
ster garantiert Beweglichkeit und ermöglicht gezielte Einsätze (vgl. die Zer- 
streuung der Brüder durch Dominikus im Jahre 1217). Die Einrichtung der 
Kapitel als Gesetzgeber erlaubt es, auf die Erfordernisse der Zeit einzugehen 
(vgl. die ständige Revision der Konstitutionen durch die Generalkapitel). 

Der von Dominikus entworfene konstitutionelle Rahmen ist konstruiert auf 
dem Fundament des gegenseitigen Vertrauens und der grundsätzlichen Gleich- 
heit aller. Jeder kann seine persönlichen Gaben voll entfalten, sofern er die 
Pflichten der Mitverantwortung wahrnimmt. 




