Die Utopie des Predigerordens

Eine Skizze zum Wesen des Dominikanischen*

Franz Miiller, Freiburg (Schweiz)

Von der Utopie des Predigerordens in seinen Urspriingen sprechen, heit von
Dominikus und seiner Utopie sprechen: der Predigerorden ist ganz Domini-
kus’ Werk, in ihm gewachsen, von ihm durchdacht und mit Geduld realisiert.

Die Utopie des heiligen Dominikus

Dominikus will Menschen sammeln, die sich ganz einer glaubwiirdigen Evan-
gelisation hingeben wollen und dazu auch fihig sind, weil sie sich selbst dem
Evangelium aussetzen, sich durch und durch von ihm prigen lassen und ihm
vor aller aktiven Evangelisierung — diese untermauernd und begleitend —
durch das Leben in evangelischen Gemeinschaften sichtbare Gestalt geben. Die
Gemeinschaft ist dabei jene Stadt auf dem Berg, die niemandem verborgen
bleiben kann (vgl. Mt 5,14-16). Lebensinhalt fiir Dominikus selbst und Ziel
seiner Ordensgriindung ist die Predigt, und zwar im Sinne der bis dahin den Bi-
schofen vorbehaltenen ,,amtlichen Glaubensverkiindigung und -unterwei-
sung. (Dominikus setzt durch, daB der Papst ihn und seine Briider nicht einfach
als ,,praedicantes®, sondern als ,,praedicatores* einsetzt; das besagt: nicht nur
»Predigende* in einem weiteren Sinn, sondern ,,Prediger* aus einem Grund-
auftrag.) Predigt als Evangelisation derer, die von den ordentlichen Triigern
der Verkiindigung noch nicht oder nicht mehr erreicht werden.

Spezifisches Tatigkeitsfeld der Predigerbriider sind also die Randgruppen
und die Menschen aufierhalb der Kirche, in zweiter Linie auch das ,,Zentrum*,
insofern es der Reform bedarf.

Der Weg zur Utopie

Hinter dieser Zielsetzung steht die personliche Erfahrung und Uberzeugung,
daB das Evangelium Botschaft von Gottes Heil fiir alle Menschen ist (miseri-
cordia Dei). Erfahrung und Uberzeugung, die in Dominikus gewachsen und
gereift sind in den Jahren des Studiums und der Kontemplation in Palencia und
Osma. — Hinter dieser Zielsetzung steht ebenso die Konfrontation mit konkre-

* Folgende Uberlegungen waren GedankenstoBe fiir das in der Osterwoche 1982 abgehaltene
Provinzkapitel der Schweizer Dominikaner. Sie verdanken sich dem Mitleben in einer domini-
kanischen Gemeinschaft und den Studien von P. M.-H. Vicaire OP und P. V. Koudelka OP.



Die Utopie des Predigerordens 263

ten Unbheilssituationen, von denen sich Dominikus treffen lie und die er darum
als persénliche Herausforderung erfuhr: Hungersnot in Palencia, die Kuma-
nen, das Katharertum?, Reformbediirftigkeit der Kirche.

Diese doppelte Betroffenheit vom Evangelium und von der Not derer, die
dem Evangelium fernstehen, ist die ,, Triebfeder*, die Dominikus zum Han-
deln anspornt. Die Betroffenheit vom Evangelium, die nach personlicher An-
eignung und Vertiefung verlangt, gewinnt bei Dominikus vorldufige Gestalt
durch den Eintritt in das reformierte Kapitel von Osma und das Leben als ob-
servanter Augustinerchorherr2: Gemeinschaft, Kontemplation, Studium. — Die
Herausforderung durch die Not der Nicht- oder Schlecht-Evangelisierten fin-
det eine vorliufige Antwort in Dominikus’ einsamer Wanderpredigertatigkeit
in Armut, die auf die Jahre des Kanonikerdaseins in Osma folgt. Zeit in Osma:
Verwirklichung des evangelischen Ideals der vita apostolica (des von Kontem-
plation und Gebet geprigten gemeinsamen Lebens). Es fiihrt sich zurtick auf
die Schilderungen der Urgemeinde in der Apostelgeschichte und ist in der Kir-
che institutionalisiert in der kanonialen? Tradition (besonders der Chorherren
an den Bischofskirchen) und im conobitischen (also in Gemeinschaft leben-
den) Ménchtum? — Zeit der Wanderpredigt: Verwirklichung des evangeli-
schen Ideals der regula apostolorum (Wanderpredigt in Armut). Es orientiert
sich an Jesu Predigttitigkeit und an der Apostel- und Jiingeraussendung durch
Jesus. In der Geschichte der Kirche ist es ein héchst unbestéindiges, eher spo-
radisch auftretendes und auf Einzelinitiativen beruhendes Phinomen und wird
zur Zeit des Dominikus von Gruppen am Rand der Kirche (Armutsbewegun-
gen) oder auBerhalb ihrer (Gegenkirche der Bogumilen und Katharer) reali-
siert. Franz von Assisi versucht, dieser Inspiration auf seine Weise in der Kir-
che Gestalt zu geben.

Was Dominikus vorschwebt,ist, daB das beziehungslose, weil sich scheinbar
ausschlieBende und auseinanderstrebende Nebeneinander dieser Traditions-
striinge in der Geschichte der Kirche bzw. das Nacheinander in der personli-
chen Entwicklung des Dominikus in Synchronie zum spannungsgeladenen,
aber fruchtbaren Miteinander werden sollen. Dominikus verbindet die zwei
Ideale zu einem einzigen, nachdem er das zwischen beiden Idealen oder Le-

1 Katharer (wortlich: Die Reinen) werden die Anhdnger einer immer noch schwer zu greifenden
gnostisch-christlichen Bewegung genannt, die Anfang des 12. Jahrhunderts iiber den Balkan nach
Europa eindrang; Kumanen nach einem untergegangenen tiirkischen Volk mit christlichem
Glauben, das in den ersten zwei Jahrhunderten unseres Jahrtausends auf dem Balkan (bis in die
Ukraine) von groBem politischen und kulturellem EinfluB war.

2 Neben den Augustinereremiten, zu denen Martin Luther gehorte, sammelten sich —unter Beob-
achtung (,,observare*‘, Observanten) der Augustinerregel —im friihen Mittelalter Priester um eine
Domkirche als Chorherren (d.h. mit gemeinsamen Chorgebet): die Augustinerchorherren.

3 Kanonial: nach den gemeinsamen Regeln, Canones, unter denen die Chorherren zusammenleb-
ten; conobitisch: nach dem Kloster (Coenobium), in dem die Monche zusammenlebten.



Franz Miiller 264

bensformen bestehende dialektische Verhiltnis erfahren und (wieder-)ent-
deckt hat: Das eine bedarf des anderen und bedingt es gerade im Hinblick auf
die Predigt. In der aus der Verbindung beider hervorgehenden neuen Lebens-
form findet Dominikus das von ihm gesuchte ideale ,,Instrument* fiir eine
schlagkriftige Evangelisation und wirksame Reform des kirchlichen Lebens.

Die Realisierung der Utopie

Wie gesagt: Dominikus versucht um der Evangelisation willen, zwei bis dahin
eigenstindige, ja gegensitzliche Lebensformen zu synthetisieren, und radika-
lisiert dadurch beider Wesenselemente. (Wanderpredigt und Kontemplation:
Dominikus kennt nur ein Sprechen ,,cum Deo aut de Deo®, mit Gott oder von
Gott. — Armut wird zur Bettelarmut auch der Gemeinschaft. — Bei der Gestal-
tung des gemeinsamen Lebens 148t sich Dominikus von Prémontré?, d. h. von
Satzungen mit Hochstforderungen, leiten; die Sorge fiir das Funktionieren des
Ganzen geht in die aktive Verantwortung aller iiber. — Das Studium als konti-
nuierliches Lernen wird zur Pflicht aller.)

Dominikus schafft damit ein hohes Ideal, das— die Geschichte des Prediger-
ordens zeigt es— wegen der darin eingeschriebenen Spannung und des dadurch
ausgelosten dialektischen Prozesses kaum lebbar ist. Die bewuBt intendierte
Spannung wird zugunsten des einen oder anderen Pols aufgeldst, und die Uto-
pie geht ihres eigentlichen Wesens verlustig. Dennoch ist diese komplexe Le-
bensform nichts anderes als die logische und konsequente Entfaltung der Im-
plikationen der Evangelisation; von dorther ergibt sich die Einheit der Span-
nung. Gewif} eine Uberforderung, aber das ist der Anspruch des Evangeliums.

Die einzelnen Elemente in ihrer Zusammengehdorigkeit:

— Die Aufgabe, fiir die Dominikus seinen Orden griindet, das Ziel, ist die Wei-
tergabe des Evangeliums — Begriindung und Vertiefung des Glaubens — und,
damit gegeben, die Sorge um das Heil der Seelen, weil das Evangelium eben
Heilsbotschaft ist. Wir haben inzwischen gelernt — bei Dominikus fehlt es aller-
dings auch nicht ganz—, da8 Heil im biblischen Sinne ganzheitlich zu verstehen
ist, was die Aufgabe um so schwieriger macht.

— Das Evangelium ist bei aller Aufgegebenheit in seinem Wesen vorgegeben.
Durch das theologische Studium, von Dominikus als lebenslanger Proze8 ver-
standen (kein Konvent soll ohne Lektor, den ausgebildeten theologischen
Lehrer, sein!), lernt der Prediger die Wahrheit des Evangeliums tiefer verste-
hen, und er iibt sich in der Unterscheidung der Geister, die ihn davor bewahrt,
sich selbst oder andere vermeintliche Wahrheiten mit der Wahrheit des Evan-
geliums zu verwechseln.

* Prémontré (im Departement Aisne, Frankreich) ist das Urkloster der Primonstratenser.



Die Utopie des Predigerordens 265

— Vorgegeben ist auch der Adressat, bei dem das Evangelium als Heil ankom-
men soll. Darum die Notwendigkeit des Studiums als Situationsanalyse, die
dialogischen Charakter hat. (Vgl. den Versuch des Thomas, das profane Den-
ken seiner Zeit mit dem Evangelium ins Gesprich zu bringen.) Wir wissen
heute von der gegenseitigen Abhéngigkeit der beiden Pole des Studiums und
um die Notwendigkeit, den eigenen Standort stets mitzuanalysieren.

— Fiir Dominikus ist es ein Unding, de Deo, von Gott, sprechen zu wollen ohne
das Gesprich mit Gott: bewuBtes Verweilen in der Gegenwart Gottes (oder
Aushalten seiner Abwesenheit) in der Kontemplation, sich loslassen, dem Ge-
heimnis Gottes ausliefern und von ihm ergriffen werden. Ohne diese ganz per-
sonliche Aneignung des Evangeliums, ohne den vertrauten Umgang mit dem
Vater, wie Jesus ihn gepflegt hat, wird das Tun des Predigers kraftlos und leer.
Oratio secreta, das private Gebet, und Kontemplation sind Voraussetzung der
Evangelisation und begleiten diese. Gewil wird dann die Tatigkeit des Predi-
gers auf seine Kontemplation zuriickwirken. (Vgl. Dominikus’ nichtelanges
Ringen mit Gott um die ,,Siinder*.)

— Weshalb ist fiir die Predigt Gemeinschaft notwendig (echte Gemeinschaft,
nicht blof} organisatorische um der groeren Wirkung willen)? Das Evange-
lium stiftet Gemeinschaft und gewinnt konkrete Gestalt im gegliickten
menschlichen Zusammenleben. Gelungene Gemeinschaft ist schon durch ihre
Existenz Predigt. ,,Praedicatio Jesu Christi“ (Predigt Jesu Christi) nennt Do-
minikus die erste Gemeinschaft von Prouille. Die Gemeinschaft ist der Ort, an
dem sich die Predigt bewahrheiten muf3. Die Evangelisation bedarf der Ge-
meinschaft als ihres Ndhrbodens, damit sie nicht abstrakt bleibt. Dabei besteht
die Gemeinschaft um des Evangeliums und der Evangelisation willen. Das eine
kann nicht gegen das andere ausgespielt werden. Im Konfliktfall, der nicht zu
frith angesetzt werden darf, hat die Evangelisation (und die Vorbereitung da-
fiir) den Vorrang vor den Gemeinschaftspflichten — deshalb die Moglichkeit
der zeitweisen Dispens davon. Dauerdispensen sind jedoch von Dominikus
nicht vorgesehen. Dominikus optiert fiir grolere Gemeinschaften, damit die
Anforderungen der Evangelisation das Gemeinschaftsleben nicht gefdhrden.

— Dominikus insistiert auf der gemeinsamen Eucharistie und Liturgie. Oft
spornt er die Mitbriider im Chor zu gro3erem Eifer an. Das gemeinsame Gebet
ist wesentlich fiir den Aufbau jeder christlichen Gemeinschaft, erst recht fiir
den einer Predigergemeinschaft. Wire es, einmal abgesehen von der inneren
Notwendigkeit, den Briidern von auflen aufgedréngt worden, dann hitte sich
Dominikus auf das damals unumgingliche Minimum beschrinkt, was aber
keineswegs der Fall ist. Dennoch zeigen das ,,breviter et succincte* (kurz nnd
konzentriert) als Anweisung fiir das Chorgebet und die mogliche Dispens, daf3
Liturgie fiir Dominikus nicht eigentliches Ziel (heute besteht dieses Miver-
stdndnis wohl kaum), sondern Medium dominikanischen Lebens ist.



Franz Miiller 266

—Trotz der radikalen Form (Bettelarmut der Konvente), die Dominikus wihlt,
ist auch die Armut sub ratione evangelisationis, unter dem Aspekt der Bot-
schaft, zu sehen. Sie meint einen dem Evangelium entsprechenden Lebensstil.
Der Besitz der fiir die Evangelisation notwendigen Arbeitsinstrumente ist nie
in Frage gestellt. Die Armut bedeutet Befreiung von allem iiberfliissigen Bal-
last, der die Evangelisation hindert und als Gegenzeugnis wirken koénnte. Der
Verzicht auf Grundbesitz und Pfriinden ist Absage an Macht und EinfluB. Si-
chere Einkiinfte sind mit festen Verpflichtungen verbunden und schrinken
darum die Beweglichkeit ein. (Aus diesem Grund weigert sich Dominikus,
Pfarreien zu iibernehmen.) — Wenn ein papstliches Empfehlungsschreiben von
der ,,abiectio voluntariae paupertatis* (die Niederung der freiwilligen Armut)
der Predigerbriider spricht und ,,abiecti‘* (die Niederen) der Fachausdruck fiir
die sozial Schwichsten ist, dann bedeutet die von Dominikus gewihlte Armut
eine bewuBlte und reale Solidarisierung mit denen, die auf der Schattenseite der
Gesellschaftsordnung leben. (Vgl. beispielsweise das Entsetzen der Edlen von
Aquino iiber den Entschluf des Thomas, Predigerbruder zu werden.)

— Noch ein Element wire anzufiihren, das zwar in den Dokumenten nie expli-
zit genannt wird, aber quasi eine Voraussetzung fiir das Gelingen des Ganzen
ist. Mit Uberzeugungskraft zu predigen vermag bloB eine ausgeprigte, reife
Personlichkeit, die ganz hinter dem steht, was sie vermittelt. Nur eine starke
Personlichkeit kann in der standigen Uberforderung durch die Evangelisation
bestehen und die fiir die dominikanische Lebensform charakteristische
Spannung aushalten. (Der Predigerbruder ist gleichzeitig ganz aktiv und ganz
kontemplativ, stets Lernender und stets Gebender zugleich, voll im apostoli-
schen Einsatz und doch voll in der Gemeinschaft.)

Die Synthese bzw. die Spannungseinheit der genannten Elemente inihrem Be-
zug auf die Evangelisation bilden den Wesenskern der Utopie des Dominikus.
Fir die konkrete Ausgestaltung schafft Dominikus einen organisatorischen
Rahmen mit groBem Freiheitsraum, der dem einzelnen erlaubt, sich einzubrin-
gen und seine Personlichkeit zu entfalten, ihn aber auch ganz fordert.

Erinnert sei nur an das ausgewogene Verhiltnis zwischen ,,autoritativer*
Leitung und Mitbestimmung. Die Gehorsamsbindung an den Generalmagi-
ster garantiert Beweglichkeit und ermdglicht gezielte Einsétze (vgl. die Zer-
streuung der Briider durch Dominikus im Jahre 1217). Die Einrichtung der
Kapitel als Gesetzgeber erlaubt es, auf die Erfordernisse der Zeit einzugehen
(vgl. die stindige Revision der Konstitutionen durch die Generalkapitel).

Der von Dominikus entworfene konstitutionelle Rahmen ist konstruiert auf
dem Fundament des gegenseitigen Vertrauens und der grundsitzlichen Gleich-
heit aller. Jeder kann seine personlichen Gaben voll entfalten, sofern er die
Pflichten der Mitverantwortung wahrnimmt.





