
Ignatius von Loyola und sein Orden 
Ursprung aus der Erfahrung 
Josef Sudbrack, München 

Es paßt nicht in das übliche Bild des Ignatius von Loyola, ihn und seinen Weg 
mit •Ursprung aus der Erfahrung" zu charakterisieren. Doch schon ein Blick 
in die fundamentalen Urkunden der verschiedenen Ordensgemeinschaften 
läßt uns ahnen, daß Leben und Orden des heiligen Ignatius tatsächlich auf Er- 
fahrung gründen. 

Für die Familie der Benediktiner ist die Regula Benedicti1 maßgebend. 
Diese klassische Schrift des 6. Jhs. gleicht einer Basilika, an der Generationen 
gearbeitet haben. Das Ergebnis ist ein Haus, ein wohlgefügtes Ganzes, das vie- 
len Gruppen Heimat bietet. Die Geschichte zeigt, daß selbst divergierende 
Lebensweisen in diesem Gebäude Platz haben: Kult und Liturgie, Kultur und 
Kunst, Erziehung und Wissenschaft, Einsamkeit und Ausstrahlung- alles dies 
geordnet um das Opus Dei, um den Gottesdienst, •dem nichts vorzuziehen 
ist". Die Regula Benedicti ist eine Lebensordnung mit vielen Räumen in groß- 
zügiger Anordnung. 

Der Grundansatz der franziskanischen Ordensfamilie klingt in einem Wort 
des hl. Franz auf: •Ich bin die Regel!"2 Tatsächlich erwachsen selbst die Krisen 
des Franziskanerordens aus dem Streit um das Verständnis der Person des Po- 
verello aus Assisi, seiner Lebensweise und seines Beispiels. Die Sinntiefe des 
Wortes •Ich bin die Regel" wird dort sichtbar, wo Franz zurücktritt und seine 
Gemeinschaft der Kirche übergibt. Er ist •Forma minorum", die gestaltge- 
bende Kraft der Franziskaner. 

Für die augustinischen Gemeinschaften, also auch für Dominikaner und 
Prämonstratenser, ist es typisch, daß ihre •Regel" einen Brief des heiligen Au- 
gustinus3 zur Grundlage hat, worin mitbrüderliche Liebe gepriesen wird. Eine 
humorvolle Bemerkung ist nicht ganz falsch: Man erkenne die barocken Au- 
gustinerklöster an dem prachtvoll ausgestatteten Speisesaal, also an dem 
Raum, wo die Gemeinschaft sich findet, miteinander spricht und lebt. 

1 Die Benedictusregel. Eine Anleitung zum christlichen Leben. Der vollständige Text übersetzt 
und erklärt von G. Holzherr, Abt von Einsiedeln, Zürich 21982. 
2 A. Rotzetter, W. C. van Dijk, T. Matura, Franz von Assisi. Ein Anfang und was davon bleibt, 
Einsiedeln 1981; Die Schriften des heiligen Franziskus. Einführung, Übersetzung, Erläuterung 
von L. Hardick und E. Grau, Werl «1980. 
3 Vgl. L. Verheijen, Nouvelle approche de la Regle de saint Augustin, Abbaye de Bellefontaine 
1980. 



Josef Sudbrack 268 

Die Jesuiten aber haben keine Regel im aufgezeigten Sinn. Ignatius hat sich 
auch mit allen Kräften dagegen gewehrt, daß sein Name in die Ordensbezeich- 
nung einträte, z.B. Ignatianer. Die Konstitutionen der Jesuiten, als umfangrei- 
ches, ins einzelne gehendes Gesetzes-Werk, haben einen anderen Stellenwert. 
Wenn man von der Regel der Jesuiten sprechen müßte, wäre das Exerzitien- 
buch zu nennen, also eine Anleitung zur Erfahrung und zur Entscheidung4. 

Ignatius sah in der prägenden Kraft dieser geistlichen Übungen das Funda- 
ment seiner Ordensgemeinschaft. So schreibt er im Vorwort der Konstitutio- 
nen: 

Zwar ist es die höchste Weisheit und Güte Gottes unseres Schöpfers und 
Herrn, die diese geringste Gesellschaft Jesu in ihrem heiligen Dienst be- 
wahren, leiten und voranführen muß, wie sie sich gewürdigt hat, sie ent- 
stehen zu lassen; und von unserer Seite muß mehr als irgendeine äußere 
Satzung das innere Gesetz der Liebe und Güte, welches der Heilige 
Geist in die Herzen schreibt und einprägt, dazu helfen. Weil jedoch ..., 
halten wir es für notwendig, daß Satzungen geschrieben werden.5 

Die Geist-Erfahrung im Herzen soll Gesetz und Regel der Gesellschaft Jesu 
sein - so wollte es ihr Gründer. Ihr wollen wir nachgehen und dabei mit vor- 
sichtigen Schritten das typisch Ignatianische zu verstehen suchen. 

Frühe Schwierigkeiten 

Überraschend nun ist es und auch enttäuschend, daß gerade in der Beurteilung 
und Ordnung von Gebet und Gotteserfahrung die frühen Jesuiten ganz und gar 
nicht übereinkamen. 

Schon Ignatius hatte mit Tendenzen zu kämpfen, die seiner Gebetserfah- 
rung entgegenliefen. 1548 traten zwei hervorragende Mitbrüder mit der Bitte 
an ihn heran, sich für sieben Jahre in die Wüste zurückziehen zu dürfen, um 
dort zu beten und zu meditieren. Es waren Andres de Oviedo, Rektor des Kol- 
legs und der Universität von Gandia, und P. Onfroy6. Immer wieder entstan- 
den auf der iberischen Halbinsel ähnliche Bestrebungen. Ignatius aber wollte 
seine Ordensgemeinschaft auf einer andersgearteten •Erfahrung" aufbauen. 
Er mußte die jungen Ordensmitglieder von Coimbra hart ermahnen, sich mit 
der vorgeschriebenen Gebetszeit zu begnügen. Einer aus der ersten Reihe der 
Jesuiten, Franz von Borja, zweiter Nachfolger des Ignatius im Amt des Gene- 

4 Der Vergleich ist breiter ausgeführt in J. Sudbrack, Leben in geistlicher Gemeinschaft. Eine Spi- 
ritualität der evangelischen Räte für heute und morgen, Würzburg 1983, 138-156. 
5 Ignatius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu, übertragen von P. Knauer, Frankfurt 
21975, Nr. 134. 
6 A. Ravier, Ignatius von Loyola gründet die Gesellschaft Jesu, Würzburg 1982, 158; dieses 
grundlegende Werk sollte zusammen mit der großräumigen Synopse des gleichen Autors benutzt 
werden: Les chroniques Saint Ignace de Loyola, Paris 1973. 



Ignatius von Loyola und sein Orden 269 

raloberen, leiblicher Urenkel des Borja-Papstes Alexander VI., wurde eben- 
falls mehrfach wegen seiner überlangen Gebetszeiten und seiner harten Bußen 
getadelt7. Die gefährlichste Krise zu Lebzeiten des Heiligen, die Unruhen in 
der blühenden Provinz Portugal, hat mit ähnlichen Tendenzen zu tun: Simon 
Rodriguez de Azevedo, aus dem ersten Gefährtenkreis des Ignatius, hatte dem 
jungen Orden in Portugal einen großartigen Aufschwung verschafft. Aber 
auch er suchte lange Gebetszeiten und strenge Bußübungen. Es kam zu 
Schwierigkeiten mit der Jesuitengemeinschaft in Portugal; alle Hintergründe 
sind nicht mehr aufzudecken. Aber Ignatius griff überaus hart, streng ein, um 
den Geist seiner Gemeinschaft zu bewahren8. 

Franz von Borja war es weiterhin, der als Generaloberer nicht nur den Stu- 
dierenden, sondern jedem Jesuiten 3A-1 Stunde privater Gebetszeit vor- 
schrieb9 - Ignatius dagegen scheint anderes im Sinn gehabt zu haben: •Weil 
man voraussetzen kann, daß sie geistliche Menschen ... sind,... scheint es, man 
sollte ihnen in bezug auf das Gebet, die Betrachtung und das Studium sowie die 
körperlichen Übungen... keine andere Regel geben, als welche die kluge Liebe 
ihnen gebietet ..."10 

Was er wollte, wird ersichtlich aus einem Wort, das Pater Consalvez überlie- 
fert: Wenn die jungen Jesuiten die rechte Abtötung und Selbstverleugnung 
hätten,... •dann würden sie mit Leichtigkeit in einer Viertelstunde mehr beten 
als andere ohne Abtötung in zwei Stunden", meinte Ignatius11. 

Der junge Orden rang um den rechten Geist des Ignatius. Von außen her 
wurde er von angesehenen Theologen noch über den Tod des Ignatius hinaus 
als eine Gemeinschaft von •Alumbrados"12 verdächtigt, von Menschen also, 
die ihre eigene Gebets- und Gotteserfahrung über die Lehre und die Anliegen 
der Kirche setzten. 

7 Ignatius von Loyola, Geistliche Briefe, eingeführt von H. Rahner, Einsiedeln-Zürich-Köln 
1956, 160-165; in der Neuausgabe von P. Imhof, Trost und Weisung, Zürich 1979, Nr. 17. 
8 Ravier, Ignatius (s. Anm. 6), 171: •Was geschieht dann? Die portugiesischen und spanischen 
Historiker sind sich darüber nicht einig. Tatsache ist, daß Ignatius überraschend am 31. Dezember 
(1551) Miro zum Provinzial von Portugal ernennt und Rodrigues am 1. Januar dieses Amtes ent- 
hebt. Das ist ohne Zweifel, neben kommenden Konflikten in Indien, die ernsteste Krise, die die 
Gesellschaft unter Ignatius erlebte." Charakterisierung des Simon mit einem Facsimile seiner 
Handschrift bei Ravier, Les chroniques (Anm. 6), 322f. 
9 H. Bacht, Zur Frage nach den Anfängen der täglichen Betrachtungsstunde in der Gesellschaft 
Jesu, MS nach P. Bouvier, Les origines de l'oraison mentale en usage dans la Compagnie, Lettres 
de Jersey, 1923; vgl. jetzt H. Bacht, Das Ringen um die tägliche Betrachtungsstunde in der jungen 
Societas Jesu, in: Erbe und Auftrag 54, 1983, 15-30. 
10 Ignatius, Satzungen (Anm. 5), Nr. 582. 
11 Dazu Ravier, Ignatius (Anm. 6), 419-421, nach dem Memoriale des P. Cämara; vgl. Bacht 
(Anm. 9), 16. 
12 D. Banezund M. Cano OP, in: L. Koch, Jesuitenlexikon, München 1934,151-153,297f.; und 
ebd. 51-53, Alumbrados. 



Josef Sudbrack 270 

Doch auch innerhalb des Ordens hatte man vor entsprechenden sektierer- 
haften Ansätzen Angst. Der Nachfolger Franz von Borjas, Eberhard Mercu- 
rian, setzte z.B. die Schriften aus dem Umkreis der Deutschen Mystik auf den 
ordensinternen Index der verbotenen Bücher: Tauler, Ruusbroec, Seuse, 
Herp, Gertrud die Große, Mechthild von Magdeburg usw., weil sie •dem Geist 
unseres Instituts weniger entsprechen"13. Dazu ist zu wissen, daß für den Weg 
des Ignatius vieles von dem, das gerade diese mystischen Autoren lehrten, be- 
stimmend war: Nirgendwo ist die ignatianische Unterscheidung der Geister so 
gut vorgebildet wie bei Tauler und Ruusbroec. 

Einer der großen Jesuiten, der sogenannte zweite Apostel Deutschlands, 
Petrus Canisius, gab bei den Kölner Kartäusern die Predigten des Johannes 
Tauler heraus. Dort pflegte man aus dem Geist eines kontemplativen Lebens 
heraus die Überlieferung der Deutschen Mystik; noch 1555 widmete der Köl- 
ner Kartäuser Bruno Loher seine Ausgabe der Mystischen Theologie des 
Herp, einer Synthese der Deutschen Mystik, dem Generaloberen der Jesui- 
ten14. Zwischen beiden Gemeinschaften bestand überdies eine innige Freund- 
schaft, die sich bis heute in den Konstitutionen niedergeschlagen hat. 

Auch die Krisen des 17. und 18. Jahrhunderts kreisen immer wieder um ent- 
sprechende Fragen des •mystischen Gebets". Der Historiker der Spiritualität 
L. Cognet15 kennt zwei Richtungen der jesuitischen Geistigkeit: den •from- 
men Humanismus", den Blaise Pascal - nicht ganz zu Unrecht - mit beißen- 
dem Sarkasmus überschüttet hatte, und eine mystische Strömung, die inner- 
halb des Ordens nun wiederum mit Mißtrauen betrachtet wurde. P. Louis Lal- 
lemant, der wichtigste Vertreter dieser Richtung, durfte nur wenige Jahre in 
der Ausbildung der Jesuiten arbeiten. Aber die Frucht dieser kurzen Zeit sind 
Heilige und Märtyrer: Johannes de Brebeuf, Isaac Jogues und andere. Sein 
geistiges Erbe trat erst lange Zeit nach seinem Tod- eigentlich erst in unserem 
Jahrhundert - ins Licht der Öffentlichkeit16. Beim Streit um die Mystik zu Be- 
ginn dieses Jahrhunderts zwischen dem Ex-Jesuiten Bremond und seinen 
ehemaligen Mitbrüdern geht es nicht zuletzt um die Deutung Lallemants. 
Noch heute findet Hans Urs von Balthasar - bei allem Lob - Tendenzen bei 
ihm, die die ignatianische Mitte in Richtung Deutscher Mystik verlagern17. Si- 

13 L. Cognet, La spiritualite moderne I, Paris 1966, 190. 
14 Zum Ganzen die drei Foliobände von G. Chaix, Reforme et Contre-Reforme Catholiques. Re- 
cherches sur la Chartreuse de Cologne au XVIe siecle, Salzburg 1981. 
15 Der Unterschied der Meinung des französischen Historikers (s. Anm. 13) zu der Auffassung, 
mit der H. Bremond wohl als erster diese Richtungen bestimmte, ist natürlich erheblich; vgl. dazu 
E. Goichot, Henri Bremond, Historien du sentiment religieux, Paris (1983), mit wichtiger Brief- 
literatur. 
16 L. Cognet, La spiritualite (Anm. 13), 425-452. 
17 Vgl. Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik III, 1, Einsiedeln 1965,465: •... Einseitigkeit... 
im Sinn des alten Mönchtums und der deutschen Mystik werden Aktion und Kontemplation er- 



Ignatius von Loyola und sein Orden 271 

eher ist bei Lallemant der Geist der Autoren zu spüren, die P. Mercurian, den 
der Papst der damaligen Gesellschaft Jesu als Generaloberen aufdrängte, den 
Jesuiten zu lesen verbat. 

Es scheint, daß die Jesuiten - bei allen großartigen Leistungen - sich schwer 
taten, die Mitte des ignatianischen Betens zu finden: zu sehr oder zu wenig 
•mystisch", zu viel oder zu wenig •Gotteserfahrung"? 

Als der wohl bedeutendste Nachfolger des Ignatius, Pater Claudius Aqua- 
viva (1581-1616), in überraschend moderner Art und Weise einen Fragebo- 
gen an alle Jesuiten richtete: •Ad detrimenta cognoscenda", zum Erkennen 
und Verstehen der Mißstände, schälten sich zwei Mängel heraus: Die Oberen 
seien zu wenig um die geistliche Ausbildung bemüht, kümmerten sich zu viel 
um äußere Verwaltung, und zweitens das wachsende Mißverhältnis zwischen 
den geistlichen Übungen und den apostolischen Arbeiten. Es gebe, so heißt es 
im Dokument von 1606, eine •effusio ad exteriora", ein Ausgegossen-sein, 
eine Zentrifugalkraft zu den äußeren und äußerlichen Arbeiten18. 

Der Generalobere Ignatius 

Wie nun hat es Ignatius mit Gebet und Gotteserfahrung gehalten? 
Als seine Gemeinschaft am 27. September 1540 durch die Bulle •Regimini 

militantis ecclesiae" in ihren Grundzügen kirchlich anerkannt war, ging man 
an die Wahl des Generaloberen. Die 10 engeren Gefährten, die •Ur-Jesui- 
ten", zogen sich drei Tage zu stillem Gebet zurück und wählten anschließend 
Ignatius zum Generaloberen. Er aber weigerte sich und wies auf seine Vergan- 
genheit und seine Unfähigkeit hin. Davon war man so beeindruckt, daß man 
die Prozedur - Stille-Gebet-Wahl - wiederholte ... mit gleichem Ergebnis, 
aber auch der gleichen Weigerung des Ignatius. Erst als Diego Lainez, der spä- 
tere Nachfolger des Ignatius, klipp und klar sagte, er könne keinem anderen 
gehorchen als dem, der von Gottes Stimme so eindeutig erwählt sei, lenkte 
Ignatius ein: Er werde sich nach einer gründlich vorbereiteten Generalbeichte 
dem Spruch seines Beichtvaters fügen - allerdings mit der Klausel: •... auch 
wenn der Papst ihm das Gegenteil befehlen würde, sofern er nicht überzeugt 
sei, daß es sich um Sünde handele." In zweien von drei Berichten hat man diese 
Klausel ausgemerzt - sie paßt offensichtlich nicht ins Bild des papstgehorsa- 
men Ignatius.19 

neut dualistisch zerspalten... Die Verdächtigungen und Verurteilungen der ,mystischen' Tradition 
durch die Ordensleitung ..." 
18 M. de Certeau, DictSpir VIII, Paris 1974,990-992: L'enquete •de detrimentis Societatis" und 
Le danger de l'expansion •au dehors". 
19 Ravier, Ignatius (Anm. 6), 119-122; dazu R. Schwager, Das dramatische Kirchenverständnis 
bei Ignatius von Loyola, Zürich-Köln-Einsiedeln 1970,145: •Diesen ,auch-wenn-Satz' sprach er 
wenige Tage, bevor er das feierliche Gelübde ablegte, dem Papst ohne Ausflucht zu gehorchen." 



Josef Sudbrack 272 

Doch selbst jetzt gibt Ignatius noch nicht völlig auf: Als nun auch der Beicht- 
vater nach seiner Lebensbeichte die Wahl der Gefährten bestätigt, verlangt der 
Heilige auch von ihm, daß er noch einmal betend über seine Entscheidung 
nachsinne. Und erst dann, am Osterdienstag 1541, nimmt er die Wahl an-und 
wird so sehr Generaloberer der Jesuiten, daß man von diesem Augenblick an 
nicht mehr trennen kann zwischen dem Amt mit seinen Funktionen und der 
Person des Generaloberen. Ignatius ging auf in seiner Aufgabe, trat ein in die 
Anonymität des Dienstes20. 

Bei der Abfassung der Konstitutionen, des Gesetzeswerkes der jungen Ge- 
meinschaft, wird diese Einheit von Funktionalität und Personalität, von Auf- 
trag und Mystik maßgebend. Ignatius schrieb von sich, daß er •immer und zu 
jeder Stunde, wann er Gott finden wolle, ihn finden könne"21, und P. Lainez 
meinte: •Er lebt nun in einem rein geistigen Zustand, in der Gotteserfah- 
rung."22 Diese Nähe zu Gott wurde gleichsam funktionalisiert, verwertet für 
das Gesetzeswerk. Dazu der Heilige von sich selbst: •Bei der Ausarbeitung der 
Konstitutionen ging er so voran: Jeden Tag feierte er die Messe und legte dabei 
den Punkt, mit dem er gerade beschäftigt war, Gott vor, und sann dann im Ge- 
bet darüber nach. Und immer waren das Gebet und die Meßfeier von Tränen 
begleitet. Ich wollte - so flicht der Sekretär, dem Ignatius dies sagte, ein - alle 
jene Aufzeichnungen über die Konstitutionen einsehen und bat ihn daher, er 
möchte sie mir für eine kurze Zeit überlassen. Aber er hat nicht gewollt."23 

Penible, pedantische wissenschaftliche Sorgfalt in der Abfassung des Textes, 
wozu Ignatius die Hilfe seiner Mitarbeiter ausgiebig in Anspruch nahm, und 
mystische Gotteserfahrung, die die Arbeit ratifizieren muß, gehen Hand in 
Hand. P. Camara, der eben erwähnte Sekretär, berichtet von einem •ziemlich 
großen Stoß von Blättern"24, auf denen Ignatius wie ein Buchhalter seine Er- 
fahrungen niederschrieb. Doch der Heilige hat diesen Stoß vernichtet - außer 
zwei Heften des Geistlichen Tagebuchs für die Zeit vom 2. 2. 1544 bis 27. 2. 

20 Dazu erschütternd H. Rahner, Der Tod des Ignatius, in: Ignatius von Loyola als Mensch und 
Theologe, Freiburg-Basel-Wien 1964, Polanco zitierend, 413: •Er wollte uns nicht mehr rufen, 
um uns seinen Segen zu geben, er wollte keinen Nachfolger ernennen, er schloß die Ordenssatzun- 
gen nicht ab - nichts von jenen Gesten, mit denen sonst einige Diener Gottes diesen Schritt getan 
haben. Nein, denn weil er so verächtlich von sich selbst dachte und weil er wollte, daß die Gesell- 
schaft allein auf Gott unseren Herrn ihr Vertrauen gründe, darum ging er hinüber auf eine in der 
Welt ganz gewöhnliche Weise." Und Nadal: •Es zeigt sich im Tod des Paters Ignatius an der Weise 
seines Sterbens eine hohe Demut, da er sich völlig hintansetzte und von allen anderen vernachläs- 
sigt wurde. Dadurch wollte uns Christus zeigen, wen allein wir zum Führer hätten und wen wir alle- 
zeit als Führer haben sollten: Christus in unserem General." 
21 Ignatius, Der Bericht des Pilgers. Übersetzt und erläutert von B. Schneider, Freibure 31977 
Nr. 99. 
22 Ravier, Ignatius (Anm. 6), 358f• 477. 
23 Ignatius, Der Bericht (Anm. 21), Nr. 101. 
24 Ravier, Ignatius (Anm. 6), 476. 



Ignatius von Loyola und sein Orden 273 

I54525 gs gjng damals um die Armutsgesetzgebung • und es paßt ins Bild des 
Heiligen, was manche vermuten, daß er nämlich ganz bewußt eben diese Tage- 
buch-Aufzeichnungen seinen Mitbrüdern hinterließ. Ignatius schildert darin, 
wie er die alternativen Möglichkeiten der konkreten Armut (Almosen oder fe- 
ste Einkünfte) immer und immer wieder ins Gebet hineinnahm, sein inneres 
Gespür notierte und dann • aufgrund langer Gebetserfahrungen • seine Ent- 
scheidung für eine radikalere Armut fällte. Er selbst hat P. Camara berichtet, 
daß er häufig die •Erfahrung Christi wie das Licht der Sonne" erlebt habe, be- 
sonders dann, 

wenn er gerade wichtige Fragen zu erledigen hatte, und so seien ihm jene 
Erscheinungen als Bestätigungen vorgekommen26. 

Diese Einheit von Studium und göttlicher Erleuchtung ist typisch. 
Das zeigt sich auch an der Energie und diplomatischen Klugheit, mit der 

Ignatius es verhinderte, daß seine Mitbrüder durch kirchliche Ehren und Äm- 
ter - heute müßte man sagen: und durch staatliche Professuren - aus der Ge- 
meinschaft der Jesuiten herausgezogen würden. Die Chronik weiß um vier Fäl- 
le, in denen Ignatius sich gegen das Kardinalat oder Bischofsamt eines Mitbru- 
ders stemmte. Zu einem schreibt Ribadeneira, der junge Vertraute des Igna- 
tius: 

Das Vorgehen des Ignatius, um den Papst zu überzeugen, übergehe ich 
hier, um nicht weitschweifig zu werden, obwohl es sicher eine denkwür- 
dige Sache ist und zeigt, wie die Diener Gottes (im Umgang) mit Men- 
schen, die nicht so geistlich sind, sich der menschlichen Klugheit bedie- 
nen müssen, um sie von dem zu überzeugen, was zum Dienst Gottes ist.27 

- wohlgemerkt, dieser nicht-geistliche Mensch ist der Papst selbst, dem Igna- 
tius als Stellvertreter Gottes den absoluten Gehorsam zu Füßen gelegt hat. 

Ein anderes Mal soll P. Le Jay auf Drängen König Ferdinands Bischof von 
Trient werden. Papst Paul III. sah in diesem Wunsch Gottes Willen und betrieb 
die Ernennung. Ignatius setzte alle Hebel dagegen in Bewegung, mobilisierte 
den österreichischen Gesandten und viele kirchliche Würdenträger • ohne Er- 
folg. Dann wandte er sich direkt an den Papst- mit dem Minimal-Ergebnis des 
Versprechens, noch einmal darüber nachzudenken. Doch Ignatius mißtraute 
der Zusage. Tag und Nacht machte er von neuem die Runde bei Kardinälen 
und einflußreichen Leuten. Erfolg hatte er endlich mit seinem Beichtkind, 
Margarita von Austria, einer unehelichen Tochter Karls V., die mit einem leib- 
lichen Enkel des Papstes verheiratet war. Auf ihr Drängen hin schob der Papst 

25 Ignatius von Loyola, Das geistliche Tagebuch. Herausgegeben von A. Haas und P. Knauer, 
Freiburg-Basel-Wien 1961. 
26 Ignatius, Der Bericht (Anm. 21), Nr. 99. 
27 Schwager, Das dramatische Kirchenverständnis (Anm. 19), 137. 



Josef Sudbrack 21A 

die Entscheidung auf; Margarita von Austria setzte auch bei König Ferdinand 
durch, daß dieser von seinem Plan abstand28. 

So diplomatisch, um nichts Schlimmeres zu sagen, agierte ein Heiliger, der in 
und aus innigster mystischer Nähe mit Gott lebt! Innerhalb dieser Spannweite 
muß die Erfahrung gedeutet werden, die Ignatius in seinen Geistlichen Übun- 
gen niedergelegt hat. Eine Gotteserfahrung, die ganz und gar durchdrungen ist 
von menschlicher Klugheit und Aktivität. 

Über die Gefühle hinaus 

Diese Art der Erfahrung kann nicht einfach mit dem Maßstab von Emotion 
und Gefühl gemessen werden. 

Ignatius selbst hatte stark emotional geprägte Erfahrungen mit Gott. Immer 
wieder wird von der •Gabe der Tränen" berichtet, womit er in einer großen 
Tradition stand: Tränen der Reue und Liebe, Tränen der heiligen Messe, Trä- 
nen besonders angesichts des Leidens Christi. 

Als aber der Arzt ihm das Weinen verbot, weil es seinen Augen schadete, 
wird berichtet, daß er •aus Gehorsam sich unterwarf"29. Hier wäre es auf- 
schlußreich, den Umgang mit der Tränengabe bei Franz von Assisi zu verglei- 
chen. 

Aus Ingolstadt schrieb ihm P. Nikolaus Goudanus, daß er die Gabe der Trä- 
nen herbeisehne. Ignatius aber antwortete: 

Die Gabe der Tränen betreffend kann man nicht vorbehaltlos darum bit- 
ten; denn sie ist weder notwendig noch allen gut... Ein Herz wie das Ihri- 
ge, das Seeleneifer und Verlangen nach dem Dienst Gottes hat, kann 
man nicht hart nennen. Sie haben ja im Willen und im höheren Teil Ihrer 
Seele Mitleid mit dem Elend der Menschen und wollen ihnen von Ihrer 
Seele aus helfen, und Sie erfüllen Ihre Pflichten als ein Mann, der ein so 
wirksames Verlangen hat, sich die dafür notwendigen Mittel zu erwer- 
ben. Da brauchen Sie nicht noch Tränen oder zarte Rührung obendrein. 
Einige haben es, weil ihr Naturell es mit sich bringt - bei solchen strömt 
die höhere Wallung leicht in den niederen Teil der Seele über - oder weil 
Gott, unser Herr, der es für sie zuträglich findet, ihnen diese Gabe 
schenkt, sich in Tränen aufzulösen; aber deshalb haben solche nicht eine 
größere Liebe und sind nicht tatkräftiger als andere, denen die Tränen 
nicht in so reichem Maße kommen, dabei aber keine geringere Hingabe 
in dem höheren Teil der Seele haben, d. h. einen starken und tatkräftigen 

28 Ebd.; vgl. H. Rahner, Ignatius von Loyola. Briefwechsel mit Frauen, Freiburg 1956, 89-109, 
das vielleicht schönste Kapitel des Buches. Zum Verhältnis des Heiligen zu •Madame"Margarita 
vgl. den Brief vom Mai 1556 bei Ravier, Ignatius (Anm. 6), 126f. 
29 Ravier, Ignatius (Anm. 6), 506-510. 



Ignatius von Loyola und sein Orden 275 

Willen - und dieser ist die höchste Äußerung der Liebe - zum Dienste 
Gottes und zur Hilfe der Nächsten, (nicht weniger) als jene, die von Trä- 
nen überfließen.30 

Für Ignatius hat die Erfahrung dort ihre Spitze, wo Wille und Hingabe ihr Ja 
sprechen. Das wertet den emotionalen Reichtum des Erlebens nicht ab, aber 
gipfelt ihn auf zum •höheren" Teil der Seele, zur Entscheidung, zum Dienst, 
zum Ja des Willens. Meister Eckhart strebt in seiner berühmten zweiten Rede 
über Maria und Martha in Bethanien einem recht ähnlichen Höhepunkt zu31. 
Bei Ignatius aber wird verständlich, wieso das •mystisch-Erfahrene" und das 
•diplomatisch-Funktionale" zusammengehören - eben in diesem Gipfel der 
Hingabe. Erst von dorther kann die Erfahrung ins Ganze des Vollzugs inte- 
griert werden, ja, ist der liebende Selbstvollzug selbst: auf Gott hin. 

Eingebettet in die Gemeinschaft 

Die komplizierte Prozedur der Wahl zum Generaloberen macht auf etwas 
Weiteres aufmerksam. In diesen dramatischen Tagen standen sich die persön- 
liche Erfahrung des Ignatius, seine aus der Nähe zu Gott stammende Entschei- 
dung gegen die Wahl und die ebenfalls aus Gebet und Gotteserfahrung gebo- 
rene Wahl der Gemeinschaft gegenüber. Das hartnäckige Sich-Sträuben des 
Ignatius läßt sich nur verstehen, weil es von ehrlicher und auch mystischer Ge- 
betserfahrung genährt wurde. Ignatius aber bringt es fertig, seine aus dem Ge- 
bet stammende Überzeugung der Gemeinschaft und - gipfelnd - der amtlichen 
Stimme des Beichtvaters zu opfern. Oder noch schärfer formuliert: Die Si- 
cherheit eigener Erfahrung wird relativiert vor der Erfahrung und Einsicht sei- 
ner Gefährten und der offiziellen Kirche. 

Wir haben glücklicherweise Dokumente, wo wir einen ähnlichen aus Got- 
teserfahrung erwachsenen Entscheidungsvorgang genau verfolgen können32. 

1539 war die Zeit für die Männer um Ignatius - insgesamt 10 - reif, zur Ent- 
scheidung über ihr Zusammenleben zu kommen. Papst und Bischöfe drängten. 
Die Prozedur dauerte 3-4 Monate. Nachdem man festgestellt hatte, wie sehr 
die Meinungen und Pläne auseinandergingen, erstellte man einen Plan zur 
Entscheidungsfindung. Die erste Entscheidung fiel verhältnismäßig leicht: 

Wir sollten zu einem Leib werden, und die einen sollten für die anderen 
Sorge tragen und um sie wissen, zum größeren Gewinn für die Seelen. 

30 Ignatius, Geistliche Briefe (Anm. 7), Nr. 45; in der Neuausgabe von P. Imhof (s. Anm. 7) Nr. 27. 
31 J. Sudbrack, •Komm in den Garten meiner Seele". Einführung in die christliche Mystik, Gü- 
tersloh 1979, 69-90. 
32 Das vollständige Dokument bei Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Tex- 
te. Übersetzt und erläutert von P. Knauer, Graz-Wien-Köln 1978,317-326; dazu Ravier, Ignatius 
(Anm. 6), 86-99. 



Josef Sudbrack 276 

Doch das Zweite war schwierig: In welcher Weise sollte sich der einzelne an die 
Gemeinschaft binden? Um zum Entschluß zu kommen, regelte man die Proze- 
dur noch sorgfältiger: 

Nachdem wir also viele Tage vieles hierhin und dorthin bezüglich der 
Lösung des Problems erörtert hatten, indem wir die gewichtigeren und 
wirksameren Gründe erwogen und prüften, wobei wir den gewohnten 
Übungen des Gebetes, der Betrachtung und der Erwägung oblagen, ha- 
ben wir schließlich, wobei Gott uns Hilfe gewährte, ... überhaupt ohne 
Gegenstimme beschlossen, ... einem einzigen Gehorsam zu leisten. 

Die restlichen Beschlüsse wurden wieder leichter gefaßt: 
Der Weg zur Erfahrung und zur Entscheidung aber war eine sorgsam abge- 

wogene Mischung von persönlichem Gebet und gemeinsamer Aussprache, von 
Abwägen der Gründe, Austausch von Gegengründen und ständigem Gebet 
und Meditation. Ähnlich wie Ignatius bei der Abfassung der Konstitutionen 
die einzelnen Paragraphen in die Gotteserfahrung hineinhielt, sollte die ganze 
Gemeinschaft im ständigen Umgang mit Gründen und Gegengründen sich be- 
tend in Gottes Willen hineinleben. Die Gebetserfahrung der Gemeinschaft 
war durchzogen von sachlicher Argumentation und gipfelte in der Hingabe an 
Gott, dem •Formprinzip" ignatianischer Erfahrung. Das alles heißt nun: 
- Es geht um eine Gottesbegegnung, die man - im Blick auf die ignatianische 
Nähe zu Gott - nur als mystische Erfahrung kennzeichnen kann. 
- Diese Gottesbegegnung steht nicht gegen Rationalität und Überlegung, 
auch nicht gegen diplomatisches Geschick und wohlgeplante Gesprächsfüh- 
rung, sondern gehört ebenso dazu wie der Gipfel zum Berg. 
- Sie ist keinesfalls mit noch so sublimen Emotionen und noch so tiefen Ge- 
fühlen zu verwechseln - so wertvoll und nutzbringend alles das sein mag. 
- Sie ist - wo es um Gemeinschaft geht - nicht abzulösen von der Gemein- 
schaft, sondern steht im Wesensbezug zu ihr. 

Das Grundgesetz der ignatianischen Wege 

Wo nun liegt die Wurzel dieses Bündels, das im Konkreten die ignatianische 
Erfahrung ausmacht? 

P. Ravier zeichnet diese Grunderfahrung mit Recht als eine Entwicklung, 
nicht aber als einmaliges Ereignis; eine Entwicklung allerdings mit deutlich er- 
kennbaren Höhepunkten. 

Man kann diese sich zeitlich als Prozeß auslegende Erfahrung von zwei Sei- 
ten her betrachten: 
- von dem im Buch der Geistlichen Übungen niedergelegten Exerzitien her, 
wo dasjenige methodisiert wird, was Ignatius selbst über lange Jahre hinaus er- 
fahren hatte; 



Ignatius von Loyola und sein Orden 277 

- von dem Leben des Heiligen her, wo konkret zu erkennen ist, was in den 
Exerzitien methodisch-abstrakt gelehrt wird. 

Das Überraschende an dieser Erfahrungsgeschichte ist, daß sie sich - trotz 
und in aller Absolutheit und Sicherheit - wandeln und entwickeln konnte. 

Schon auf der ersten Stufe ist alles grundgelegt: Ignatius bekehrt sich in 
Loyola zu Gott. Auf dem Krankenbett wird er aufmerksam auf die Gezeiten 
der Erfahrung - modern gesprochen: auf Identitäts- und Entfremdungs-Erle- 
ben. Seine Begegnung mit Gott setzt er in Entscheidung um: Er schlägt den 
Weg der Nachfolge Jesu ein • doch hier muß er korrigieren33. 

Zuerst einmal während der •Wüstenzeit" von Manresa (1522-1523): Igna- 
tius entdeckt - nun in ausgesprochen •mystischer" Erfahrung - den Auftrag 
zur apostolischen Tätigkeit: •Er gab jene früher geübten Strengheiten auf, 
seitdem er Gottes reichen Trost einmal spürte und die Frucht sah, die er im 
Umgang mit Menschen und in deren Seelen erreichte. Er schnitt sich wieder 
die Nägel und die Haare."34 

Auf diese erste Kurskorrektur folgen noch viele andere • aber alle sind ge- 
tragen von der einen Grunderfahrung der Entscheidung für Gott. Auf der Pil- 
gerreise nach Jerusalem, wo Ignatius der geographischen Konkretheit der Ge- 
schichte Jesu begegnet, erfährt er auch die Konkretheit des in seiner Kirche 
fortlebenden Jesus. Auf die kirchenamtliche Zurechtweisung des dortigen 
Franziskanerpriors ändert er wieder einmal seine Pläne. 

Zurückgekehrt nach Spanien, treibt Ignatius weiterhin Seelsorge - keines- 
wegs immer erfolgreich. Er kommt in Konflikt mit kirchlichen Stellen • und 
erkennt darin wiederum die Konkretheit des Willens Gottes. Er beschließt, 
durch Studium sich die amtliche Befähigung zur Seelsorge zu beschaffen. 

Wie er nun mit dem Besuch der Vorlesungen begann, überkamen ihn 
wiederum die gleichen Versuchungen, wie sie ihm gekommen waren, als 
er in Barcelona die Grammatikklasse besuchte. Jedesmal, wenn er eine 
Vorlesung hörte, vermochte er nicht recht aufmerksam zu sein wegen 
der vielen geistlichen Erfahrungen, die sich ihm aufdrängten ... 

33 Ravier verlegt den eigentlichen Anstoß erst nach Manresa; uns scheint aber J. de Guibert hier 
richtiger zu urteilen; La spiritualite de la Compagnie de Jesus. Esquisse historique, Rom 1953, 
591f.: •Durch alle Entwicklungsstufen dieser Spiritualität, über alle Verschiedenheiten in der Le- 
bensweise hinaus, oder in der Art zu lehren, was aus den unterschiedlichen Charakteren (der Je- 
suiten) oder der verschiedenen Gnaden stammt, gibt es dieses Anhangen an Jesus, den Gott-Men- 
schen, das all diese geistlichen Phänomene zur tiefen Einheit verbindet ... Die Bekehrung des 
Ignatius war ganz wesentlich die Entdeckung des je-größeren und je-mehr-abziehenden aller Kö- 
nige, unseres Herrn Jesus Christus, das Verlassen eines jeden Dienstes bei einem irdischen König, 
um sich einzig und leidenschaftlich dem einzigen König aller Könige und Herrn der Herren hinzu- 
geben." 
34 Nach dem Bericht des Pilgers, vgl. J. Sudbrack, Das Wagnis des Lebens aus Gott. Zur ignatiani- 
schen Lehre von der Geisterunterscheidung, in: Mysterium der Gnade, Regensburg 1975, 
412^126. 



Josef Sudbrack 278 

Da ging er zu seinem Magister und legte vor ihm das Versprechen ab, 
er wolle es auf keinen Fall daran fehlen lassen, den ganzen Kurs zu hören 
... Kaum hatte er dieses Gelübde abgelegt, da verschwanden auch alle 
jene frommen Gedanken, die ihm zu so ungelegener Zeit gekommen 
waren, und es ging mit seinem Studium gut voran.35 

Es gibt noch weitere Kurskorrekturen in der Laufbahn des Ignatius - bis dann 
endlich aus der Urerfahrung von Loyola und Manresa die Frucht des Ordens 
der Gesellschaft Jesu erwuchs. 

Der lange Weg ist eine Einheit: angefangen vom Grundanstoß Gottes in 
Loyola, verstärkt durch die Mystik in der Wüstenerfahrung von Manresa bis 
hin zum Amt des Generaloberen der Gesellschaft Jesu, der seine Persönlich- 
keit bruchlos einbrachte in den Dienst an der Ordensgemeinschaft. Dieser 
lange Weg hatte ebenso einen bleibenden Richtungssinn, wie er ein ständiges 
neues Justieren erforderte, wohin es nun letztlich gehe. 

Dialektik der Exerzitien 

Um das Gesetz dieses Weges von Richtungsgewißheit und zugleich Ände- 
rungsbereitschaft zu erkennen, muß man das Buch der Exerzitien aufschlagen 
und dessen spröde Anweisungen zu erfahren suchen. Sie sind nämlich eine 
Kondensation dessen, was die Weg-Gestalt des ignatianischen Lebens an Er- 
fahrung bedeutet. Ignatius wollte, daß die Mitglieder der Gesellschaft Jesu 
zweimal in ihrem Leben diesen Prozeß der Exerzitien durchmachen sollten, 
und er vertraute darauf, daß eine so radikale Gotteserfahrung und Lebensent- 
scheidung genüge, um sie ein für allemal in die Gesellschaft Jesu einzugliedern. 

Ein Großteil der Schwierigkeiten, die später im Jesuitenorden aufbrachen, 
gründet darin, daß diese Grunderfahrung der Exerzitien nicht tief genug 
reichte oder falsch ausgelegt wurde. 

Geistliche Übungen nach Ignatius bilden einen Lebensprozeß, den man 
nicht in die abstrakte Form einer Systematik bringen kann. So können auch 
hier nur trigonometrische Punkte errichtet, aber keine eindeutige Kartogra- 
phie gegeben werden. 

a) Die fruchtbare Spannung zwischen der Klugheit, aus der heraus Ignatius 
seine Lebensentscheidung traf, und der unmittelbaren Erleuchtung und Si- 
cherheit von Gott her, ist Grundprinzip der Exerzitien. Man hat mit Recht dar- 
auf hingewiesen, daß es falsch ist, daraus einen Gegensatz zu konstruieren. 
Doch wie sich die intuitive Sicherheit und das rationale Bedenken zueinander 
verhalten, ist im Abstrakten kaum aufzuzeigen; ist wohl im konkreten Fall zu 
ertasten. 

35 Ignatius, Der Bericht (Anm. 21), Nr. 82. 



Ignatius von Loyola und sein Orden 279 

b) Eine andere Entgegensetzung besteht zwischen der von innen her kom- 
menden Erfahrungsgewißheit: 

Wenn Gott, unser Herr, den Willen so bewegt und anzieht, daß diese 
fromme Seele dem Gezeigten folgt, ohne zu zweifeln noch zweifeln zu 
können, so wie es der heilige Paulus und der heilige Matthäus getan ha- 
ben, als sie Christus, unserem Herrn, nachfolgten36; 

und - demgegenüber wie ein krasser Gegensatz - dem blinden Gehorsam vor 
der Kirche: 

Wir müssen immer festhalten ... von dem Weißen, das ich sehe, glaube, 
daß es schwarz ist, wenn die hierarchische Kirche es so bestimmt.37 

Soziologisch ausgedrückt heißt das: Einer totalen, unhinterfragbaren •Innen- 
lenkung" steht eine ebenso totale und unhinterfragbare •Außenlenkung" ent- 
gegen: Erfahrung gegen Gehorsam. 

Wie lassen sich diese beiden sich zu widersprechen scheinenden Blickrich- 
tungen vereinen? 

c) Mir scheint, hier hilft ein Stichwort weiter, das man •dialogische Erfah- 
rung" nennen könnte. Es geht in den Exerzitien um eine •Erfahrung", die 
nicht um das Ich oder um ein noch so tief gründendes Selbst kreist, sondern die 
in einem Bezug, einer Relation zum anderen situiert ist. Der andere, in seiner 
unantastbaren und nur im Vertrauen zu erobernden Freiheit, tritt konstitutiv 
und nicht nur konnotativ in die Erfahrung ein. Martin Buber weigert sich so- 
gar, für diese Grunderfahrung des personalen Lebens das Wort •Erfahrung" 
zu benutzen, weil es zu sehr auf den psychologischen Erlebensraum des Ich 
hinweise. 

Die Erfahrung, die das Leben des Ignatius ausmacht und die in den Exerzi- 
tien methodisch dargeboten wird, ist eine dialogische; sie ist in ihrem Zentrum 
getragen vom freien Gegenüber Gottes. Hierin ist sie den Erfahrungen der 
großen Zeitgenossen des Ordensgründers, der Erfahrung Luthers, Teresas 
oder Johannes' vom Kreuz ähnlich38. Man kann sie an vielen Kennzeichen ve- 
rifizieren. 

d) Auffälligerweise fehlen in den Exerzitien die klassischen Bilder der Ein- 
heitserfahrung vom •Tropfen im Meer", vom •Göttlichen, das die Geschaffe- 
nen durchglüht wie Eisen"39 - selbst in der Meditation, die am stärksten neu- 
platonisch ist. In dieser •Betrachtung, um Liebe zu erlangen", beschreibt Igna- 
tius die Erfahrung von Gott: •Schauen, wie Gott in den Geschöpfen wohnt... 
indem er mir Sein gibt... indem er einen Tempel aus mir macht... wie Gott sich 
36 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen (Anm. 32), Nr. 175. 37 Ebd., Nr. 365. 
38 J. Sudbrack, Der Mensch im Überstieg. Teresas Gotteserfahrung in ökumenischer Besinnung, 
in: Der Weg zum Quell. Teresa von Avila, 1582-1982 (J. Kotschner), Düsseldorf 1982, 52-89. 
39 Dazu J. Pepin, •Stilla aquae modica multo infusa vino, ferrum ignitum, luce perfusa aer". 
L'origine de trois comparaisons familieres ä la theologie mystique medievale, in: Miscellanea 
Andre Combes, I, Rom-Paris 1967, 331-375. 



Josef Sudbrack 280 

in allen Dingen für mich müht ..."40 Das Gegenüber der Begegnung, das Ange- 
sprochenwerden von Gott her durchzieht diese Anweisungen zur Meditation; 
und wie beim Sonnengesang des Franziskus findet sich keine Spur vom Versin- 
ken in einem Einheitsgefühl. 

e) Der ganze Exerzitienrhythmus baut auf der Begegnung mit Gott in Jesus 
Christus, auf dem Aufgerufen-werden von Jesus auf. 

Es findet sich bei Ignatius nicht das damals übliche Meditieren über die Ei- 
genschaften Gottes oder über die menschlichen Tugenden; er löst auch nicht 
die Evangelien auf in allegorische oder symbolische Sinndeutungen. Nachdem 
der Meditierende in der sogenannten ersten Woche durch eine existentielle 
Selbstbesinnung geführt wurde, konfrontiert ihn Ignatius schlicht und einfach 
mit dem historischen Leben Jesu, so wie es sich seinem damaligen exegetischen 
Verstand darbot41. 

Es geht nur um diesen Jesus - von der Menschwerdung bis zur Himmelfahrt. 
Selbst die Geist-Erfahrung oder das Pfingstfest wird nicht thematisiert42. Sie 
sind für Ignatius kein Meditationsobjekt, sondern das Innengeschehen, das 
geweckt wird, sobald sich der Blick des Meditierenden auf Jesus lenkt. Im ex- 
tra-zentrierten Hinwenden auf den historischen Jesus - so wie er uns in den 
Evangelien gezeigt wird - soll im Innern des Menschen Geisterfahrung erblü- 
hen. 

Und nur ganz vorsichtig - zusammen mit dem Exerzitien-Geber - soll der 
Exerzitant sich fragen: Was geschieht an Geist-Erfahrung in dir, wenn dein 
Blick auf den Jesus der Evangelien geht? 

f) Ignatius ist überzeugt: Wer sich - selbstlos meditierend - diesem Jesus 
zuwendet, wird dessen lebendige Gegenwart erfahren. Wie ein Mensch den 
Unterschied erfährt, ob er an einer Gruppe Soldaten vorübergeht und diese in 
der Allgemeinheit des Soldat-Seins betrachtet, oder ob er einem Menschen 
persönlich als einem freien Du begegnet, so wird der Meditierende in den 
Exerzitien erfahren, daß Jesus ein lebendiges Gegenüber ist- wenn er nur sich 
von dessen historischem Leben dazu hinführen läßt. 

Was aber dann auf der Brücke zwischen mir und •Ihm", zwischen dem Me- 
ditierenden und der Person Jesu geschieht, das nennt Ignatius •Erfahrung". 

g) Der erste und alles grundlegende Blick der Exerzitien geht auf den Jesus 
der Bibel. Hugo Rahner hat gezeigt, daß auch der Herr, den die Exerzitien an- 

40 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen (Anm. 32), 235-236. 
41 De Guibert (Anm. 33), 123: •Von der Betrachtung des Reiches (Gottes, von Jesus gepredigt) 
an sind Kopf und Herz des Übenden unablässig mit dem Christus beschäftigt, den uns die Evange- 
lien vorstellen, mit Christus in seinen konkreten menschlichen Handlungen, mit deren kleinen, 
sinnlich erfaßbaren und demütigen Details, also mit dem Christus der Erzählungen und Reden des 
Evangeliums und weniger mit dem Christus der theologischen Spekulationen." 
42 Vgl. L. Bakker, Heiliger Geist und geistliche Übungen, in: Freiheit und Erfahrung. Ignatius von 
Loyola, Würzburg 1970, 300-310 u.ö. 



Ignatius von Loyola und sein Orden 281 

reden, oftmals Jesus ist43. Beim Durchrechnen der Exerzitien-Betrachtungen 
hat sich ergeben, daß alle direkten Meditationsangebote ausgefüllt sind mit 
dem Leben Jesu. 

Erst im zweiten Blick - nach der eigentlichen Meditationserfahrung - soll 
der Meditierende sich fragen: Welche Regungen hast du bei dir selbst gespürt, 
als du Jesus meditiertest, als du dich dem Du des Herrn zugewandt hast? 

Erst hier also kommt die •Geisf'-Erfahrung, dasjenige, was in dem Meditie- 
renden geschieht, ins ausdrückliche Bewußtsein. Und erst hierauf baut sich 
dasjenige auf, was die Tradition •Unterscheidung der Geister" nennt und was 
zur Entscheidung des Meditierenden führen soll. 

h) Man könnte dies im Sinn des ignatianischen Lebens etwa so beschreiben: 
Im Grundblick auf Jesus hin, im Grund-Ja der Hingabe an ihn, konstituieren 
sich die beiden Pole des Gesprächs: Jesus, der ruft, und der Mensch, der hört, 
sind die lebendigen Fix-Punkte der Erfahrung. 

Dazwischen ereignen sich der Reichtum und die Intensivität des Lebens; da- 
zwischen fallen die Entscheidungen - im Richtungssinn auf Jesus -; dazwi- 
schen lebt der Geist, den Paulus den •Geist Jesu Christi" nennt und von dem 
Ignatius weiß, daß es Gottes Geist ist. 

Die christliche Gotteserfahrung des Ignatius von Loyola 

Wer sich auch nur anfanghaft mit Ignatius beschäftigt, weiß bald, daß er einen 
Menschen vor sich hat, auf den der Titel •Mystiker" in höchstem Maße zutrifft. 

Aber diese •Mystik" trägt ein anderes Gesicht als vieles von dem, was heute 
unter dem Namen angeboten wird • es ist christliche Mystik. 

a) Mit dem Grundmodell •dialogische" Erfahrung läßt sich verstehen, wie 
Weltzugewandtheit und mystische Gott-Trunkenheit zusammengehen. Denn 
Ignatius hat jemanden vor sich, hat einen Menschen, Jesus, in seiner Anschau- 
barkeit und Verstehbarkeit vor sich; er erfährt keinen undifferenzierten 
schwammigen Nebel, sondern ein Antlitz. - Ebenso wie bei zwischenmenschli- 
cher personaler Erfahrung das sachlich Erkennbare und das intuitiv Erfahr- 
bare eins werden, so ist es auch in der Gottesmystik und mehr noch in der Je- 
sus-Mystik - sie steht nicht jenseits des vom menschlichen Geist her Begreifba- 
ren, sondern mitten darinnen, es zugleich überschreitend und auf ihm beru- 
hend. 

Das heißt aber mit anderen Worten: Der vernünftige, wenn nicht gar diplo- 
matisch kluge Umgang mit den Dingen dieser Welt wird aus der Gottesmystik 

43 Vgl. H. Rahner, Zur Christologie der Exerzitien des heiligen Ignatius, in: Ignatius von Loyola 
(Anra. 20), 251-311; 259: •Wo immer also Ignatius in seinen Briefen, in seinem Tagebuch und in 
den Exerzitien von Gott als unserem ,Schöpfer und Herrn' spricht, denkt er an Jesus Christus, der 
allein dem Vater Ehrfurcht und Dienst erweisen kann." 



Josef Sudbrack 282 

nicht ausgeschaltet, sondern ist in sie integriert. Dasjenige, was die klassische 
Theologie mit •analog" bezeichnete, gilt durchaus auch von der allerletzten 
und -tiefsten mystischen Erfahrung: auf den Gesetzen dieser Welt aufruhend 
und zugleich sie überschreitend. 

b) Gottesmystik gipfelt - genau wie die menschliche Liebe - in der Hingabe 
an Gott, nicht aber in Erfahrungsseligkeit, mag man sie Erleuchtung oder Er- 
lebnis nennen. Bei Johannes vom Kreuz ist das Ja des liebenden Glaubens Hö- 
hepunkt der Mystik. 

Deshalb ist der ignatianische Ursprung aus der Erfahrung stets geprägt von 
der Entscheidung für Gott. Erfahrung von Gott und Entscheidung für Gott 
laufen - wie die Schenkel eines Winkels - auf eine gemeinsame Mitte zu. Die 
Akzente können verschieden gesetzt sein; aber eine mystische Erfahrung ohne 
Entscheidung für Gott wäre nur ein Versinken in der eigenen Gefühlsseligkeit, 
nicht aber eine Erfahrung von Gott. Ebenso wäre eine Entscheidung für Gott 
ohne Erfahrung von Zuneigung und Liebe etwas Abstraktes, Irrelevantes, To- 
tes. 

c) Auch das Mitgetragen-sein von der Gemeinschaft und deshalb auch das 
In-Beziehung-stehen zu ihr, gehören in irgendeinem Maße zur vollen christli- 
chen Erfahrung und - sicherlich auch - zu jeder Erfahrung, die Gott berührt. 

Ignatius macht dies in seiner berühmten, schon zitierten dreizehnten Regel 
•Zum Gespür, das wir in der streitenden Kirche haben müssen", deutlich44: 

... indem wir glauben, 
daß zwischen Christus, unserem Herrn, dem Bräutigam, 

und der Kirche, seiner Braut, 
der gleiche Geist ist, 

der uns leitet und lenkt zum Heil unserer Seelen. 
•Kein Mensch ist eine Insel", heißt ein bekanntes Buch von Thomas Merton. 
Er ist es nicht und am allerwenigsten dort, wo er sein Innerstes berührt, wo er 
Voll-Mensch wird - und das geschieht in der wahren Gottes-Erfahrung. 

Christlich wird dies überhöht im Geheimnis des Geistes Gottes: Gerade 
deshalb und dort, wo der Geist einen Menschen persönlich berührt, ist er zu- 
gleich der Geist der Gemeinschaft der Kirche. Durch ihn wird der Mensch zum 
Mitmenschen. Der Geist Gottes ist ebenso ganz im einzelnen wie ein Einziger 
in allen einzelnen. 

Gottes- und Geist-Erfahrung stellt den Christen in die Kirche. 

44 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen (Anm. 32), Nr. 365. Man darf sich also für den oft ge- 
hörten Satz: •Nur der Erfahrene darf über Erfahrene urteilen", nicht ohne weiteres auf Ignatius 
von Loyola (und auch nicht auf einen anderen katholischen Mystiker) berufen; die von H. Wal- 
denfels diesbezüglich gemachten Einschränkungen müssen als eine deutliche Korrektur an frühe- 
ren Äußerungen verstanden werden; vgl. Faszination des Buddhismus. Zum christlich-buddhisti- 
schen Dialog, Mainz 1982, 134-137. 



Ignatius von Loyola und sein Orden 283 

d) Die ignatianische Erfahrung, die das Leben des Heiligen und den Ur- 
sprung des Ordens ausmacht, steht in einem unreduzierbaren Dreier-Bezug: 
- Im Bezug zu dem, der erfahren wird; und das ist der lebendige Gott, der uns 
in seinem Sohn begegnet. •Niemand kennt den Vater, nur der Sohn und der, 
dem er es offenbaren will." (Mt 11,27) 
- Im Bezug zur Entscheidung dessen, der da erfährt und sein ganzes Ich (In- 
telligenz, Gemüt, Entscheidungskraft, Geschichte, soziale Verknüpfung) ein- 
bringt in diese Erfahrung. Losgelöst davon entsteht die Gefahr der Selbsttäu- 
schung. Das biblische Gebot der Umkehr prägt auch noch die Spitze der My- 
stik und bringt den ganzen Menschen, nicht nur einen sogenannten •Seelen- 
funken", mit in die Begegnung. 
- Im Bezug zur Gemeinschaft, in der einer steht und vor der er geformt wurde. 
Für den Christen ist es die Kirche, der allein die Verheißung Jesu gilt: •Ich 
werde immer bei euch bleiben." 

In diesen Dreier-Bezug der Erfahrung weisen die Exerzitien des Ignatius 
von Loyola ein. Sie bildet das Grundgefüge des Lebens. Diese •Struktur" gab 
er seiner Ordensgemeinschaft als •Regel" mit auf den Weg. 

Der Angelpunkt aber dieser Erfahrung, von dem aus alles verständlich wird, 
ist die Begegnung mit Gott in Jesus Christus; und zwar in dem Jesus Christus 
der Evangelien, nicht in irgendeiner kosmischen oder psychologischen Aus- 
deutung - das können Konsequenzen sein (Jesus in mir; der kosmische Chri- 
stus Teilhards); Angelpunkt aber ist der geschichtliche Jesus. Die Erfahrung 
und den Umgang mit diesem Jesus will Ignatius seinen Jesuiten mitgeben - 
deshalb bestand er so beharrlich auf dem Namen der Gesellschaft Jesu; des- 
halb ist ihm der eucharistische - also der konkrete, sichtbare, reale- Jesus Mit- 
telpunkt der jesuitischen Existenz. 

Nur von dieser Grundlage her kann sich der Jesuitenorden besinnen. Aber 
diese Grundlage ist fest. Alle übrigen Fragen - nach der Länge der Gebetszei- 
ten, nach der Methode der Exerzitien, nach Apostolat und Gebet, nach den 
Einsätzen im Arbeitermilieu oder an den Universitäten, nach Gehorsamsbin- 
dung und Weltoffenheit - müssen von dieser Grundlage der Jesus-Erfahrung 
der Exerzitien her beantwortet werden. 

Ignatius hat auf seinem Weg die Erfahrung gemacht, daß in diesen Grund- 
bezügen der Sinn des Lebens aufleuchtet, daß in diesen Grundbezügen das ei- 
gene Leben seine Richtung findet, daß sich darin auch Weit-auseinander-Lie- 
gendes in lebendiger Einheit verbinden kann. 

Die ignatianische Mystik ist nichts als der Gipfel dieses Grundbezugs zum 
lebendigen Gott in Jesus Christus, der zu den Menschen sendet, den Seelen zu 
helfen, wie ein Lieblingswort des Ignatius lautet. 




