EINUBUNG UND WEISUNG

Ignatianisch meditieren

Die vier Jahreszeiten und die Struktur einer Betrachtung

GewiB hat das russische Sprichwort recht, das besagt, daB man viel anhéren kann, ehe
einem die Ohren abfallen. Doch das Gerede um uns herum, das Ohrenrauschen, das wir
selbst erzeugen, der Larm, in dem wir existieren, ist auch so schon schlimm genug — fiir
das Meditieren nicht nur ldstig, sondern stérend. Wenn jemand also mehr méchte, als
sichin der Tugend der Geduld und Gelassenheit gegeniiber Krach zu iiben, sucht er sich
am besten einen Bereich der Stille und des Schweigens. Dann erst ist es sinavoll, mit der
1. Phase der nun vorzustellenden Betrachtung zu beginnen.

1. Phase: Zeit der Sammlung — Zeit des Friihjahrs

Die Dauer dieser 1. Phase der Meditation kann recht unterschiedlich sein. Normaler-
weise miiten aber 15 Minuten geniigen. Wozu dient diese Zeit? Was sollte in ihr ge-
schehen? Wie das Wort ,,Sammlung® schon nahelegt, geht es um ein ,,Sich-Sammeln*.
Denn meist ist man zerstreut; Traumfetzen, blockierende Gedanken, phobische Spu-
ren, Schattenbilder alter Geschichten, alles mégliche kreist im Kopf herum, driickt auf
das Herz oder bereitet Banchschmerzen. Doch diese dissoziierte Vielheit soll es nicht
sein, woraufhin ich mich wihrend der nichsten Zeit konzentrieren méchte. Vielleicht
hilft es mir, wenn ich meine Hénde falte und so sage: Ich mdchte mich zusammenneh-
men. Gesammelt da sein. Dies soll ganz gewaltlos und gelassen vonstatten gehen. So-
bald ich merke, daB in mir wihrend der Phase der Sammlung leichte Verkrampfungen
und Verspannungen entstehen — bzw. daB ich weithin eben nicht entspannt, ruhig und
ausgeglichen bin —, dann fange ich mit einer einfachen Ubung an: Ich nehme mich wahr
in meinem Leib. (Aunch ein solch einfaches Sich-wahr-nehmen kann ein Dienst an der
Wahrheit sein!) Dabei spiire ich, daB vieles von selbst geht; ich muB gar nicht soviel ma-
chen. Ich bin schon lebendig — meinen Blutkreislauf muB ich nicht stenern — keine Wil-
lensanstrengung ist dazu nétig —; mein Leib wird znsammengehalten durch Sehnen, ge-
stiitzt vom wohlgeordneten Bau der Knochen; mein Atem geht von selbst; meine Ner-
ven tun ihren Dienst; mein Herz schldgt von selbst. Mir wird bewuBt: Ich kann einfach
dasein. Ich bin. Ich brauche keine Angst zn haben, da meine Sammlung nicht gelingt.
Weithin geht auch sie wie von selbst. Ich mache nichts, lasse ruhig und rhythmisch den
Atem ein- und ausstromen. Ich habe Zeit zar Sammlung. Uberanstrengung ist nicht
notwendig.

Nahe verwandt dieser Zeit der sammelnden Vorbereitung ist die Zeit des Friihjahrs.
Gleichsam wie der Acker im Friihjahr wird das Feld der Psyche wahrend der Sammlung
geordnet. Im Bild gesprochen: Alte Disteln kommen zur Seite; manches Unkraut wird
am Feldrain verbrannt (denn Unkrautsamen bringen keine positive Frucht); die Erde
wird bereitet. Doch bevor die Schollen zum letzten Mal geeggt werden, geschieht noch
etwas: Die Saat wird in den Boden gesenkt. Ahnliches passiert auch in der 1. Phase ei-
ner ignatianischen Betrachtungsstunde: Man erinnert sich an das, was man in der 2.



Einiibung und Weisung 293

Phase betrachten mochte; denn diese halbe Stunde nach der 1. Phase wird das Haupt-
stiick der ganzen Ubung sein. In der 2. Phase wird z. B. eine wichtige Szene aus dem
Leben Jesu intensiv in Blick genommen?. Der Ubende memoriert ein solches Heils-
ereignis? wihrend der Zeit der Sammlung formal, so daB es wihrend der 2. Phase leicht
zuginglich ist, wihrend der sein allgemeiner Sinn inhaltlich aof persénliche Weise
rezipiert werden wird. Doch davon spiter.

Die Zeit der Sammlung, die Zeit des Friihjahrs, ist die Zeit der Vorbereitung. Das
Samenkorn wird eingesetzt, der Betrachtungsstoff nach innen geholt. Erst wenn dies
gut getan ist, kann das Wachstum der Saat in der nachsten Phase organisch geschehen.
Mit dieser 2. Phase sollte begonnen werden, wenn der Ubende nach seinem eigenen Ur-
teil der Meinung ist: Jetzt bin ich ziemlich gesammelt. Man fiihlt sich gegenwirtig. Die
Krifte des Korpers und der Seele und des Geistes verwenden sich selbig fiireinander.
Ich bin gemittet: bin bereit, in die Bilderwelt meiner Seele zu schauen, bin offen fiir
Neues und Uberraschendes, bin gegenwirtig vor Gott.

2. Phase: Zeit des Betrachtens — Zeit des Sommers

Zieht man die Zeit des Sommers fiir die 2. Phase unserer Gebetszeit zum Vergleich her-
an, dann besagt dies: Nun ist die Zeit des Wachsens, der Knospen und Bliiten, des
Reif-Werdens und Frucht-Bringens. Manches wird schnell und manches langsam wach-
sen und reif werden.

Wiihrend dieser Zeit kann der Ubende seine inneren Sinne anwenden?. Was heif3t
das ndherhin? Wir besitzen nicht nur die du3eren Sinne von Mund, Nase, Augen, Ohren
und den Tastsinn, sondern uns sind auch innere Sinne zu eigen. Man kann innerlich ho-
ren, sehen, betasten, riechen und verkosten. Im geistlichen Leben werden diese inneren
Sinne bewuBt auf den ,,Betrachtungsgegenstand hin gerichtet, so daB der Ubende
gleichsam sinnenhaft ganz bei der Sache ist. Wer es wagt, in die Bilderwelt seiner Seele
zu schauen, ist ein Theoretiker im urspriinglichen und positiven Sinn des Wortes
(griech. theorein = betrachten, anschauen, Zuschauer sein, erwigen, erkennen etc.).

1 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen, iibertr. und erklirt von Adolf Haas, Freiburg
1978, Nr. 261-312. Ignatius von Loyola legt den Betrachtungsstoff meist nach drei Unterpunkten
gegliedert vor. In dhnlicher Weise kann man sich selbst z. B. das Evangelium des nichsten Sonn-
tags zuriisten, es dann betrachten und sich so auf den Gottesdienst vorbereiten.

2 Wihrend der Exerzitien legt der Exerzitienbegleiter die ,,Historia“ vor. ,,Die Person, die einer
anderen Weise und Ordnung fiir die Besinnung (Meditation) oder Betrachtung (Kontemplation)
vorlegt, muB die geschichtliche Tatsache (historia) fiir eine solche Betrachtung oder Besinnung
wahrheitsgetreu erzihlen, wobei sie die Punkte nur mit kurzer oder zusammenfassender (sumaria)
Erkldmng durchléuft (discurriendo); wenn namlich die betrachtende Person dic unverfélschte
(wahre) Grundlage der Geschichte erfaBit, indem sie diese selbstindig fiberdenkt (discurriendo)
und SchluBfolgerungen zieht (raciocinando) und hierbei irgendeine Sache nen entdeckt, welche
die Geschichte ein wenig mehr aufhellt oder verkosten (sentir) 146t — sei es durch das eigene ver-
standesméBige Eindringen (raciociacién propria), sei es, daB das Verstédndnis durch gottliche Kraft
erleuchtet wird —, so bietet dies mehr Geschmack und geistliche Frucht, als wenn der, der die
Ubungen gibt, den Sinn der Geschichte viel erklart und ansgeweitet hétte; denn nicht das Vielwis-
sen sittigt und befriedigt die Seele, sondern das Verspiiren (sentir) und Verkosten (gustar) der
Dinge von innen her (internamente).“ (Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen, aaO., Nr. 2)
3 Vgl. z. B. Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen, aaO., Nr. 66-70, 121-125.



-Einiibung und Weisung 294

Der Einsatz der inneren Sinne — in der Geschichte der Spiritualitidt bekannt un-
ter dem Stichwort ,applicatio sensuum’ — ist keineswegs nur iiberfliissiges Beiwerk. So-
gar sprachlich lassen sich Hinweise dafiir finden, daf innerliche und 4uBerliche Wahr-
nehmungsprozesse in vielfacher Weise nicht nur abstrakt miteinander zusammenhin-
gen, sondern sich gegenseitig je spezifisch mehrend auszuwirken vermégen. (Natiirlich
hat jede ,geistige’ Wahrnehmung ihre ,materielle* Komponente, so wie kein ,materiel-
les* Wahrnehmen schlechthin ,ungeistig' gedacht werden kann.) Man denke in diesem
Kontext des Wahrnehmens mit inneren und duBeren Sinnen z. B. an das lateinische
Verbum ,sapio‘ und seine doppelte Bedeutung: ,ich schmecke, habe Geschmack; ich
bin weise, bin einsichtig’.

Wichtig fiir das Gelingen der 2. Phase, des Kernstiicks der Meditation bzw. Kontem-
plation, ist der imaginative Aufbau eines inneren Schauplatzes, auf dem die jeweilige
Szene vorgestellt wird*. Mit der Einbildungskraft wird in schopferischer Phantasie z. B.
ein Raum (etwa der Abendmahissaal) oder der Vorder- und Hintergrund einer bibli-
schen Szene im Freien zustande gebracht. Entscheidend ist dabei, daB sich der Ubende
einerseits ganz aktiv und kreativ verhilt und andererseits das Bild wie von selbst sich
zukommen la8t. Bei der Intensivform des Schauens verstéirkt sich der Geschenkcharak-
ter des Bildes. Falls die Konturen eines Bildes verschwimmen oder das Bild selbst gar zu
verschwinden scheint, gilt es, das Bild zu stabilisieren, also sich noch mehr anzustrengen
(z. B. auf die Korperhaltung achten und sie evtl. korrigieren) und zngleich in nehmen-
der Offenheit zu existieren, so da das Betrachten weiter zustande kommt. Man sollte
achten auf die Lichtverhiltnisse im Bild. Was ist seine Atmosphire? Wo fillt Licht ein?
Man kann innerlich immer wieder langsam Linge, Breite und Hohe des Bildes durch-
messen, sich seine Perspektiven einprigen. In einem poetischen Realismus sollte der
Ubende in seinem ,,Gemilde‘* auch Gestalten einen Platz geben, die wie vorfiguriert
zuweilen plétzlich auftauchen. Dieses Raum-Einrdumen fiir Figuren ist wichtig. Sie er-
scheinen meist wie von sich her, als seien sie gleichsam nicht nur Produkte der eigenen
Einbildungskraft. Es empfiehlt sich, nicht nur ihre Bewegtheit und ihre Gewandung zu
beobachten, sondern auch ihre Kommunikationsweisen miteinander und zuweilen
auch mit dem Ubenden selbst im Blick zu behalten, insoweit er sich einen Platz in sei-
nem Bild einzurdumen getraut. (Ich halte Ausschau nach meinem Platz. Wo wiirde ich
mich hingehorig fithlen?) Man gibt in seiner Seele biblischen Gestalten, ihren Gefiih-
len, Gedanken und Worten soviel Freiraum, wie man in engagierter Gelassenheit auf-
zubringen vermag.

Im Exerzitienbuch des hl. Ignatius von Loyola findet sich ein breites Spektrum von
méglichen Betrachtungsinhalten. Beziiglich der 2. Phase unserer Ubung entscheiden
wir uns fiir folgende Vorlage aus den ,Geistlichen Ubungen‘s, in der das Grundverhal-
ten Jesu — und damit Gottes — zu einer Frau, die weithin nur eine heillose und kaputte
Lebensgeschichte vorzuweisen hat, offensichtlich wird. Ignatius gibt dem Exerzitanden
folgende Punkte:

4 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen, aaO., Nr. 65.
$ Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und erliiuternde Texte, iibers. und erl. von Peter Knau-
er, Graz 1978, Nr. 282.



Einitbung und Weisung 295

Von der Bekehrung der Frau aus Magdala schreibt der heilige Lukas (7,36—50):
Erstens: Die Frau aus Magdala tritt ein, wo Christus, unser Herr, bei Tisch sit-
zend weilt, im Haus des Pharisders. Und sie brachte ein Alabastergefd3 voll
Salbél.

Zweitens: Hinter dem Herrn bei seinen Fiien stehend, begann sie, sie mit Tra-
nen zu netzen, und sie trocknete sie mit den Haaren ihres Hauptes, und sie kiiBte
seine Fiie und salbte sie mit Salbdl.

Drittens: Als der Pharisier die Fran aus Magdala anklagt, spricht Christus zu ih-
rer Verteidigung und sagt: (,,Ihr werden viele Siinden vergeben, weil sie viel ge-
liebt hat.* Und er sagte zu der Frau: ,,Dein Glaube hat dich heil gemacht; gehin
Frieden!*)

Diese Heilsszene kann ohne groBes exegetisches Detailwissen angeschant werden. Fiir
die Fruchtbarkeit und das Gelingen dieser Betrachtung ist es z. B. nicht notwendig zu
wissen, daB das Salbdl wahrscheinlich auf den Messias (hebr. Meschiach = Gesalbter)
verweist. Der Sinn der Begegnung zwischen dieser Frau und Jesus wird transparent,
auch wenn jemand nicht reflex im BewuBtsein hat, daB die Evangelisten Matthdns
(26,6—13) und Markus (14,3-9) im literarisch-theologischen Aufbau ihrer Evangelien
diese Salbung in die Nihe des Geschehens in Getsemani (= Olpresse) riicken. Von
dort unten am Olberg fiihrt der Leidensweg des Messias zu seinem Hohepunkt, nach
Golgota hinauf. Zum Messias gehort das Leiden dhnlich wie zur Olive das Keltern.
Selbstverstindlich gibt es unendlich viele theologische Perspektiven und mystagogi-
sche Hintergriinde — ja, dariiber hinans die geheimnisvolle Inspiriertheit der Heiligen
Schrift, so daB jemand durch das Wort Gottes immer Neues lernen kann. Beim medita-
tiven Umgang mit dem biblischen Text ist nicht der Erwerb von quantitativ méglichst
viel Fachwissen angezielt, sondern in der Betrachtung geht es primér um das eigene
Schauen und Erleben des biblischen Geschehens und seiner Wahrheit. Es ist von Nut-
zen, sich wihrend der Betrachtung nicht nur um Identifizierung mit biblischen Gestal-
ten zu bemiihen — wobei zugleich die reale Differenz offengehalten werden muf3 —, son-
dern das Gesprich mit der Gestalt des Messias selbst ist zu suchen. Der betrachtende
Beter sollte sich selber mit in das meist dramatische Heilsgeschehen einbringen. Das
Grundgefiige, in dem die eigene Rezeption der Heilsereignisse geschieht, wird be-
stimmt durch die Beziehung von IHM zu mir, von DU zu du. Der Mensch sollte ehrlich
vor sich— auch mit seiner Siinde und Schuld — bereit sein, angesichts Jesu Christi einfach
einmal da-zu-sein und so die eigene Heils- und Unheilssituation wahrzunehmen. Die
menschlich-gottliche Freiheit stiftet den Dialog mit der geschaffenen Freiheit, die sich
neu beschenken lassen mdchte und so befreit wird von Siichten und Verfallenheiten.
Schuldgeschichte wird anfgehoben. Die Prophetie des Jesaja wird individuell in ihrem
Wahrheitsgehalt erfaBt: ,Wiren eure Siinden auch rot wie Scharlach, sie sollen weiB
werden wie Schnee. Wiiren sie rot wie Purpur, sie sollen weifl werden wie Wolle.* (1,18)
Gerade bei der oben betrachteten Heilsszene (Lk 7,36—-50) geschieht es hiufig, da
der Ubende die heilende Nihe Jesu verspiirt. Dankbarkeit fiir erfahrene Vergebung
stellt sich ein. Oft wiichst im MaBe der Zu-wendung Jesu die urspriinglich immer schon
vorhandene, weithin aber erkaltete Zu-neignng zam Messias. Prasentiert sich im Medi-
tationsbild die Gestalt Jesu, dann kann der Ubende sich so gegenwirtig — in bescheide-



Einiitbung und Weisung 296

ner Weise — vollziehen, daf} er gleichsam im Augen-blick den An-spruch erfihrt, der
ihm das neue Gesetz seines eigenen Handeln-sollens enthiillt.

3. Phase: Zeit der Reflexio — Zeit des Herbstes

Fiir diese 3. Phase sollte man sich ca. 10 Minuten Zeit lassen. Jahreszeitlich gesehen ist
es die Zeit des Herbstes, also eine Zeit der Ernte. Alles, was an Gutem wihrend der
Zeit des Sommers gewachsen ist, wird nun nicht nur vor das Forum des Verstandes oder
den Gerichtshof der Vernunft gebracht, sondern in Dankbarkeit vor Gott noch einmal
bedacht. Konsequenzen sind zu ziehen. Gute und schlechte Friichte sind zu trennen.
Die Zeit der Reflexio ist die Zeit der Unterscheidung®. Es lohnt sich nicht, Verdorbenes
und Fauliges in die Scheuern einzubringen, in denen man seine Vorrite fiir winterliche
Zeit aufhebt.

Kritisch gilt es zu sichten: Wie ist es mir wihrend der 1. und 2. Phase ergangen? Wel-
che Schwierigkeiten hatte ich? Wie bin ich damit zurechtgekommen? Der Ubende re-
flektiert, beugt sich gleichsam zuriick auf die vergangene Zeit der Sammlung und der
Betrachtung. Erinnerung findet statt. Was ist mir neu aufgegangen? Wann gab ich mich
einem Wunschdenken hin, und wann sind mir neue, echte Erfahrungen geschenkt wor-
den? Was sollte ich mir merken und einprigen? Habe ich die drei Phasen (Sammlung,
Betrachtung, Reflexio), die im Rhythmus der Ubung aufeinander folgen, zuweilen mit-
einander vermischt? Dies wére schade. Denn in den drei Phasen sollen verschiedene in-
nere Akte getan werden. So wie man etwa auch duBere Akte nicht gleichzeitig ohne
MiBlingen tun kann — wer kann denn zugleich essen, reden, trinken, pfeifen? — sondern
nur nacheinander, so verhilt es sich anch mit der Gleichzeitigkeit und dem Nacheinan-
der der verschiedenen inneren Akte in den drei Phasen unserer Ubung.

Waren es oft nicht im Grunde immer die gleichen Muster und psychischen Mecha-
nismen, die mich von der Betrachtung wegbrachten, wenn ich mich darauf einlie8? Sind
nicht die Ablenkungen, Versuchungen und Verfithrungen in all ihrer Stringenz durch-
schaubar und iiberblickbar?? Wie gehe ich damit um? Studiere ich die Monchsviiter, die

¢ Kriterien dafiir bieten die sogenaunten Regelu zur Unterscheidung der Geister; vgl. Ignatius
vou Loyola, Geistliche Ubungen, aaO., Nr. 313-336. Das Gefiige, in dem diese Regeln ihreu theo-
retischen Ort haben, ist die Bewegung des Exerzitanteu zwischen Trost und Trostlosigkeit. ,,Ich
(Ignatius) nenne es , Trostung’, wenn in der Seele irgendeine innere Regung verursacht wird, mit
welcher die Seele dazu gelangt, in ihrer Liebe zu ihrem Schdpfer und Herru zu entbrenneu; uud
weiterhin, wenn sie kein geschaffenes Diug auf dem Angesicht der Erde nur in sich lieben kann, es
sei denu im Schopfer ihrer aller. Ebenso, wenu sie Triinen vergieBt, die zu Liebe zu ihrem Herrn
bewegen, sei es aus Schmerz iiber ihre Siinuden oder iiber das Leiden Christi unseres Herrn oder
iiber andere Dinge, die geradeaus auf seinen Dienst und Lobpreis hingeorduet sind. Uberhaupt
neune ich Trostung alle Zunahme an Hoffnung, Glaube und Liebe und alle innere Freudigkeit, die
zu den himmlischen Dingeu ruft und hinzieht und zu ihrem eigenen Seelenheil, indem sie ihr Ruhe
und Frieden iu ihrem Schopfer und Herrn gibt ... Ich nenne , Trostlosigkeit etwas wie triibe Dun-
kelheit der Seele, Verwirrung in ihr, Regung zu den niedrigen und bloB8 irdischeu Dingen, Unruhe
von verschiedenen Bewegungen und Versuchungen, die zu Unglauben bewegen, ohne Hoffuung,
ohne Liebe, wobei sich die Seele ganz trége, lan, traurig und wie von ihrem Schépfer getrennt fin-
det.”* (vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen, aaO., Nr. 316f.)

7 ,,Wir missen sehr achtgeben auf den Verlauf der Gedankeu. Sind Anfang, Mitte und Ende gut
und hingerichtet auf etwas ganz Gutes, danu ist dies ein Zeicheu des guten Engels. Wenn aber ei-



Einiibung und Weisung 297

viele Anweisungen und Hilfen fiir den Ubenden iiberliefert haben, so da er dem ,bo-
sen Geist* nicht auf den Leim geht, sondern die Tendenzen zur Verwirrung, Besetzung,
Wegdriftung und MiBstimmung positiv aushilt®? Halte ich mich an dic Regeln und
Winke, die ich mir mit meinem eigenen spirituellen Wortschatz aufgeschrieben habe
und die fiir mein geistliches Uben von Nutzen sind?

4. Phase: Zeit des Alltags — Zeit des Winters

Die wirklich Frommen vergessen nicht, daB die 4. Zeit des Ubens der Alltag ist. In der
Miihle des Alltdglichen kann man zuweilen nur menschlich leben, wenn man zuriick-
greifen kann auf Friichte — auf ,,geistliche StrduBe*, wie man friiher zu sagen pflegte —,
die im Herbst geerntet wurden. Manchmal sind die Reserven fast anfgebraucht, und es
bleibt inmitten einer kalten Welt nur wenig Hoffnung zu winterlicher Zeit. Sie ist eine
besondere Zeit der Bewahrung. ,,Letztlich geschieht all das, worauf es im Grunde an-
kommt, hoffentlich in der erbidrmlichen Alltdglichkeit des menschlichen Lebens bei
uns. ... Dort, wo in einer letzten Weise es doch einem Menschen gelingt, selbstlos zu
sein, selbstlos zu lieben, treu zn sein, wo die Treue nicht mehr belohnt wird, den Tod ge-
lassen und willig anzunehmen in einem steril anonymen Krankenhaus von heute, dort,
wo ein Mensch eben doch an irgendeinem Eck aus dem verschlossenen Kerker seines
Egoismus ausbricht, dort geschieht das, was ich als die letzte fundamentale Aufgabe des
Menschen betrachte. ... Gott ist das Wichtigste. Wir sind dazu da, in einer uns selbst
vergessenden Weise ihn zu lieben, ihn anzubeten, fiir ihn da zu sein, aus unserem eige-
nen Daseinsbereich in den Abgrund der Unbegreiflichkeit Gottes zu springen.‘*®
In Glaube, Hoffnung und Liebe diirfen wir wissen: Das néchste Friihjahr kommt be-
stimmt. Der Anfang, den Gott immer wieder schenken mochte, ist eine Wirklichkeit,
eine Metapher fiir jenes ewige Ostern, das die Kirche verkiindet. In einer Mystik des
Alltags vollendet sich jenes Gnadengeschehen, das in der Zeit der Sammlung, der Be-
trachtung und der Reflexio je spezifisch zum Austrag gekommen war. Immer wieder
gibt es Zeiten des Frithjahrs, des Sommers und des Herbstes — und des Winters. Alle
Zeiten sind umfangen von der ewigen Liebe Gottes.
Paul Imhof, Miinchen

ner im Ablauf seiner Gedanken bei einer schlechten oder ablenkenden Sache endet oder bei etwas
weniger Gutem als dem, was die Seele sich vorher vorgenommen hatte zu tun, oder wenn es die
Seele schwiicht oder verwirrt, indem es ihr den Frieden, die Stille und Ruhe, die sie vorher hatte,
wegnimmt, so ist dies ein klares Zeichen, dal es vom bosen Geiste herstammt, dem Feind unseres
Fortschritts und ewigen Heils ... Wenn der Geist der menschlichen Natur an seinem Schlangen-
schwanz gespiirt und erkannt ward und am bosen Ende, zu dem er hinfiihrt, so ist es der Person, die
von ihm versucht wurde, niitzlich, sofort den Verlauf der guten Gedanken, die er eingab, zu be-
trachten: Wie es anfing und er dann nach und nach dafiir sorgte, da8 sie aus der geistlichen Armut
und Freude, darin sie sich befand, herabstieg, bis er sie schlieBlich zu seiner gottlosen Absicht ver-
fiihrte. Und sie soll das tun, um auf Grund einer solchen erkannten und vermerkten Erfahrungsich
kiinftig vor seinen gewohnten Betriigereien hiiten zu konnen.* (Ignatius von Loyola, Die Exerziti-
en, iibertr. von Hans Urs von Balthasar, Einsiedeln 71981, Nr. 333f.)

8 Vgl. z. B. Johannes Cassian, Spannkraft der Seele/ Aufstieg der Seele, Freiburg 1981/2.

9 Karl Rahner im Gespriich, Bd. 2, hrsg. von Paul Imhof u. Hubert Biallowons, Miinchen 1983,
166f.





