
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Ignatianisch meditieren 
Die vier Jahreszeiten und die Struktur einer Betrachtung 

Gewiß hat das russische Sprichwort recht, das besagt, daß man viel anhören kann, ehe 
einem die Ohren abfallen. Doch das Gerede um uns herum, das Ohrenrauschen, das wir 
selbst erzeugen, der Lärm, in dem wir existieren, ist auch so schon schlimm genug - für 
das Meditieren nicht nur lästig, sondern störend. Wenn jemand also mehr möchte, als 
sich in der Tugend der Geduld und Gelassenheit gegenüber Krach zu üben, sucht er sich 
am besten einen Bereich der Stille und des Schweigens. Dann erst ist es sinnvoll, mit der 
1. Phase der nun vorzustellenden Betrachtung zu beginnen. 

1. Phase: Zeit der Sammlung - Zeit des Frühjahrs 

Die Dauer dieser 1. Phase der Meditation kann recht unterschiedlich sein. Normaler- 
weise müßten aber 15 Minuten genügen. Wozu dient diese Zeit? Was sollte in ihr ge- 
schehen? Wie das Wort •Sammlung" schon nahelegt, geht es um ein •Sich-Sammeln". 
Denn meist ist man zerstreut; Traumfetzen, blockierende Gedanken, phobische Spu- 
ren, Schattenbilder alter Geschichten, alles mögliche kreist im Kopf herum, drückt auf 
das Herz oder bereitet Bauchschmerzen. Doch diese dissoziierte Vielheit soll es nicht 
sein, woraufhin ich mich während der nächsten Zeit konzentrieren möchte. Vielleicht 
hilft es mir, wenn ich meine Hände falte und so sage: Ich möchte mich zusammenneh- 
men. Gesammelt da sein. Dies soll ganz gewaltlos und gelassen vonstatten gehen. So- 
bald ich merke, daß in mir während der Phase der Sammlung leichte Verkrampfungen 
und Verspannungen entstehen - bzw. daß ich weithin eben nicht entspannt, ruhig und 
ausgeglichen bin -, dann fange ich mit einer einfachen Übung an: Ich nehme mich wahr 
in meinem Leib. (Auch ein solch einfaches Sich-wahr-nehmen kann ein Dienst an der 
Wahrheit sein!) Dabei spüre ich, daß vieles von selbst geht; ich muß gar nicht soviel ma- 
chen. Ich bin schon lebendig - meinen Blutkreislauf muß ich nicht steuern • keine Wil- 
lensanstrengung ist dazu nötig -; mein Leib wird zusammengehalten durch Sehnen, ge- 
stützt vom wohlgeordneten Bau der Knochen; mein Atem geht von selbst; meine Ner- 
ven tun ihren Dienst; mein Herz schlägt von selbst. Mir wird bewußt: Ich kann einfach 
dasein. Ich bin. Ich brauche keine Angst zu haben, daß meine Sammlung nicht gelingt. 
Weithin geht auch sie wie von selbst. Ich mache nichts, lasse ruhig und rhythmisch den 
Atem ein- und ausströmen. Ich habe Zeit zur Sammlung. Überanstrengung ist nicht 
notwendig. 

Nahe verwandt dieser Zeit der sammelnden Vorbereitung ist die Zeit des Frühjahrs. 
Gleichsam wie der Acker im Frühjahr wird das Feld der Psyche während der Sammlung 
geordnet. Im Bild gesprochen: Alte Disteln kommen zur Seite; manches Unkraut wird 
am Feldrain verbrannt (denn Unkrautsamen bringen keine positive Frucht); die Erde 
wird bereitet. Doch bevor die Schollen zum letzten Mal geeggt werden, geschieht noch 
etwas: Die Saat wird in den Boden gesenkt. Ähnliches passiert auch in der 1. Phase ei- 
ner ignatianischen Betrachtungsstunde: Man erinnert sich an das, was man in der 2. 



Einübung und Weisung 293 

Phase betrachten möchte; denn diese halbe Stunde nach der 1. Phase wird das Haupt- 
stück der ganzen Übung sein. In der 2. Phase wird z.B. eine wichtige Szene aus dem 
Leben Jesu intensiv in Blick genommen1. Der Übende memoriert ein solches Heils- 
ereignis2 während der Zeit der Sammlung formal, so daß es während der 2. Phase leicht 
zugänglich ist, während der sein allgemeiner Sinn inhaltlich auf persönliche Weise 
rezipiert werden wird. Doch davon später. 

Die Zeit der Sammlung, die Zeit des Frühjahrs, ist die Zeit der Vorbereitung. Das 
Samenkorn wird eingesetzt, der Betrachtungsstoff nach innen geholt. Erst wenn dies 
gut getan ist, kann das Wachstum der Saat in der nächsten Phase organisch geschehen. 
Mit dieser 2. Phase sollte begonnen werden, wenn der Übende nach seinem eigenen Ur- 
teil der Meinung ist: Jetzt bin ich ziemlich gesammelt. Man fühlt sich gegenwärtig. Die 
Kräfte des Körpers und der Seele und des Geistes verwenden sich selbig füreinander. 
Ich bin gemittet: bin bereit, in die Bilderwelt meiner Seele zu schauen, bin offen für 
Neues und Überraschendes, bin gegenwärtig vor Gott. 

2. Phase: Zeit des Betrachtens - Zeit des Sommers 

Zieht man die Zeit des Sommers für die 2. Phase unserer Gebetszeit zum Vergleich her- 
an, dann besagt dies: Nun ist die Zeit des Wachsens, der Knospen und Blüten, des 
Reif-Werdens und Frucht-Bringens. Manches wird schnell und manches langsam wach- 
sen und reif werden. 

Während dieser Zeit kann der Übende seine inneren Sinne anwenden3. Was heißt 
das näherhin? Wir besitzen nicht nur die äußeren Sinne von Mund, Nase, Augen, Ohren 
und den Tastsinn, sondern uns sind auch innere Sinne zu eigen. Man kann innerlich hö- 
ren, sehen, betasten, riechen und verkosten. Im geistlichen Leben werden diese inneren 
Sinne bewußt auf den •Betrachtungsgegenstand" hin gerichtet, so daß der Übende 
gleichsam sinnenhaft ganz bei der Sache ist. Wer es wagt, in die Bilderwelt seiner Seele 
zu schauen, ist ein Theoretiker im ursprünglichen und positiven Sinn des Wortes 
(griech. theorein = betrachten, anschauen, Zuschauer sein, erwägen, erkennen etc.). 

1 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, übertr. und erklärt von Adolf Haas, Freiburg 
1978, Nr. 261-312. Ignatius von Loyola legt den Betrachtungsstoff meist nach drei Unterpunkten 
gegliedert vor. In ähnlicher Weise kann man sich selbst z. B. das Evangelium des nächsten Sonn- 
tags zurüsten, es dann betrachten und sich so auf den Gottesdienst vorbereiten. 
2 Während der Exerzitien legt der Exerzitienbegleiter die •Historia" vor. •Die Person, die einer 
anderen Weise und Ordnung für die Besinnung (Meditation) oder Betrachtung (Kontemplation) 
vorlegt, muß die geschichtliche Tatsache (historia) für eine solche Betrachtung oder Besinnung 
wahrheitsgetreu erzählen, wobei sie die Punkte nur mit kurzer oder zusammenfassender (sumaria) 
Erklärung durchläuft (discurriendo); wenn nämlich die betrachtende Person die unverfälschte 
(wahre) Grundlage der Geschichte erfaßt, indem sie diese selbständig überdenkt (discurriendo) 
und Schlußfolgerungen zieht (raciocinando) und hierbei irgendeine Sache neu entdeckt, welche 
die Geschichte ein wenig mehr aufhellt oder verkosten (sentir) läßt - sei es durch das eigene ver- 
standesmäßige Eindringen (raciociaciön propria), sei es, daß das Verständnis durch göttliche Kraft 
erleuchtet wird -, so bietet dies mehr Geschmack und geistliche Frucht, als wenn der, der die 
Übungen gibt, den Sinn der Geschichte viel erklärt und ausgeweitet hätte; denn nicht das Vielwis- 
sen sättigt und befriedigt die Seele, sondern das Verspüren (sentir) und Verkosten (gustar) der 
Dinge von innen her (internamente)." (Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, aaO., Nr. 2) 
3 Vgl. z. B. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, aaO., Nr. 66-70, 121-125. 



Einübung und Weisung 294 

Der Einsatz der inneren Sinne - in der Geschichte der Spiritualität bekannt un- 
ter dem Stichwort ,applicatio sensuum' - ist keineswegs nur überflüssiges Beiwerk. So- 
gar sprachlich lassen sich Hinweise dafür finden, daß innerliche und äußerliche Wahr- 
nehmungsprozesse in vielfacher Weise nicht nur abstrakt miteinander zusammenhän- 
gen, sondern sich gegenseitig je spezifisch mehrend auszuwirken vermögen. (Natürlich 
hat jede .geistige' Wahrnehmung ihre .materielle' Komponente, so wie kein .materiel- 
les' Wahrnehmen schlechthin ,ungeistig' gedacht werden kann.) Man denke in diesem 
Kontext des Wahrnehmens mit inneren und äußeren Sinnen z. B. an das lateinische 
Verbum ,sapio' und seine doppelte Bedeutung: ,ich schmecke, habe Geschmack; ich 
bin weise, bin einsichtig'. 

Wichtig für das Gelingen der 2. Phase, des Kernstücks der Meditation bzw. Kontem- 
plation, ist der imaginative Aufbau eines inneren Schauplatzes, auf dem die jeweilige 
Szene vorgestellt wird4. Mit der Einbildungskraft wird in schöpferischer Phantasie z. B. 
ein Raum (etwa der Abendmahlssaal) oder der Vorder- und Hintergrund einer bibli- 
schen Szene im Freien zustande gebracht. Entscheidend ist dabei, daß sich der Übende 
einerseits ganz aktiv und kreativ verhält und andererseits das Bild wie von selbst sich 
zukommen läßt. Bei der Intensivform des Schauens verstärkt sich der Geschenkcharak- 
ter des Bildes. Falls die Konturen eines Bildes verschwimmen oder das Bild selbst gar zu 
verschwinden scheint, gilt es, das Bild zu stabilisieren, also sich noch mehr anzustrengen 
(z. B. auf die Körperhaltung achten und sie evtl. korrigieren) und zugleich in nehmen- 
der Offenheit zu existieren, so daß das Betrachten weiter zustande kommt. Man sollte 
achten auf die Lichtverhältnisse im Bild. Was ist seine Atmosphäre? Wo fällt Licht ein? 
Man kann innerlich immer wieder langsam Länge, Breite und Höhe des Bildes durch- 
messen, sich seine Perspektiven einprägen. In einem poetischen Realismus sollte der 
Übende in seinem •Gemälde" auch Gestalten einen Platz geben, die wie vorfiguriert 
zuweilen plötzlich auftauchen. Dieses Raum-Einräumen für Figuren ist wichtig. Sie er- 
scheinen meist wie von sich her, als seien sie gleichsam nicht nur Produkte der eigenen 
Einbildungskraft. Es empfiehlt sich, nicht nur ihre Bewegtheit und ihre Gewandung zu 
beobachten, sondern auch ihre Kommunikationsweisen miteinander und zuweilen 
auch mit dem Übenden selbst im Blick zu behalten, insoweit er sich einen Platz in sei- 
nem Bild einzuräumen getraut. (Ich halte Ausschau nach meinem Platz. Wo würde ich 
mich hingehörig fühlen?) Man gibt in seiner Seele biblischen Gestalten, ihren Gefüh- 
len, Gedanken und Worten soviel Freiraum, wie man in engagierter Gelassenheit auf- 
zubringen vermag. 

Im Exerzitienbuch des hl. Ignatius von Loyola findet sich ein breites Spektrum von 
möglichen Betrachtungsinhalten. Bezüglich der 2. Phase unserer Übung entscheiden 
wir uns für folgende Vorlage aus den ,Geistlichen Übungen'5, in der das Grundverhal- 
ten Jesu - und damit Gottes - zu einer Frau, die weithin nur eine heillose und kaputte 
Lebensgeschichte vorzuweisen hat, offensichtlich wird. Ignatius gibt dem Exerzitanden 
folgende Punkte: 

4 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, aaO., Nr. 65. 
5 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte, übers, und erl. von Peter Knau- 
er, Graz 1978, Nr. 282. 



Einübung und Weisung 295 

Von der Bekehrung der Frau aus Magdala schreibt der heilige Lukas (7,36-50): 
Erstens: Die Frau aus Magdala tritt ein, wo Christus, unser Herr, bei Tisch sit- 
zend weilt, im Haus des Pharisäers. Und sie brachte ein Alabastergefäß voll 
Salböl. 
Zweitens: Hinter dem Herrn bei seinen Füßen stehend, begann sie, sie mit Trä- 
nen zu netzen, und sie trocknete sie mit den Haaren ihres Hauptes, und sie küßte 
seine Füße und salbte sie mit Salböl. 
Drittens: Als der Pharisäer die Frau aus Magdala anklagt, spricht Christus zu ih- 
rer Verteidigung und sagt: (•Ihr werden viele Sünden vergeben, weil sie viel ge- 
liebt hat." Und er sagte zu der Frau: •Dein Glaube hat dich heil gemacht; geh in 
Frieden!") 

Diese Heilsszene kann ohne großes exegetisches Detailwissen angeschaut werden. Für 
die Fruchtbarkeit und das Gelingen dieser Betrachtung ist es z. B. nicht notwendig zu 
wissen, daß das Salböl wahrscheinlich auf den Messias (hebr. Meschiach = Gesalbter) 
verweist. Der Sinn der Begegnung zwischen dieser Frau und Jesus wird transparent, 
auch wenn jemand nicht reflex im Bewußtsein hat, daß die Evangelisten Matthäus 
(26,6-13) und Markus (14,3-9) im literarisch-theologischen Aufbau ihrer Evangelien 
diese Salbung in die Nähe des Geschehens in Getsemani (= Ölpresse) rücken. Von 
dort unten am ölberg führt der Leidensweg des Messias zu seinem Höhepunkt, nach 
Golgota hinauf. Zum Messias gehört das Leiden ähnlich wie zur Olive das Keltern. 

Selbstverständlich gibt es unendlich viele theologische Perspektiven und mystagogi- 
sche Hintergründe - ja, darüber hinaus die geheimnisvolle Inspiriertheit der Heiligen 
Schrift, so daß jemand durch das Wort Gottes immer Neues lernen kann. Beim medita- 
tiven Umgang mit dem biblischen Text ist nicht der Erwerb von quantitativ möglichst 
viel Fachwissen angezielt, sondern in der Betrachtung geht es primär um das eigene 
Schauen und Erleben des biblischen Geschehens und seiner Wahrheit. Es ist von Nut- 
zen, sich während der Betrachtung nicht nur um Identifizierung mit biblischen Gestal- 
ten zu bemühen - wobei zugleich die reale Differenz offengehalten werden muß -, son- 
dern das Gespräch mit der Gestalt des Messias selbst ist zu suchen. Der betrachtende 
Beter sollte sich selber mit in das meist dramatische Heilsgeschehen einbringen. Das 
Grundgefüge, in dem die eigene Rezeption der Heilsereignisse geschieht, wird be- 
stimmt durch die Beziehung von IHM zu mir, von DU zu du. Der Mensch sollte ehrlich 
vor sich - auch mit seiner Sünde und Schuld - bereit sein, angesichts Jesu Christi einfach 
einmal da-zu-sein und so die eigene Heils- und Unheilssituation wahrzunehmen. Die 
menschlich-göttliche Freiheit stiftet den Dialog mit der geschaffenen Freiheit, die sich 
neu beschenken lassen möchte und so befreit wird von Süchten und Verfallenheiten. 
Schuldgeschichte wird aufgehoben. Die Prophetie des Jesaja wird individuell in ihrem 
Wahrheitsgehalt erfaßt: ,Wären eure Sünden auch rot wie Scharlach, sie sollen weiß 
werden wie Schnee. Wären sie rot wie Purpur, sie sollen weiß werden wie Wolle.' (1,18) 

Gerade bei der oben betrachteten Heilsszene (Lk 7,36-50) geschieht es häufig, daß 
der Übende die heilende Nähe Jesu verspürt. Dankbarkeit für erfahrene Vergebung 
stellt sich ein. Oft wächst im Maße der Zu-wendung Jesu die ursprünglich immer schon 
vorhandene, weithin aber erkaltete Zu-neigung zum Messias. Präsentiert sich im Medi- 
tationsbild die Gestalt Jesu, dann kann der Übende sich so gegenwärtig - in bescheide- 



Einübung und Weisung 296 

ner Weise - vollziehen, daß er gleichsam im Augen-blick den An-spruch erfährt, der 
ihm das neue Gesetz seines eigenen Handeln-sollens enthüllt. 

3. Phase: Zeit der Reflexio - Zeit des Herbstes 

Für diese 3. Phase sollte man sich ca. 10 Minuten Zeit lassen. Jahreszeitlich gesehen ist 
es die Zeit des Herbstes, also eine Zeit der Ernte. Alles, was an Gutem während der 
Zeit des Sommers gewachsen ist, wird nun nicht nur vor das Forum des Verstandes oder 
den Gerichtshof der Vernunft gebracht, sondern in Dankbarkeit vor Gott noch einmal 
bedacht. Konsequenzen sind zu ziehen. Gute und schlechte Früchte sind zu trennen. 
Die Zeit der Reflexio ist die Zeit der Unterscheidung6. Es lohnt sich nicht, Verdorbenes 
und Fauliges in die Scheuern einzubringen, in denen man seine Vorräte für winterliche 
Zeit aufhebt. 

Kritisch gilt es zu sichten: Wie ist es mir während der 1. und 2. Phase ergangen? Wel- 
che Schwierigkeiten hatte ich? Wie bin ich damit zurechtgekommen? Der Übende re- 
flektiert, beugt sich gleichsam zurück auf die vergangene Zeit der Sammlung und der 
Betrachtung. Erinnerung findet statt. Was ist mir neu aufgegangen? Wann gab ich mich 
einem Wunschdenken hin, und wann sind mir neue, echte Erfahrungen geschenkt wor- 
den? Was sollte ich mir merken und einprägen? Habe ich die drei Phasen (Sammlung, 
Betrachtung, Reflexio), die im Rhythmus der Übung aufeinander folgen, zuweilen mit- 
einander vermischt? Dies wäre schade. Denn in den drei Phasen sollen verschiedene in- 
nere Akte getan werden. So wie man etwa auch äußere Akte nicht gleichzeitig ohne 
Mißlingen tun kann - wer kann denn zugleich essen, reden, trinken, pfeifen? -, sondern 
nur nacheinander, so verhält es sich auch mit der Gleichzeitigkeit und dem Nacheinan- 
der der verschiedenen inneren Akte in den drei Phasen unserer Übung. 

Waren es oft nicht im Grunde immer die gleichen Muster und psychischen Mecha- 
nismen, die mich von der Betrachtung wegbrachten, wenn ich mich darauf einließ? Sind 
nicht die Ablenkungen, Versuchungen und Verführungen in all ihrer Stringenz durch- 
schaubar und überblickbar7? Wie gehe ich damit um? Studiere ich die Mönchsväter, die 

6 Kriterien dafür bieten die sogenannten Regeln zur Unterscheidung der Geister; vgl. Ignatius 
von Loyola, Geistliche Übungen, aaO., Nr. 313-336. Das Gefüge, in dem diese Regeln ihren theo- 
retischen Ort haben, ist die Bewegung des Exerzitanten zwischen Trost und Trostlosigkeit. •Ich 
(Ignatius) nenne es ,Tröstung', wenn in der Seele irgendeine innere Regung verursacht wird, mit 
welcher die Seele dazu gelangt, in ihrer Liebe zu ihrem Schöpfer und Herrn zu entbrennen; und 
weiterhin, wenn sie kein geschaffenes Ding auf dem Angesicht der Erde nur in sich lieben kann, es 
sei denn im Schöpfer ihrer aller. Ebenso, wenn sie Tränen vergießt, die zu Liebe zu ihrem Herrn 
bewegen, sei es aus Schmerz über ihre Sünden oder über das Leiden Christi unseres Herrn oder 
über andere Dinge, die geradeaus auf seinen Dienst und Lobpreis hingeordnet sind. Überhaupt 
nenne ich Tröstung alle Zunahme an Hoffnung, Glaube und Liebe und alle innere Freudigkeit, die 
zu den himmlischen Dingen ruft und hinzieht und zu ihrem eigenen Seelenheil, indem sie ihr Ruhe 
und Frieden in ihrem Schöpfer und Herrn gibt... Ich nenne .Trostlosigkeit' etwas wie trübe Dun- 
kelheit der Seele, Verwirrung in ihr, Regung zu den niedrigen und bloß irdischen Dingen, Unruhe 
von verschiedenen Bewegungen und Versuchungen, die zu Unglauben bewegen, ohne Hoffnung, 
ohne Liebe, wobei sich die Seele ganz träge, lau, traurig und wie von ihrem Schöpfer getrennt fin- 
det." (vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, aaO., Nr. 316f.) 
7 •Wir müssen sehr achtgeben auf den Verlauf der Gedanken. Sind Anfang, Mitte und Ende gut 
und hingerichtet auf etwas ganz Gutes, dann ist dies ein Zeichen des guten Engels. Wenn aber ei- 



Einübung und Weisung 297 

viele Anweisungen und Hilfen für den Übenden überliefert haben, so daß er dem .bö- 
sen Geist' nicht auf den Leim geht, sondern die Tendenzen zur Verwirrung, Besetzung, 
Wegdriftung und Mißstimmung positiv aushält8? Halte ich mich an die Regeln und 
Winke, die ich mir mit meinem eigenen spirituellen Wortschatz aufgeschrieben habe 
und die für mein geistliches Üben von Nutzen sind? 

4. Phase: Zeit des Alltags - Zeit des Winters 

Die wirklich Frommen vergessen nicht, daß die 4. Zeit des Übens der Alltag ist. In der 
Mühle des Alltäglichen kann man zuweilen nur menschlich leben, wenn man zurück- 
greifen kann auf Früchte - auf •geistliche Sträuße", wie man früher zu sagen pflegte -, 
die im Herbst geerntet wurden. Manchmal sind die Reserven fast aufgebraucht, und es 
bleibt inmitten einer kalten Welt nur wenig Hoffnung zu winterlicher Zeit. Sie ist eine 
besondere Zeit der Bewährung. •Letztlich geschieht all das, worauf es im Grunde an- 
kommt, hoffentlich in der erbärmlichen Alltäglichkeit des menschlichen Lebens bei 
uns. ... Dort, wo in einer letzten Weise es doch einem Menschen gelingt, selbstlos zu 
sein, selbstlos zu lieben, treu zu sein, wo die Treue nicht mehr belohnt wird, den Tod ge- 
lassen und willig anzunehmen in einem steril anonymen Krankenhaus von heute, dort, 
wo ein Mensch eben doch an irgendeinem Eck aus dem verschlossenen Kerker seines 
Egoismus ausbricht, dort geschieht das, was ich als die letzte fundamentale Aufgabe des 
Menschen betrachte. ... Gott ist das Wichtigste. Wir sind dazu da, in einer uns selbst 
vergessenden Weise ihn zu lieben, ihn anzubeten, für ihn da zu sein, aus unserem eige- 
nen Daseinsbereich in den Abgrund der Unbegreiflichkeit Gottes zu springen."9 

In Glaube, Hoffnung und Liebe dürfen wir wissen: Das nächste Frühjahr kommt be- 
stimmt. Der Anfang, den Gott immer wieder schenken möchte, ist eine Wirklichkeit, 
eine Metapher für jenes ewige Ostern, das die Kirche verkündet. In einer Mystik des 
Alltags vollendet sich jenes Gnadengeschehen, das in der Zeit der Sammlung, der Be- 
trachtung und der Reflexio je spezifisch zum Austrag gekommen war. Immer wieder 
gibt es Zeiten des Frühjahrs, des Sommers und des Herbstes • und des Winters. Alle 
Zeiten sind umfangen von der ewigen Liebe Gottes. 

Paul Imhof, München 

ner im Ablauf seiner Gedanken bei einer schlechten oder ablenkenden Sache endet oder bei etwas 
weniger Gutem als dem, was die Seele sich vorher vorgenommen hatte zu tun, oder wenn es die 
Seele schwächt oder verwirrt, indem es ihr den Frieden, die Stille und Ruhe, die sie vorher hatte, 
wegnimmt, so ist dies ein klares Zeichen, daß es vom bösen Geiste herstammt, dem Feind unseres 
Fortschritts und ewigen Heils ... Wenn der Geist der menschlichen Natur an seinem Schlangen- 
schwanz gespürt und erkannt ward und am bösen Ende, zu dem er hinführt, so ist es der Person, die 
von ihm versucht wurde, nützlich, sofort den Verlauf der guten Gedanken, die er eingab, zu be- 
trachten: Wie es anfing und er dann nach und nach dafür sorgte, daß sie aus der geistlichen Armut 
und Freude, darin sie sich befand, herabstieg, bis er sie schließlich zu seiner gottlosen Absicht ver- 
führte. Und sie soll das tun, um auf Grund einer solchen erkannten und vermerkten Erfahrung sich 
künftig vor seinen gewohnten Betrügereien hüten zu können." (Ignatius von Loyola, Die Exerziti- 
en, übertr. von Hans Urs von Balthasar, Einsiedeln 71981, Nr. 333f.) 
8 Vgl. z. B. Johannes Cassian, Spannkraft der Seele/Aufstieg der Seele, Freiburg 1981/2. 
9 Karl Rahner im Gespräch, Bd. 2, hrsg. von Paul Imhof u. Hubert Biallowons, München 1983, 
166f. 




