
LITERATURBERICHT 

Bilder - Visionen - Begegnungen - Erfahrungen 

Zu einer mißachteten Form mystischer Erfahrung 

Außerhalb wie innerhalb des Christentums ist es üblich geworden, die anschauliche 
Weise der Gotteserfahrung, die man als künstlerische Darstellung auf mittelalterlichen 
und barocken Gemälden oder auf naiven Votivtafeln schätzt, als religiöses Erleben ab- 
zuwerten. Leibhafte Begegnung mit einem Heiligen, Schau der Jungfrau Maria, Ange- 
sprochen-Werden vom Gekreuzigten - das seien nur populäre Gebilde für einfache 
Gemüter, die zur reiferen Gotteserfahrung unfähig sind; das sei vielleicht sogar nur 
Niederschlag einer noch heidnischen Religiosität oder einfachhin Aberglaube. 

Statt dessen wendet man sich in solchen Kreisen lieber anderen mystischen Aus- 
drucksformen zu und übersieht dabei, daß zum Beispiel auch die intellektuelle Mystik 
Meister Eckharts (in Frankreich spricht man von ,schola abstracta', von Wesensmystik) 
ebenso geprägt ist von dessen philosophisch-neuplatonischem Denken, wie die spät- 
mittelalterliche Nonnenmystik vom damaligen naiven Umgang mit dem Heiligen. Jede 
wahrhaft menschliche Gotteserfahrung trägt die Spuren der Menschlichkeit derer, die 
diese Erfahrung machen; wer meint, darüber hinauszukommen, betrügt sich selbst. 

In der heutigen theologischen Reflexion hat man sogar entdeckt, daß die Reduzie- 
rung der konkreten Offenbarung auf abstrakte Begriffe nicht Reinigung, sondern Ent- 
leerung bedeutet. Als die existentielle Theologie im Fahrwasser Rudolf Bultmanns den 
Finger auf die Bedeutsamkeit des Glaubens für den Menschen legte, vergaß sie, daß der 
Mensch nicht nur •Bedeutsamkeit", sondern ein Wesen von Fleisch und Blut ist. Am 
Ende dieser Entwicklung stand das •atheistische Christentum" vom •Tode Gottes", das 
am Ende der sechziger Jahre aufblühte. 

Heute wendet man sich dem zu, was in der Anthropologie unter dem Oberbegriff 
•Psychosomatik" abgehandelt wird, d. h. •Sich-Durchdringen von Leib und Seele". 
Deshalb wächst die Vermutung, daß eine narrative (d. i. erzählende) und eine imagina- 
tive (d. i. bildhafte) Theologie richtiger von Jesus berichtet als die abstrakte Dogmatik. 

Aber gilt das gleiche nicht auch und noch mehr von der Erfahrung? Vermittelt dort 
nicht vielleicht auch die konkrete Erzählung und bildhafte Schau mehr und Tieferes 
vom lebendigen Gott als leere, objekt-ferne, gegenstandslose Gefühle? Geschieht 
nicht, wie schon Teresa von Avila befürchtete, mit der Reduzierung der Mystik von der 
Begegnung-mit auf reine, in sich stehende Erfahrung das gleiche wie vor wenigen Jah- 
ren, als man den Glauben an Jesus auf das reine Betroffensein reduzierte? 

Es ist an der Zeit, innerhalb des Christentums die Rolle des Psychosomatischen, des 
Leibhaften, des Imaginativen und Narrativen zu entdecken. Nicht die Form der Mystik 
darf beherrschend sein, in der Bild und Geschichte zugunsten von Leere und Augen- 
blick ausgeschaltet werden; natürlich auch keine andere, die nun die konkrete, sinnen- 
hafte Form als Endziel ansieht (wie es in der rauschhaften •Mystik" unserer Tage ge- 
schieht). Die Unterscheidungskriterien liegen auf anderen Ebenen, liegen dort, wo die 



Literaturbericht 307 

Lehre der Unterscheidung der Geister (Origenes, Bernhard von Clairvaux, Ignatius 
von Loyola, Franz von Sales) zu Hause ist: Betroffensein und Geheimnis, Offenbarung 
als Leitschnur und Bewährung im Alltag, Dialogbereitschaft und Demut, Jesus Chri- 
stus. 

Es ist für das Thema aufschlußreich, darauf hinzuweisen, daß außerhalb des theologi- 
schen Raums die so lange Zeit mißachtete Visions- und Viten-Literatur des Mittelalters 
bei Sprach- und Literaturwissenschaftlern eine Aufwertung erfährt. 

Am Anfang jeder Beschäftigung mit diesen Zeugnissen steht die Sorgfalt im Umgang 
mit den Quellen. Die Münchener Dissertation von Hardo Hilg, Das ,Marienleben' des 
Heinrich von Gallen1 ist ein gutes Beispiel dafür. Die minutiöse Untersuchung der über 
dreißig Quellenhandschriften (7-120) ermöglicht eine kritische Edition des Textes 
(121-317). Hilg bringt gute Gründe für die Autorschaft des Prager Professors Heinrich 
von St. Gallen (um 1400), der mit dieser Schrift in der Volkssprache einen Beitrag zu 

den damaligen Reformbestrebungen lieferte (367-392). Von übergreifendem Interes- 
se ist das •Verzeichnis deutschsprachiger Prosamarienleben bis etwa 1520" (395^133). 
Für den Theologen ist besonders der Kommentar (318-366) mit seiner Fülle von 
biblischem, patristischem und mittelalterlichem Material von Bedeutung. Er zeigt, 
wie wenig Recht der aufgeklärte Bürger des zwanzigsten Jahrhunderts hat, solchen 
Schriften Naivität und Rückständigkeit vorzuwerfen. Der vielgelesene und noch öfters 
•gepredigte" Traktat macht das Netzwerk sichtbar, in dem die damaligen Frommen 
ihre Erfahrungen hatten. Man möchte sagen: Es ist eine Kathedrale voller Statuen 
mit Fenstern, von denen her Bibel und Heiligenviten dem Beschauer entgegenleuchte- 
ten. Die mystische Erfahrung dieser Zeit läßt sich nur begreifen und beurteilen, wenn 
wir Menschen einer Zeit, deren Bild-Überflutung die wahre Bild-Welt zerstört, uns 
vertraut machen mit der kathedralen-haften Fülle des damaligen christlichen Lebens. 

In seiner wichtigen Monographie Vision und Visionsliteratur im Mittelalter2 schreitet 
Peter Dinzelbacher gleichsam den Chorraum dieser Kathedrale ab. Es geht um den 
vielleicht wichtigsten Bereich der konkreten Gotteserfahrung dieser Zeit. Mit aller 
Vorsicht und der Begrenztheit des eigenen Standpunktes bewußt, dabei aber in umfas- 
sender und weit über das eigene Fachgebiet reichender Kenntnis von Quellen und Se- 
kundärliteratur versucht Dinzelbacher auch eine geistesgeschichtliche Gruppierung 
der Berichte. Er schaut damit hinter die Kulissen auf die Meta-Bezüge: Definitionen, 
der visionäre Raum, die Zeit, Beziehungen zu Personen der anderen Welt, Allegorie 
und Allegorese, Platz und Rolle der Vision im Leben des Schauenden, soziologische 
Aspekte. Damit kann er gleichsam die Psychologie der Vision einkreisen. Aufgrund der 
Materialbeherrschung wagt Dinzelbacher auch eine grundlegende Typisierung (vgl. 
229). In der ersten Epoche (600 bis etwa beginnendes 13. Jh.) seien die Erlebnisse eher 
aktiv, fordernd, plötzlich hereinbrechend mit plastischem, sehr konkretem Gegenüber 
gewesen. In der zweiten Epoche (von der Mitte des 12. Jhs. an) werden die Visionen 

1 Text und Untersuchung; mit einem Verzeichnis deutschsprachiger Prosamarienleben bis etwa 
1520 (Münchener Texte und Untersuchungen zur Deutschen Literatur des Mittelalters; Bd. 75). 
München/Zürich, Artemis Verlag 1981. X/485 S., Ln., DM 128,-. 
2 (Monographien zur Geschichte des Mittelalters; Bd. 23). Stuttgart, A. Hiersemann Verlag 1981. 
VI/288 S., Ln., DM 180,-. 



Literaturbericht 308 

passiver erlebt, sich schenkend, langsam vorbereitet und emotional reich entfaltet er- 
fahren. Die Schauungen selbst werden weniger •real", mehr allegorisch, abstrakt und 
zum Intellektuellen hin tendierend, dabei aber stark auf die geschauten Personen sich 
beziehend. Dinzelbacher zeigt auch, daß während der Achsenzeit des 12. Jh. auf ande- 
ren Gebieten des europäischen Lebens ähnliche Umbrüche geschehen. Es ist die Zeit 
der •Geburt des Individuums" - ohne daß jetzt schon der Realismus aufbricht, der das 
15. und 16. Jh. kennzeichnet. 

Die Fülle der Einsichten und Bezüge kann nicht referiert werden. Es muß aber darauf 
hingewiesen werden, daß der Autor keine spekulative Deutung, sondern materialrei- 
che Analysen vorlegt. 

Aufgrund seiner Materialbeherrschung konnte Dinzelbacher in verschiedenen ande- 
ren Ansätzen ähnliche Analysen3 vorlegen. Wichtig ist der grundlegende Aufsatz über 
Das Christusbild der heiligen Lutgard von Tongeren im Rahmen der Passionsmystik und 
Bildkunst des 12. und 13. Jhs.4 Es geht um die literarische und ikonographische •Re- 
naissance des Leidens Christi", die Dinzelbacher bei Lutgard, einer Zeitgenossin des 
ersten stigmatisierten Heiligen, Franz von Assisi, für diese Zeit aufzeigt und - was für 
die Theologie wichtig ist - grundsätzlich deutet: •Die Erscheinungen und Einsprachen 
(müssen) ... im Rahmen der Frömmigkeits- und Geistesgeschichte ihrer Epoche be- 
trachtet werden." 

Ähnlich materialreich - wenn auch eher auf die ausgesprochen germanische Fachli- 
teratur beschränkt und weniger in großen Überblicken, dafür mit Einzelanalysen arbei- 
tend - stellt vor und deutet Siegfried Ringler die Viten- und Offenbarungsliteratur in 
Frauenklöstern des Mittelalters5. Grundlage ist eine Wiener Handschrift des 15. Jhs. mit 
•Schwesternbüchern, einzelpersönlichen Viten und begleitenden Kurztexten". Daraus 
werden •Das Gnaden-Leben des Friedrich Sunder, Klosterkaplan in Engelthal" und 
•Die Vita der Schwester Gertrud von Engelthal" am Ende der Arbeit veröffentlicht 
(385-447). In der ausführlichen Handschrift-Beschreibung (19-143) steckt weit mehr 
als nur archivalische und philologische Akribie. Die Untersuchungen zu den Einzel- 
texten führt den Leser in die Welt des Spätmittelalters ein. Theologisch am fruchtbar- 
sten aber ist der ausführliche Kommentar zu den edierten Texten (144-334). Subtil, 
mit Hinweisen auf Parallelen in anderen Quellen und auf Sekundärliteratur werden die 
einzelnen sprachlichen und bildhaften Wendungen untersucht. So wird auf Seite 
287-290 für die Zeilen 1204-1207 folgendes behandelt: •gezogen" = Entrückung in 
die Gottheit, Ekstase, Visio intellectualis; •sifsßikait" = das Problem der Gnaden- 
erfahrung; •ain derkennen" = Antizipation der Visio beatifica; •nit von gesagen kund" 
= Unsagbarkeit des Erlebens; •sin leben richten" = Tugendlehre. 

Aufgrund der genauen Untersuchungen zieht Ringler wichtige Folgerungen (3-18; 
334-384). Er wendet sich scharf gegen die gängige Abwertung dieser Literatur und 

3 Die Visionen im Mittelalter, in: Zeitschr. f. Religions- und Geistesgeschichte 30, 1978, 
116-128; Über die Entdeckung der Liebe im Hochmittelalter, Saeculum32, 1981, 185-208; Die 
Jenseitsbrücke im Mittelalter, Wiener Dissertation von 1973; Ida von Nijvels, Ons geest. Erf 52, 
1978, 179-194. 
4 Ons geest. Erf 56,1982, 217-277. 
5 Quellen und Studien (Münchener Texte und Untersuchungen zur Deutschen Literatur des Mit- 
telalters; Bd. 72). München/Zürich, Artemis Verlag 1980. XVI/488 S., Ln., DM 124,-. 



Literaturbericht 309 

zeigt, daß hier - ähnlich wie in Heiligenlegenden - •praktische Mystik" •in Form 
legendarischer Strukturen vermittelt" wird. Es ist •eine mystische Lehre in legenda- 
rischer Form", die sich auch an Geschlossenheit und Aufbau mit der Mystik Meister 
Eckharts ,,in spekulativer Form" messen kann. Gute Register erschließen die Arbeit. 

An der Theologie läge es nun - so scheint mir -, diese überzeugend vorgetragenen 
und belegten Thesen zu integrieren. Für die Erfahrung aber sollten sich die Praktiker 
der Meditation sagen lassen, endlich die Mißachtung des konkreten, bildhaften, soge- 
nannten •Gegenständlichen" zu überwinden. 

Die Studien zur englischen Mystik des Mittelalters unter besonderer Berücksichtigung 
ihrer Metaphorik6 des Grazer Professors für Anglistik, Wolfgang Riehle, ruhen auf und 
kommen zu ähnlichen Ergebnissen. Es geht um die vorreformatorische, spätmittelal- 
terliche Mystik, worunter besonders die von Riehle korrekt übersetzte •Wolke des 
Nichtwissens" (•The Cloud of Unknowing") in Deutschland bekannt wurde, wenn 
auch in unkorrekter, verfälschender Übertragung. 

Über •Publikum", Verhältnis zur kontinentalen Mystik, Hohelied-Tradition nähert 
sich Riehle der Thematik des mystischen Aufstiegs zu Gott: Metaphorik der Vorberei- 
tung, Metaphorik des Weges. Nachdem das Reden über Gott in der Mystik dargestellt 
ist, werden die termini technici der Mystik (unio, extasis, raptus, familiaritas, commer- 
cium) und besonders die •Erfahrung des Göttlichen als einer geistigen Sinneswahr- 
nehmung" behandelt. Die abschließenden Kapitel analysieren den •Komplex des Gott- 
Habens", die Gotteserfahrung als •Ruhe, Schlaf, Tod und Entgrenzung" und den Hö- 
hepunkt von •Gottebenbildlichkeit, Vergottung und Einung". Die einzelnen Kapitel 
mit ihren Unterteilungen gliedern sich normalerweise nach der historischen Abfolge 
der Quellenschriften. Eine Auswahlbibliographie und gute Register erleichtern dem 
Benutzer den Umgang mit dieser vorzüglichen Arbeit. 

Auch Riehle betont, wie schon der Titel zeigt, die bildhafte Sprache der Mystik; er 
zeigt die in den Bildern enthaltene und durch sie entbundene Dynamik auf Gott hin und 
betont die weitgehende Abhängigkeit von Ps. Dionysius, dessen ganze Bilderwelt (und 
nicht nur die oftmals isoliert betrachtete mystische Theologie) im Mittelalter Lehrbuch 
der Mystik war. Diese gewichtigen, z.T. Neuland erschließenden Untersuchungen zei- 
gen, daß das Bild, die Schau, auch die mystische Vision eine wichtige Rolle innerhalb 
der Erfahrung spielten. Diese Phänomene gehören ähnlich untrennbar zum inneren 
Kern der Mystik, wie auch der Leib zur psychosomatischen Ganzheit des Menschen ge- 
hört. Es ist an der Zeit, solche grundlegenden anthropologischen Einsichten auch in den 
Vollzug von Gebet und Meditation einzubringen. Erst auf einem solchen Hintergrund 
lassen sich z.B. sogenannte •gegenstandslose" Erfahrungen korrekt beurteilen. 

Hier kann Teresa von Avila als Lehrmeisterin gelten; sie fand aus einer entsprechen- 
den •gegenstandslosen" Erfahrung zurück, besser gesagt: Sie hat darüber hinausge- 
führt zur Begegnung mit der •Humanidad sacratisima", der heiligsten Menschheit Jesu. 
Der ganzmenschliche Grundzug aller christlichen Mystik ist wohl der Schlüssel, um die 
bildhafte und erzählende Konkretheit der in diesen Büchern vorgestellten mystischen 
Erfahrung zu begreifen und theologisch zu beurteilen.       Josef Sudbrack, München 

6 (Anglistische Forschungen, Heft 20). Heidelberg, C. Winter Universitätsverlag 1977. 271 S.: 
kart., DM 74,-; mit wenigen Änderungen inzwischen auch auf Englisch erschienen. 




