LITERATURBERICHT

Bilder — Visionen — Begegnungen — Erfahrungen

Zu einer miBachteten Form mystischer Erfahrung

AuBerhalb wie innerhalb des Christentums ist es iiblich geworden, die anschauliche
Weise der Gotteserfahrung, die man als kiinstlerische Darstellung auf mittelalterlichen
und barocken Gemaélden oder auf naiven Votivtafeln schitzt, als religioses Erleben ab-
zuwerten. Leibhafte Begegnung mit einem Heiligen, Schau der Jungfrau Maria, Ange-
sprochen-Werden vom Gekreuzigten — das seien nur populdre Gebilde fiir einfache
Genmiiter, die zur reiferen Gotteserfahrung unfihig sind; das sei vielleicht sogar nur
Niederschlag einer noch heidnischen Religiositét oder einfachhin Aberglaube.

Statt dessen wendet man sich in solchen Kreisen lieber anderen mystischen Aus-
drucksformen zu und iibersieht dabei, da zum Beispiel auch die intellektuelle Mystik
Meister Eckharts (in Frankreich spricht man von ,schola abstracta®, von Wesensmystik)
ebenso geprigt ist von dessen philosophisch-neuplatonischem Denken, wie die spit-
mittelalterliche Nonnenmystik vom damaligen naiven Umgang mit dem Heiligen. Jede
wahrhaft menschliche Gotteserfahrung trigt die Spuren der Menschlichkeit derer, die
diese Erfahrung machen; wer meint, dariiber hinauszukommen, betriigt sich selbst.

In der heutigen theologischen Reflexion hat man sogar entdeckt, daB die Reduzie-
rung der konkreten Offenbarung auf abstrakte Begriffe nicht Reinigung, sondern Ent-
leerung bedeutet. Als die existentielle Theologie im Fahrwasser Rudolf Bultmanns den
Finger auf die Bedeutsamkeit des Glaubens fiir den Menschen legte, verga8 sie, daB der
Mensch nicht nur ,,Bedeutsamkeit*, sondern ein Wesen von Fleisch und Blut ist. Am
Ende dieser Entwicklung stand das ,,atheistische Christentum** vom ,;Tode Gottes‘, das
am Ende der sechziger Jahre aufbliihte.

Heute wendet man sich dem zu, was in der Anthropologie unter dem Oberbegriff
,.Psychosomatik‘ abgehandelt wird, d. h. ,,Sich-Durchdringen von Leib und Seele*.
Deshalb wiichst die Vermutung, da8 eine narrative (d. i. erzihlende) und eine imagina-
tive (d. i. bildhafte) Theologie richtiger von Jesus berichtet als die abstrakte Dogmatik.

Aber gilt das gleiche nicht auch und noch mehr von der Erfahrung? Vermittelt dort
nicht vielleicht auch die konkrete Erzihlung und bildhafte Schau mehr und Tieferes
vom lebendigen Gott als leere, objekt-ferne, gegenstandslose Gefiihle? Geschieht
nicht, wie schon Teresa von Avila befiirchtete, mit der Reduzierung der Mystik von der
Begegnung-mit auf reine, in sich stehende Erfahrung das gleiche wie vor wenigen Jah-
ren, als man den Glauben an Jesus auf das reine Betroffensein reduzierte?

Es ist an der Zeit, innerhalb des Christentums die Rolle des Psychosomatischen, des
Leibhaften, des Imaginativen und Narrativen zu entdecken. Nicht die Form der Mystik
darf beherrschend sein, in der Bild und Geschichte zugunsten von Leere und Augen-
blick ausgeschaltet werden; natiirlich auch keine andere, die nun die konkrete, sinnen-
hafte Form als Endziel ansieht (wie es in der rauschhaften ,,Mystik** unserer Tage ge-
schicht). Die Unterscheidungskriterien liegen auf anderen Ebenen, liegen dort, wo die



Literaturbericht 307

Lehre der Unterscheidung der Geister (Origenes, Bernhard von Clairvaux, Ignatius
von Loyola, Franz von Sales) zu Hause ist: Betroffensein und Geheimnis, Offenbarung
als Leitschnur und Bewéhrung im Alltag, Dialogbereitschaft und Demut, Jesus Chri-
stus.

Es ist fiir das Thema aufschluBreich, daranf hinzuweisen, da auBerhalb des theologi-
schen Raums die so lange Zeit miBachtete Visions- und Viten-Literatur des Mittelalters
bei Sprach- und Literaturwissenschaftlern eine Aufwertung erféhrt.

Am Anfang jeder Beschiftigung mit diesen Zeugnissen steht die Sorgfalt im Umgang
mit den Quellen. Die Miinchener Dissertation von Hardo Hilg, Das ,Marienleben’ des
Heinrich von Gallen! ist ein gutes Beispiel dafiir. Die minutidse Untersuchung der iiber
dreiBig Quellenhandschriften (7—120) ermdglicht eine kritische Edition des Textes
(121-317). Hilg bringt gute Griinde fiir die Autorschaft des Prager Professors Heinrich
von St. Gallen (um 1400), der mit dieser Schrift in der Volkssprache einen Beitrag zu
den damaligen Reformbestrebungen lieferte (367-392). Von iibergreifendem Interes-
seist das ,,Verzeichnis dentschsprachiger Prosamarienleben bis etwa 1520 (395—433).
Fiir den Theologen ist besonders der Kommentar (318-366) mit seiner Fiille von
biblischem, patristischem und mittelalterlichem Material von Bedeutung. Er zeigt,
wie wenig Recht der aufgekldrte Biirger des zwanzigsten Jahrhunderts hat, solchen
Schriften Naivitit und Riicksténdigkeit vorzuwerfen. Der vielgelesene und noch ofters
,».gepredigte’” Traktat macht das Netzwerk sichtbar, in dem die damaligen Frommen
thre Erfahrungen hatten. Man mdchte sagen: Es ist eine Kathedrale voller Statuen
mit Fenstern, von denen her Bibel und Heiligenviten dem Beschauer entgegenleuchte-
ten. Die mystische Erfahrung dieser Zeit 148t sich nur begreifen und beurteilen, wenn
wir Menschen einer Zeit, deren Bild-Uberflutung die wahre Bild-Welt zerstdrt, uns
vertraut machen mit der kathedralen-haften Fiille des damaligen christlichen Lebens.

In seiner wichtigen Monographie Vision und Visionsliteratur im Mittelalter? schreitet
Peter Dinzelbacher gleichsam den Chorranm dieser Kathedrale ab. Es geht um den
vielleicht wichtigsten Bereich der konkreten Gotteserfahrung dieser Zeit. Mit aller
Vorsicht und der Begrenztheit des eigenen Standpunktes bewuf3t, dabei aber in umfas-
sender und weit iiber das eigene Fachgebiet reichender Kenntnis von Quellen und Se-
kundérliteratur versucht Dinzelbacher auch eine geistesgeschichtliche Gruppierung
der Berichte. Er schaut damit hinter die Kulissen auf die Meta-Beziige: Definitionen,
der visiondre Raum, die Zeit, Beziehungen zu Personen der anderen Welt, Allegorie
und Allegorese, Platz und Rolle der Vision im Leben des Schauenden, soziologische
Aspekte. Damit kann er gleichsam die Psychologie der Vision einkreisen. Aufgrund der
Materialbeherrschung wagt Dinzelbacher anch eine grundlegende Typisierung (vgl.
229). Inder ersten Epoche (600 bis etwa beginnendes 13. Jh.) seien die Erlebnisse eher
aktiv, fordernd, pl6tzlich hereinbrechend mit plastischem, sehr konkretem Gegeniiber
gewesen. In der zweiten Epoche (von der Mitte des 12. Jhs. an) werden die Visionen

1 Text und Untersuchung; mit einem Verzeichnis deutschsprachiger Prosamarienleben bis etwa
1520 (Miinchener Texte und Untersuchungen zur Deutschen Literatur des Mittelalters; Bd. 75).
Miinchen/Ziirich, Artemis Verlag 1981. X/485 S., Ln., DM 128,—.

2 (Monographien zur Geschichte des Mittelalters; Bd. 23). Stuttgart, A. Hiersemann Verlag 1981.
V1/288 S., Ln., DM 180,—.



Literaturbericht 308

passiver erlebt, sich schenkend, langsam vorbereitet und emotional reich entfaltet er-
fahren. Die Schanungen selbst werden weniger ,,real*, mehr allegorisch, abstrakt und
zum Intellektuellen hin tendierend, dabei aber stark auf die geschanten Personen sich
beziehend. Dinzelbacher zeigt auch, daB wihrend der Achsenzeit des 12. Jh. auf ande-
ren Gebieten des europiischen Lebens dhnliche Umbriiche geschehen. Es ist die Zeit
der ,,Geburt des Individuums*‘ — ohne daB jetzt schon der Realismus aufbricht, der das
15. und 16. Jh. kennzeichnet.

Die Fiille der Einsichten und Beziige kann nicht referiert werden. Es mu8 aber daranf
hingewiesen werden, da8 der Autor keine spekulative Deutung, sondern materialrei-
che Analysen vorlegt.

Aufgrund seiner Materialbeherrschung konnte Dinzelbacher in verschiedenen ande-
ren Ansatzen dhnliche Analysen? vorlegen. Wichtig ist der grundlegende Aufsatz iiber
Das Christusbild der heiligen Lutgard von Tongeren im Rahmen der Passionsmystik und
Bildkunst des 12. und 13. Jhs. Es geht um die literarische und ikonographische ,,Re-
naissance des Leidens Christi®, die Dinzelbacher bei Lutgard, einer Zeitgenossin des
ersten stigmatisierten Heiligen, Franz von Assisi, fiir diese Zeit aufzeigt und — was fiir
die Theologie wichtig ist — grundsitzlich deutet: ,,Die Erscheinungen und Einsprachen
(miissen) ... im Rahmen der Frommigkeits- und Geistesgeschichte ihrer Epoche be-
trachtet werden.*

Ahnlich materialreich — wenn auch eher auf die ausgesprochen germanische Fachli-
teratur beschrinkt und weniger in groBen Uberblicken, dafiir mit Einzelanalysen arbei-
tend — stellt vor und deutet Siegfried Ringler die Viten- und Offenbarungsliteratur in
Frauenkléstern des MittelaltersS. Grundlage ist eine Wiener Handschrift des 15. Jhs. mit
»-Schwesternbiichern, einzelpersénlichen Viten und begleitenden Kurztexten‘, Darans
werden ,,Das Gnaden-Leben des Friedrich Sunder, Klosterkaplan in Engelthal* und
,,Die Vita der Schwester Gertrud von Engelthal” am Ende der Arbeit verdffentlicht
(385—-447). Inder ausfiibrlichen Handschrift-Beschreibung (19—143) steckt weit mehr
als nur archivalische und philologische Akribie. Die Untersuchungen zn den Einzel-
texten fiihrt den Leser in die Welt des Spatmittelalters ein. Theologisch am fruchtbar-
sten aber ist der ausfiihrliche Kommentar zu den edierten Texten (144—334). Subtil,
mit Hinweisen anf Parallelen in anderen Quellen und auf Sekundirliteratur werden die
einzelnen sprachlichen und bildhaften Wendungen untersucht. So wird auf Seite
287-290 fiir die Zeilen 1204-1207 folgendes behandelt: ,,gezogen* = Entriickung in
die Gottheit, Ekstase, Visio intellectualis; ,,stisBikait = das Problem der Gnaden-
erfahrung; ,,ain derkennen“ = Antizipation der Visio beatifica; ,,nit von gesagen kund*
= Unsagbarkeit des Erlebens; ,,sin leben richten* = Tugendlehre.

Aufgrund der genauen Untersuchungen zieht Ringler wichtige Folgerungen (3-18;
334-384). Er wendet sich scharf gegen die gingige Abwertung dieser Literatur und

3 Die Visionen im Mittelalter, in: Zeitschr. f. Religions- und Geistesgeschichte 30, 1978,
116-128; Uber die Entdeckung der Liebe im Hochmittelalter, Saeculum 32, 1981, 185-208; Die
Jenseitsbriicke im Mittelalter, Wiener Dissertation von 1973; Ida von Nijvels, Ons geest. Erf 52,
1978, 179-194.

4 Ons geest. Erf 56,1982, 217-277.

5 Quellen und Studien (Miinchener Texte und Untersuchungen zur Deutschen Literatur des Mit-
telalters; Bd. 72). Miinchen/Ziirich, Artemis Verlag 1980. XV1/488 S., Ln., DM 124,—.



Literaturbericht 309

zeigt, daB hier — dhnlich wie in Heiligenlegenden — ,,praktische Mystik* ,,in Form
legendarischer Strukturen vermittelt* wird. Es ist ,,eine mystische Lehre in legenda-
rischer Form*, die sich anch an Geschlossenheit und Aufbau mit der Mystik Meister
Eckharts ,,in spekulativer Form* messen kann. Gute Register erschlieBen die Arbeit.

An der Theologie ldge es nun — so scheint mir —, diese tiberzeugend vorgetragenen
und belegten Thesen zu integrieren. Fiir die Erfahrung aber sollten sich die Praktiker
der Meditation sagen lassen, endlich die MiBachtung des konkreten, bildhaften, soge-
nannten ,,Gegenstindlichen** zu iiberwinden.

Die Studien zur englischen Mystik des Mittelalters unter besonderer Beriicksichtigung
ihrer Metaphorik® des Grazer Professors fir Anglistik, Wolfgang Riehle, ruhen auf und
kommen zu dhnlichen Ergebnissen. Es geht um die vorreformatorische, spatmittelal-
terliche Mystik, worunter besonders die von Riehle korrekt iibersetzte ,,Wolke des
Nichtwissens‘ (,,The Cloud of Unknowing*‘) in Deutschland bekannt wurde, wenn
auch in unkorrekter, verfilschender Ubertragung.

Uber ,,Publikum*, Verhiltnis zur kontinentalen Mystik, Hohelied-Tradition nihert
sich Riehle der Thematik des mystischen Aufstiegs zu Gott: Metaphorik der Vorberei-
tung, Metaphorik des Weges. Nachdem das Reden tiber Gott in der Mystik dargestellt
ist, werden die termini technici der Mystik (unio, extasis, raptus, familiaritas, commer-
cium) und besonders die ,,Erfahrung des Gottlichen als einer geistigen Sinneswahr-
nehmung*‘ behandelt. Die abschlieBenden Kapitel analysieren den,, Komplex des Gott-
Habens*, die Gotteserfahrung als ,,Ruhe, Schlaf, Tod und Entgrenzung*‘ und den Ho-
hepunkt von ,,Gottebenbildlichkeit, Vergottung und Einung*. Die einzelnen Kapitel
mit ihren Unterteilungen gliedern sich normalerweise nach der historischen Abfolge
der Quellenschriften. Eine Auswahlbibliographie und gute Register erleichtern dem
Benutzer den Umgang mit dieser vorziiglichen Arbeit.

Aunch Riehle betont, wie schon der Titel zeigt, die bildhafte Sprache der Mystik; er
zeigt die in den Bildern enthaltene und durch sie entbundene Dynamik auf Gott hin und
betont die weitgehende Abhéngigkeit von Ps. Dionysius, dessen ganze Bilderwelt (und
nicht nur die oftmals isoliert betrachtete mystische Theologie) im Mittelalter Lehrbuch
der Mystik war. Diese gewichtigen, z. T. Neuland erschlieBenden Untersuchungen zei-
gen, daB das Bild, die Schau, auch die mystische Vision eine wichtige Rolle innerhalb
der Erfahrung spielten. Diese Phdnomene gehéren dhnlich untrennbar zum inneren
Kern der Mystik, wie auch der Leib zur psychosomatischen Ganzheit des Menschen ge-
hort. Esistandcr Zeit, solche grundlegenden anthropologischen Einsichten anch in den
Vollzug von Gebet und Meditation einzubringen. Erst auf einem solchen Hintergrund
lassen sich z. B. sogenannte ,,gegenstandslose‘‘ Erfahrungen korrekt beurteilen.

Hier kann Teresa von Avila als Lehrmeisterin gelten; sie fand aus einer entsprechen-
den ,,gegenstandslosen‘ Erfahrung zurtick, besser gesagt: Sie hat dariiber hinausge-
fithrt zur Begegnung mit der ,,Humanidad sacratisima‘, der heiligsten Menschheit Jesu.
Der ganzmenschliche Grundzug aller christlichen Mystik ist wohl der Schliissel, um die
bildhafte und erzihlende Konkretheit der in diesen Biichern vorgestellten mystischen
Erfahrung zu begreifen und theologisch zu beurteilen. Josef Sudbrack, Miinchen

6 (Anglistische Forschungen, Heft 20). Heidelberg, C. Winter Universititsverlag 1977. 271 S.,
kart., DM 74,—; mit wenigen Anderungen inzwischen auch auf Englisch erschienen.





