
BUCHBESPRECHUNGEN 

Sudbrack, Josef: Wege zur Gottesmystik. 
Einsiedeln, Johannes Verlag 1980. 
163 S., kart, DM 22,-. 

Die mystischen Bewegungen in der Mensch- 
heit haben ihre Gezeiten, Ebbe und Flut. Ob- 
wohl wir heute in einer Epoche leben, die 
überwiegend von gegenmystischen Kräften 
beherrscht wird - Säkularismus, Szientismus, 
Technizismus -, dringen die Wasser aus dem 
verschütteten mystischen Untergrund seit Jah- 
ren wieder nach oben. Tiefe und oberflächli- 
che, klare und trübe Quellen vermischen sich 
und füllen den Teich von Mystik und Mystizis- 
mus. Da bedarf es dringend der Scheidung und 
Klärung, die aber nicht von einem überlegen- 
neutralen Standpunkt oberhalb der religiösen, 
theologischen und philosophischen Richtun- 
gen erfolgen kann - einen solchen gibt es 
nicht-, sondern nur in der Entscheidung für ei- 
nen dieser Standorte (theistisch oder athei- 
stisch, monistisch oder im unverwischbaren 
Gegenüber von Gott und Geschöpf, monoper- 
sonales oder trinitarisches Gottesbild). 

Der Verfasser des vorliegenden Buches 
bringt für diese schwierige Aufgabe gute Vor- 
aussetzungen mit. Er verbindet eine umfas- 
sende Kenntnis der mystischen und mystologi- 
schen Literatur aus Vergangenheit und Ge- 
genwart mit einem klaren theologischen Un- 
terscheidungsvermögen. 

Im ersten Kapitel des Buches werden die 
wichtigsten Gesichtspunkte und Kriterien für 
eine •Ortsbestimmung" der Mystik herausge- 
stellt. Dabei geht es vor allem um die Alterna- 
tive zwischen personaler Begegnungsmystik in 
der Einheit der Liebe und apersonaler Selbst- 
mystik in der Einheit allen Seins. Die Untersu- 
chung bezieht sich vor allem auf den Grenz- 
und Übergangsbereich islamischer Mystik, in 
dem es • ähnlich wie im christlichen Bereich 
bei Meister Eckhart - einer sehr sensiblen 
Analyse der Dokumente bedarf, um die eigent- 
liche Aussageintention und die ihr zugrunde- 
liegende Erfahrung zu ermitteln. Dabei zeigt 
sich, daß der Monismus immer dann die Ober- 
hand zu gewinnen droht, wenn das zur Einheit 
tendierende Denken über die Erfahrung do- 
miniert. Am Ende dieser Reflexionen steht die 
klare, alle echte Gotteserfahrung aufhebende 
(im doppelten Sinne des Wortes von richten 

und einbergen) trinitarische Deutung: mysti- 
sche Erfahrung schwingt mit im trinitarischen 
Gegenüber- und Einssein; sie begegnet Gott 
im Gegenüber des menschgewordenen Sohnes 
und erfährt zugleich sein Insein im Geist. 

Mit diesem theologischen Instrumentarium 
untersucht der Verfasser sodann zwei bedeu- 
tende Zeugen christlicher Mystik: Thomas 
Merton und Meister Eckhart. Hier stellt sich 
schon gleich die Frage, in welchem Sinne bei 
diesen von erfahrungshafter Zeugenschaft die 
Rede sein kann: Waren sie selber Mystiker? 
Merton nähert sich in der letzten Phase seiner 
Suche nach dem Absoluten stark der buddhi- 
stischen Einheitsmystik, die er auf der Ebene 
der Erfahrung mit der christlichen Mystik iden- 
tifizieren zu können glaubte, bei bleibender 
Unterscheidung in der theologischen Deutung. 
Mertons Neigung zur Einheitsmystik dürfte 
auch von seiner kindheitsbedingten Unfähig- 
keit zu einer dauerhaften personalen Bezie- 
hung bedingt sein. Das Ergebnis, die Aufspal- 
tung zwischen religiöser Erfahrung und dem 
Glauben an die christliche Wahrheit, bleibt un- 
befriedigend. Aber nochmals sei gefragt: 
Spricht Merton aus eigener mystischer Erfah- 
rung, oder handelt es sich bei ihm eher um eine 
ästhetische Intuition und Deutung solcher Er- 
fahrung? Der Hinweis auf das Fehlen der 
•dunklen Nacht des Geistes" bei Merton (79) 
legt die Annahme des letzteren nahe. 

Auch für Eckhart wird man die Frage, ob er 
Mystiker im engeren Sinne des Wortes war, 
wohl verneinen müssen. Er war sicher ein Spi- 
ritueller, der auch andere zum geistlichen Le- 
ben anleiten konnte, aber man sollte ihn nicht 
zur Leitfigur christlicher Mystik promovieren, 
wie es heute wieder geschieht. Sudbracks Dar- 
stellung anhand der lateinischen und deutschen 
Quellen und der gesamten Literatur ist ausge- 
wogen in Sympathie und Kritik. Sie zeigt, wie 
Eckharts metaphysisches, ethisches und mysti- 
sches Denken bei allem Willen, das Christliche 
zu wahren, unaufhaltsam in den Strudel der to- 
talen Einheit gezogen wird, in der jede Unter- 
scheidung und jedes Gegenüber, auch das tri- 
nitarische in der Liebe, schließlich aufgehoben 
ist. Damit wird das zentral Christliche verfehlt, 
was davon noch bleibt, sind glückliche Inkon- 
sequenzen, in denen der Christ Eckhart sich ge- 
gen sein monomanes Denken behauptet. 



Buchbesprechungen 311 

Anders bei Johannes Tauler, in dessen Pre- 
digten die eigene geistliche Erfahrung und der 
christliche Glaube den Ton angeben. Manches 
in diesen Texten spricht dafür, daß Tauler ein 
Mystiker im eigentlichen Sinne war (er kennt 
und beschreibt z.B. die •Nacht des Geistes" 
ähnlich wie Johannes vom Kreuz; vgl. die Pre- 
digt vom 5. Sonntag nach Dreifaltigkeit I). 
Dennoch richtet er seine Lehre an alle. 

Hier stellt sich ein Problem, das in diesem 
Buch nicht reflektiert wird, die Frage nämlich 
nach dem Unterschied und der wechselseitigen 
Beziehung zwischen der •großen", außeror- 
dentlichen und der •normalen" christlichen 
Mystik. Beides ist Gotteserfahrung im Glau- 
ben, aber doch nicht einfach dasselbe. Man 
kann nicht die schlichte Erfahrung der Gnade, 
wie sie die •Nachfolge Christi" beschreibt, und 
die Erfahrungen, die im •Geistlichen Gesang" 
des Johannes vom Kreuz ihren Niederschlag 
gefunden haben, oder die •Geschichte einer 
Seele" der •kleinen" und die •Seelenburg" der 
•großen" Theresia auf einen univoken Begriff 
von Mystik bringen, ohne die Unterschiede zu 
nivellieren. Man kann sie auch nicht als ver- 
schiedene •Stufen" des gleichen Weges ein- 
ordnen, ohne den •kleinen" Weg abzuwerten. 
Hier gibt es typologische Unterschiede, die 
noch deutlicher ermittelt werden müßten, phä- 
nomenologisch und theologisch (im Sinne ver- 
schiedener Charismen). Aber diese Unter- 
scheidungen bleiben innerhalb der alles um- 
schließenden Klammer der Glaubenserfah- 
rung. Darum gibt es Gemeinsamkeiten, Bezie- 
hungen und Analogien und damit die Möglich- 
keit der geistlichen Kommunikation zwischen 
allen Wegen der Gnade. 

Für die Mystologie und Mystagogik wäre die 
Erarbeitung dieser korrelativen Unterschiede 
bedeutsam. Sie würde die Verwertung mysti- 
scher Zeugnisse für das •normale" Glaubens- 
leben nüchterner und fruchtbarer machen. Die 
Ausrichtung des geistlichen Lebens auf die 
hohe Mystik führt dagegen leicht zu bedenkli- 
chen Motivationen und zur Enttäuschung und 
Resignation. 

Das besprochene Buch ist ein kenntnisrei- 
cher und kluger Beitrag zur Unterscheidung 
der Mystik in Leben und Lehre. 

H. J. Lauter OFM 

Hadewijch: Van liefde en minne. De Stro- 
fische Gedichten Hertaald door M. Ort- 
manns. Ingeleid door Dr. P. Mommaers 

SJ. Tielt/Bussum, Lannoo 1982. 374 S., 
Pappeinband, B. Fr. 750,-. 
Hadewijch: The complete works. Transla- 
tion and Introduction by Mother Co- 
lumba Hart OSB, Preface by Paul Mom- 
maers. New York / London, Paulist 
Press/SPCK 1980. 412 S., Pappeinband, 
Engl. Pfund 8,50. 

Man darf vom Skandal sprechen, daß die flämi- 
sche Mystikerin in Deutschland - trotz zweier 
Übersetzungsversuche, trotz der Beschäfti- 
gung der Fachgermanistik mit ihr - unbekannt 
geblieben ist. Das viel gerühmte Standard-Le- 
xikon für Theologie und Kirche kennt sie nicht 
und legt höchstens die längst widerlegte Identi- 
fikation mit einer Häretikerin des 14. Jhs. 
nahe. Dabei steht sie •am Anfang der nieder- 
ländischen Mystik" (van Mierlo), Ruusbroec 
lernt von ihr, ihre Prosa hebt sie in den allerer- 
sten Rang der Sprachkunst. 

Über ihr Leben können nur mehr oder weni- 
ger sichere Vermutungen angestellt werden: 
Eine Begine aus der Mitte des 13. Jhs., wohl 
vornehmer Herkunft; sie muß eine Zeitlang 
großen Einfluß in ihrer eigenen Gruppe gehabt 
haben, aber dann doch verdächtigt und viel- 
leicht sogar ausgestoßen worden sein. Ihre 
Schriften zeugen von einer erstaunlichen Bil- 
dung: Latein, Französisch; Wilhelm von St. 
Thierry und Augustinus gehören zu ihren be- 
vorzugten Autoren. Die Thematik ihrer Mystik 
steht in erstaunlicher Nähe zu den griechischen 
Vätern: Dreifaltigkeitslehre, Seligkeit als ewi- 
ges Voranschreiten in Gott, wie bei Gregor v. N. 

Hadewijch lebt durch ihr Werk weiter. 
Nachdem der Jesuitenpater, H. Rosweyde 
(1569-1629) sie noch als selige Hadewijch von 
Antwerpen kannte, wurde ihr Schrifttum erst 
1838 wiederentdeckt. Inzwischen konnte man 
Echtes vom Unechten scheiden. Es sind 31 
Briefe (mit viel Biographischem und Lehrhaf- 
tem); 45 gereimte Gedichte mit oftmals vielen 
Strophen (die flämische Ausgabe legt den Ori- 
ginal-Text mit einer modern-niederländischen 
Übertragung vor); 14 Visionen (z.B. III. 
Schluß: •Und da kehrte ich zu mir selbst zu- 
rück und verstand alles, was ich soeben sagte 
und blieb starrend versunken in mein teuer sü- 
ßes Lieb." F. M. Huebner); 16 Gedichte in we- 
niger strenger Form (darunter einige nichtau- 
thentische). 

Das Werk bezeugt eine Liebesmystik, die so 
kühn und zugleich so klar, so überzeugend und 



Buchbesprechungen 312 

so fordernd ist, daß sie den modernen Men- 
schen unmittelbar packt. P. Mommaers 
schreibt: •Gott ist jemand, der sich selbst frei- 
gibt, in unglaublicher Intimität umfangen zu 
werden. Aber du wirst kaum einen mystischen 
Autor finden, der zur gleichen Zeit soviel Licht 
auf Gottes Transzendenz wirft, wie es Hade- 
wijch tut. Der Geliebte, der sich restlos dem 
Menschen hingibt, hört nicht auf, ihn zu über- 
steigen: Er ist der ganz andere. Dieser Gelieb- 
te, der den Mystiker ganz und gar in sich hin- 
einhebt, hebt das menschliche Sein keineswegs 
auf. Im Gegenteil, er begründet immer tiefer 
die selbständige menschliche Existenz ... In 
christlicher Sprache gesagt: Eins-Sein mit Gott 
schließt nach Hadewijch die Nachfolge des 
Menschen Jesus ein." 

Die englische Ausgabe, mit vorzüglicher 
Einleitung, mit wichtigen Anmerkungen und 
ausführlichen Indices sollte ein Vorbild für die 
zu erhoffende deutsche Entsprechung sein. Mir 
scheint sogar, wenn wir eine gute deutschspra- 
chige Ausgabe von Hadewijch besäßen, wäre 
manchem, was an Unsinnigem und Widersin- 
nigem mit dem Titel •Mystik" den Markt über- 
schwemmt, der Stachel genommen. Die deut- 
sche Theologie aber (s. das LThK) könnte mit 
einer solchen Ausgabe ihren Standard unter 
Beweis stellen. /. Sudbrack SJ 

Wehe, Bernhard: Das Licht des Nichts. 
Von der Möglichkeit neuer religiöser Er- 
fahrung (Schriften der Katholischen 
Akademie in Bayern; Bd. 93). Düssel- 
dorf, Patmos Verlag (Patmos Paperback) 
1980. 70 S., kart., DM 10,80. 

Die Studie ist ebenso besinnlich wie aufregend. 
Aufregend - weil die Erfahrung der Sinnleere, 
der modernen Spielform des Nihilismus, ganz 
und gar ernstgenommen wird. Gerade in die- 
sem Dunkel wird das •Postulat des Herzens" 
schmerzhaft bewußt: •Alles sollte Sinn ha- 
ben." Im Schmerz aber der Sinnlosigkeit gibt es 
Lichtpunkte •der personalen Liebe oder Treue 
oder Hilfsbereitschaft... da können wir erfah- 
ren: Solches hat Sinn. Das Gutehat Sinn." Und 
da bahnt sich die noch tiefere Erfahrung an: 
•Die Wende des Nichts als Wende zu neuer re- 
ligiöser Erfahrung." Weite geht durch große 
religiöse Erfahrung hindurch: die negative 
Theologie im Christentum, die jüdische Tradi- 
tion der Bildlosigkeit, die islamische Überliefe- 
rung und islamische Mystik, das indische Rig- 

veda, das chinesische Tao-Te-King, der japa- 
nisch-chinesische Buddhismus. Das Schlußka- 
pitel dann, •Die Notwendigkeit der Konkre- 
tion", trifft auf Jesus und die religiöse Gemein- 
schaft. Alles dies ist an ausgewählten Texten 
(z.B. durchgehend ein Gedicht von Paul Ce- 
lan) aufgezeigt und bietet tatsächlich eine •auf- 
regende" Deutung der geistigen Situation. 

Zugleich aber ist es ein besinnliches Buch. 
Gut, vielleicht nicht gerade leicht geschrieben, 
aber für diejenigen verständlich, die sich die 
Mühe machen, der Entwicklung der Gedanken 
zu folgen. Die beiden Einleitungskapitel brin- 
gen überdies eine philosophische Reflexion 
über •religiöse Erfahrung". Auch das sind Sei- 
ten, die nicht leichthin zu lesen, aber im besinn- 
lichen Lesen gut verständlich sind. 

Ein schmales Buch, aber mit viel Gewicht. 
J. Sudbrack SJ 

Freiheit und Gelassenheit. Meister Eckhart 
heute. In Verbindung mit Heino Falcke 
und Fritz Hoffmann hrsg. u. bearb. v. Udo 
Kern. München, Kaiser / Mainz, Grüne- 
wald 1980. 233 S., kart., DM 28,•. 

Die im Buch wiedergegebenen Vorträge der 
Meister-Eckhart-Woche 1978 in Erfurt spie- 
geln in zuverlässiger Weise den Stand der heu- 
tigen Eckhart-Forschung. Ein Großteil der 
Beiträge sucht den Thüringer aus seinem philo- 
sophisch-theologischen Weltentwurf zu ver- 
stehen. So M. Kurdzialek über Eckharts philo- 
sophische und theologische Tradition; so Bor- 
mann über Eckharts Stellung zu Aristoteles; so 
Haubst im Vergleich mit Nikolaus von Kues; so 
Haas in der Analyse der Sprache Eckharts; 
hierzu gehört auch der wichtige Beitrag von 
Hödl: Meister Eckharts theologische Kritik des 
reinen Glaubensbewußtseins. Andere Beiträge 
versuchen, Meister Eckhart mehr aus den ei- 
genen Texten allein, ohne Bezug zur sprachli- 
chen Umwelt und zur Überlieferung, zu ver- 
stehen (Weite, Weiß, Winkler) und legen da- 
her den Akzent stärker auf die Eigenerfahrung 
Eckharts. Allerdings schreibt Oechslin dazu: 
•Von seinem inneren geistlichen Leben wissen 
wir sehr wenig. Wir können nur vermuten ...", 
und stellt deshalb mit Recht das •mystagogi- 
sche", zur Erfahrung hinführende Anliegen 
Eckharts - und nicht so sehr dessen eigenes Er- 
leben - in den Vordergrund. 

Im ganzen kann man feststellen: Je mehr ein 
Autor von der geistigen Umwelt Eckharts 



Buchbesprechungen 313 

weiß, desto vorsichtiger wird er beim Um- 
schreiben des •Erfahrungs"-Moments bei 
Eckhart, desto stärker betont er das ganzheitli- 
che, vollziehende Denken Eckharts, das ihn 
zum Mystiker macht. Das Bild von Eckhart als 
dem genialen, ganz und gar von der Kraft des 
christlichen Glaubens durchdrungenen Predi- 
ger und Lehrer setzt sich immer stärker durch 
gegenüber der Vorstellung eines Erfahrungs- 
mystikers. /. Sudbrack SJ 

Schweitzer, Franz-Josef: Der Freiheitsbe- 
griff der deutschen Mystik. Seine Bezie- 
hung zur Ketzerei der •Brüder und 
Schwestern vom Freien Geist", mit be- 
sonderer Rücksicht auf den pseudoeckar- 
tischen Traktat •Schwester Katrei" (Ar- 
beiten zur mittleren deutschen Literatur 
und Sprache, hrsg. von H.-G. Roloff, Bd. 
10). Frankfurt/Bern, Verlag Peter Lang 
1982. 703 S., brosch., SFr 109,-. 

Bleibend an dieser umfangreichen Arbeit ist 
die kritische Edition (mit vielen, wörtlich wie- 
dergegebenen Plus-Stücken) des mittelalterli- 
chen mystischen Traktats, •Schwester Katrei", 
der wohl um 1320 im oberrheinischen Raum 
verfaßt wurde. Die verhältnismäßig schmale 
Schrift (322-370) gilt als hervorragendes 
Zeugnis der Sekte vom •Freien Geist". Es sind 
Gespräche mit einem Beichtvater, während 
derer Schwester Katrei immer mehr zum ei- 
gentlichen •Lehrer" über mystische Erfahrung 
wird: •Herre, fröwent (freuet) vch mitt mir, ich 
bin got worden." (334) Die biblischen Gottes- 
erfahrungen werden weit überboten; es geht 
bis zur •bleibenden" unmittelbaren Verbun- 
denheit mit dem Vater. 

Schweitzer konzentriert sich auf den Begriff 
der Freiheit, der dieser •Erfahrung" zugrunde 
liegt: •paradoxe Gottgewordenheit im alltäg- 
lichen' Leben als verborgene mystische Ein- 
heit, aus der heraus schon hier die Gewißheit 
des ewigen Lebens möglich ist und auf die hin 
alle Dinge, alles Geschehen ausgerichtet und 
interpretiert wird" (17); •für den einzelnen ... 
die Realisierung seiner menschlichen Ganzheit 
und die innerliche Erfahrung seiner Einheit, 
seiner Einzigartigkeit... und zugleich seiner 
Einheit mit dem Allgemeinsten ... Auf der uni- 
versalen Ebene ... die Verwirklichung ihrer 
utopischen Möglichkeit zur Freiheit aller Men- 

schen: ohne Ausbeutung des Menschen durch 
denMenschen ..." (155). Eine weiträumige ge- 
schichtliche Einleitung (Gnosis, Origenes, Au- 
gustinus usw., besonders Johannes Scotus 
Eriugena und der von R. Guarnieri herausge- 
gebene •Spiegel der einfachen Seelen") sollen 
zeigen, daß hier keine •eschatologische", son- 
dern präsentische Mystik zu finden ist. •Der 
Leib ist kein Objekt mehr, kein Grund zu ei- 
nem ,Zuwenig' an Vollkommenheit, sondern 
reiner Prozeß, seine Gegenständlichkeit fort- 
während transzendierendes Leben. Die Voll- 
kommenheit dieses befreiten Lebens besteht 
darin, daß es sich dem ,überswanck göttlicher 
befindunge' öffnet und ihn als Freude nach au- 
ßen vermittelt." (231) 

Die breite, wenig gegliederte Darstellung 
des Autors mit dem riesigen Anmerkungsteil 
(457-684, dankenswerterweise mit vielen Ori- 
ginaltexten) macht es schwierig, zur themati- 
schen These des Autors in Kürze Stellung zu 
nehmen. Die von ihm aufgezeigte Kontinuität 
zwischen orthodoxer und häretischer Mystik ist 
zweifelsohne eine Tatsache: Doch die Frage 
bleibt, was mit dieser Erkenntnis gewonnen ist. 
Beim konkreten Überprüfen der Ausführun- 
gen wird man enttäuscht. S. 252 geht es z.B. um 
das alles bestimmende Grundthema: der Ana- 
logiebegriff Eckharts. Diskutiert werden Olt- 
mann, Peters, Hof und Kopper. Erstaunli- 
cherweise fällt der Hrsg. der lat. Werke Eck- 
harts, J. Koch, aus. Sein fundamentaler Beitrag 
•Zur Analogielehre Meister Eckharts" er- 
schien immerhin schon 1959 und wurde 1965 
(K. Ruh, Altdt. u. altndl. Mystik) und 1973 
wieder veröffentlicht. In der seriösen For- 
schung gilt dieser Aufsatz als Meilenstein, hin- 
ter den es kein Zurück mehr gibt. Eine Ausein- 
andersetzung mit ihm (und mit anderer For- 
schung; H. Fischer, A. Haas und viele andere 
sind Schweitzer unbekannt) hätte Schweitzer 
geholfen, Wege in das Dickicht des Materials 
zu schlagen. So steht der Leser vor einem unge- 
fügen Buch mit vielen und auch interessanten 
Einsichten, die durch kein Register aufge- 
schlüsselt werden; und er kann nur vermuten, 
daß die Arbeit außerhalb der heutigen For- 
schung entstanden ist, wo selbst so wichtige 
Nachschlagwerke wie das LThK (mit H. Fi- 
scher) oder das DSpAM (IV, 1, 1958-60, 
93-116, von R.-L. Oechslin) dem Autor nicht 
zugängig waren. Schade um die immense Ar- 
beit, die zum großen Teil vergeblich war. 

/. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 314 

Jan van Ruusbroec: Opera Omnia (I.: 
Boecsken der Verclaringhe; II.: Vanden 
seven Sloten). Hrsg. v. G. de Baere, ein- 
gel. v. P. Mommaers, übers, v. Ph. Crow- 
ley u. H. Rolfson (Studijen en Tekstuitga- 
ven van ons geestelijk erf; hrgs. v. Ruus- 
broec genootschap; XX,1 u. XX,2). 
Tielt/Leiden, Lannoo/E. J. Brill 1981.1.: 
196 S., II.: 304 S., Ln. (58 - bzw. 90- 
holl. Gulden). 

Der flämische Mystiker (1293-1381) ist im- 
mer noch der unbekannte und gar verkannte 
unter den Großen der christlichen Spiritualität. 
Das liegt nicht zuletzt an der Sprachmauer, die 
das Mittel-Niederländisch den meisten Inter- 
essierten aufbaut. Deshalb muß der rührigen 
Ruusbroec-Genootschap von Antwerpen 
höchster Dank gezollt werden, daß sie eine 
zwei- und gar dreisprachige Ausgabe in die 
Wege geleitet hat: neben dem kritisch heraus- 
gegebenen Originaltext eine englische Über- 
setzung, die sich streng an den Urtext hält, und 
die klassisch gewordene lateinische Überset- 
zung des Kölner Kartäusers Surius (1552). 
Vorzügliche Einleitungen, Kommentierungen, 
Register, sprachliche Aufschlüsselungen usw. 
machen dieses Unternehmen zu einem • im be- 
sten Sinn des Wortes genommenen - Ereignis 
für die Erforschung christlicher Spiritualität. 

Für die aktuelle Diskussion um das Wesen 
christlicher Gotteserfahrung ist besonders der 
erste Band: •Das Büchlein der Erleuchung", 
mit der gründlichen Einleitung von P. Mom- 
maers SJ, von Bedeutung. Der zweite Band: 
•Von den sieben Klausuren, Umhüllungen, 
Wohnungen", ist eine eher praktische Hinfüh- 
rung zum geistlich-mystischen Leben. 

Das •Büchlein der Erleuchtung" wurde von 
Ruusbroec 1362 auf Bitten von Bruder Gerard 
und einigen Kartäusern aus Herne verfaßt, um 
einige Passagen aus seinem Hauptwerk, •Das 
Reich der Geliebten" (dt. 1924 von Verkade), 
zu verdeutlichen: •Ich habe also gesagt: Wer 
Gott kontemplativ liebt, ist ihm zuerst mit 
Vermittlung, dann ohne Vermittlung und drit- 
tens ohne Unterschied und Trennung vereint." 
Ruusbroec stellt sich dieser pantheistisch klin- 
genden Erfahrungsbeschreibung, ohne zu- 
rückzuweichen; denn es ist seine Erfahrung. 
Aber zur Deutung besser gesagt: zur eindeuti- 
gen Beschreibung ruft Ruusbroec zuerst die 
Trinitätstheologie zu Hilfe: Die beiden Aussa- 
gen von •Gott ist einer" und •Gott ist drei Per- 

sonen" lassen sich nicht gegeneinander aus- 
spielen, sondern sind eins. •Vater und Sohn er- 
freuen sich aneinander (entsprechend der Ein- 
heit mit Vermittlung) und umarmen einander 
(entsprechend der Einheit ohne Vermittlung); 
und diese Umarmung zeigt sich als unendlich 
abgründig (bottomless) - wenn eine Person die 
andere um-greift, wird sie unmittelbar über- 
wältigt von einer unermeßlichen Überfülle. 
Und diese Überfülle ist das ,Wesen' (auch ei- 
ner von den schwer zu verstehenden Begriffen 
Ruusbroecs); von ihr ergriffen zu werden, be- 
deutet die Seligkeit (auch der mystischen Er- 
fahrung)." Nach Ruusbroec ist also das •We- 
sen" einfachhin die unerschöpfliche Transzen- 
denz der anderen (göttlichen) Person; Glück- 
seligkeit ist einfachhin eine ewige Ruhe, die sich 
in sich selbst als Aktivität offenbart, •als Ak- 
tivität des ewigen Ergriffenwerdens von der un- 
endlichen Liebe dieser Person" (Mommaers). 

Es ist unbefriedigend, die erfahrungs-satte 
Sprache Ruusbroecs in knapper Begrifflichkeit 
wiederzugeben. Was er erfahren hat, wird 
deutlicher, wenn er sich gegen Schluß von der 
falschen Mystik distanziert. Sie nämlich hebt 
das nackte Eins-Werden allein auf den Thron, 
der aber - wie Ruusbroec oft genug zeigt - der 
Thron des dämonischen •Seins wie Gott" ist. 
Die wahre Mystik wird beschrieben als: •ewe- 
like toegaen ende ingaen, ende rasten in gode" 
- •evermore approach and enter and rest in 
God" - •perenniter et accedemus et ingredie- 
mur, et quiescemus in Deo" - •ein ständiges 
zugleich Herantreten-Eintreten-Ruhen in 
Gott" (154f). 

Bei der kritiklosen Übernahme aller mögli- 
chen •Erfahrungen" in die christliche Spiritua- 
lität kann diese personale Einheitserfahrung 
des flämischen Mystikers zur Hilfe der Unter- 
scheidung werden. Ob sich nicht doch einmal 
ein deutscher Übersetzer findet, der sich dieser 
hervorragenden Ausgabe der Opera Omnia 
Ruusbroecs anschließt? J. Sudbrack SJ 

The Cloud of Unknowing and related 
treatises on contemplative prayer. The 
Book of Privy Counselling; The Epistle of 
Prayer; The Epistle of Discretion; Hid 
Divinity; Benjamin Minor, The Study of 
Wisdom; Of Discerning of Spirits. Hrsg. 
von Phyllis Hodgson (Analecta Cartusia- 
na, 3). Exeter/Salzburg, Catholic Records 
Press/Institut für Anglistik und Amerika- 



Buchbesprechungen 315 

nistik     Universität     Salzburg     1982. 
LXII/234 S., brosch., DM 75,-. 

Der vieldiskutierte Traktat der •Wolke des 
Nichtwissens" ist mit den anderen Traktaten, 
die mit mehr oder weniger Sicherheit vom glei- 
chen Kartäusermönch stammen, nun in einer 
kritischen Ausgabe wieder greifbar geworden. 
Den Text selbst mußte die gelehrte Herausge- 
berin seit den fast 40 Jahren der Erstausgabe 
nicht ändern, soweit ich überprüfen konnte. 
Aber Einleitung und Kommentar sind erheb- 
lich anders geworden. In der Kommentierung 
fällt gegenüber der Erstausgabe (1944 u. 1955) 
auf, daß er präziser geworden ist, mehr Ver- 
weise hat und auch längere Gedankengänge 
(wie zu Beginn die Warnung für nicht-kontem- 
plative Leser) interpretiert. Die Ausgabe hat 
an Fachkunde gewonnen. Dies zeigt sich be- 
sonders auch in den Kapiteln •Doctrine and 
Counsel" (XXI-XXVII) und •The Heritage 
from Tradition" (XXIX-LVI) der Einleitung. 
So schreibt Ph. Hodgson über die •Liebe" als 
den wichtigsten (most important) Begriff: 
•Liebe wie auch Intention (like ,intent') ist in 
den Traktaten der Wolke ein Willensakt (act of 
the will)." •Entleert vom Selbst-Wollen 
(self-will), das Ursache der Entfremdung von 
Gott ist, und einzig das wollend, was Gott will, 
ist die Seele bereit, mit göttlichem Leben er- 
füllt zu werden." Beim Lesen des englischen 
Textes (was für jemanden mit bescheidenen 
Englisch-Kenntnissen mit Hilfe der neuen 
Übersetzung von Riehle, Johannes-Verlag, 
durchaus möglich ist) ist man wiederum er- 
staunt, wie sehr dieser große Text von der in 
Deutschland bekannt gewordenen älteren 
Übersetzung (Topos-Taschenbuch, Mainz 
21975) verkannt worden ist. Die Chance eines 
echten Gespräches mit buddhistischen Erfah- 
rungen wurde dort leider vertan. Erschrocken 
ist man allerdings auch über die Radikalität, 
die hier gefordert wird: •Die Begriffe Con- 
templation und Vollkommenheit (perfection) 
und deren entsprechende Derivate sind aus- 
tauschbar; ihre Begrifflichkeit ist präzise. Ihre 
modernen Entsprechungen, Mystik, Mystiker, 
mystisch, sind durch nachlässigen Gebrauch zu 
abgenutzt, als etwas anderes als Vages zu sa- 
gen ... Ziel ist eine geheime Erkenntnis von 
Gott (a secret knowledge of God) in einer 
übersteigenden Einigung, jenseits der Fähig- 
keiten des menschlichen Geistes." 

Anzumerken bleibt noch, daß der etwas 
überladene kritische Apparat der ersten Aus- 

gaben sich nun auf die wichtigen Varianten be- 
schränkt. Es ist zu wünschen, daß möglichst 
viele Leser der •Wolke des Nichtwissens" auch 
einmal nach dem englischen Urtext greifen. 

J. Sudbrack SJ 

1. Lorenz, Erika: Teresa von Avila. Licht 
und Schatten. Schaffhausen, Novalis Ver- 
lag 1982. 207 S., Milskin-Einband mit 
Schutzumschlag, DM 34,-. 
2. Lorenz, Erika: Teresa von Avila. •Ich 
bin ein Weib - und obendrein kein gutes". 
Ein Porträt der Heiligen in ihren Texten 
(Herderbücherei: •Texte zum Nachden- 
ken", 920). Freiburg/Basel/Wien, Her- 
der 1982. 143 S., kart., DM 9,60. 

Die Verfasserin, Professorin für Romanische 
Philologie, näherhin für Hispanistik, hat sich in 
besonderer Weise der spanischen Spiritualität 
des 16. Jhs. zugewandt. Den 400. Todestag Te- 
resas von Avila (1582-1982) nahm sie zum 
Anlaß, mehrere Arbeiten über die Kirchenleh- 
rerin der Mystik zu veröffentlichen. Neben den 
hier angezeigten Büchern erschienen von ihr 
noch einige Beiträge in karmelitanischen Fest- 
schriften zum Jubiläumsjahr. 

1. Es handelt sich um eine Sammlung von 
Aufsätzen aus den letzten Jahren. Sie sind zum 
einen der inhaltlichen Beschreibung und 
Kennzeichnung teresianischer Mystik gewid- 
met, zum anderen sprachwissenschaftlichen 
Fragen der teresianischen Literatur. Inhalt und 
Sprachform sind nicht voneinander zu trennen; 
sie stehen in Wechselbeziehung. Sprachwissen- 
schaftlich kann der Theologe hinsichtlich etwa 
teresianischer Lyrik oder überhaupt der Er- 
schließung der für Teresa eigentümlichen 
Sprachgestalt mit ihren Bildern, Metaphern, 
Paradoxien von der Verfasserin nur lernen. 
Aber auch die inhaltliche Darstellung des •my- 
stischen Weges" Teresas durch die Verfasserin 
(anhand der sieben Wohnungen aus der •Inne- 
ren Burg", dem Hauptwerk der großen Spanie- 
rin) kann wegen ihrer Einfachheit vielen Le- 
sern Anregung und Hilfe sein, zumal die Ver- 
fasserin das Wesen christlicher Mystik (z.B. ih- 
ren dialogischen und ihren apostolischen Cha- 
rakter) erstaunlich klar herausstellt. - Einige 
sinnstörende Druckfehler und ein paar irrtüm- 
liche Angaben in der Zeittafel 4 (190f) min- 
dern nicht den Wert dieser Studien. 

2. Die längere Einleitung der Verfasserin in 
diese Textsammlung macht den Leser nicht nur 



Buchbesprechungen 316 

in einem ersten Schritt mit Teresa (als Mensch, 
als Frau, als Gott-suchende und -liebende, als 
Apostel) bekannt, sondern legt in einer strich- 
haften Porträtzeichnung der Heiligen zugleich 
auch den Grund für die Gruppierung der Texte 
um je einen thematischen Gedanken, so daß 
diese im Kontext der Einführung besser auf 
Teresa hin konkretisiert werden. Ein vorzügli- 
ches Büchlein. - Man spürt aus beiden Arbei- 
ten, daß die Verfasserin zu Teresa einen sehr 
persönlichen Zugang gefunden hat. Aus der 
Art und Weise, wie sie über die christliche 
Kontemplation spricht (man vgl. den kundigen 
Aufsatz über •Das innere Gebet" in der kar- 
melitanischen Zeitschrift •Christliche Inner- 
lichkeit", Sondernummer •Weisheit und Leh- 
re", 1982,73-82), gewinnt man den Eindruck, 
daß sie nicht in erster Linie über die Literatur- 
wissenschaft, sondern im Umgang mit der Me- 
ditation zu einer Erfahrungskenntnis gekom- 
men ist. F. WulfSJ 

Pascal, Blaise: Schriften zur Religion. 
Übertr. und eingel. von Hans Urs von 
Balthasar (Christliche Meister, Bd. 17). 
Einsiedeln, Johannes Verlag 1982. 376 
S., brosch., DM 38,-. 

Die •Pensees" (•Gedanken") von Blaise Pas- 
cal (1623-1662) zählen zu den Grundbüchern 
der Weltliteratur. H.U. von Balthasar hat es 
unternommen, die •Pensees" und einige klei- 
nere Schriften des mathematischen, physikali- 
schen und philosophischen Genies neu zu 
übersetzen, dessen Überlegungen nie in bloßer 
Theorie steckenblieben. H.U. von Balthasar ist 
sich der Schwierigkeit des Ubersetzens be- 
wußt: •Es gibt kein Deutsch, das der Sprache 
... Pascals gewachsen wäre. ... Wir bilden uns 
nicht ein, etwas stilistisch Befriedigendes vor- 
legen zu können." (18) Wertvoll zum Ver- 
ständnis der Pascal'schen Schriften sind 
die vom Hrsg. verfaßten Einleitungen. 
Davor findet der Leser einen tabellarischen 
Lebenslauf Pascals mit den wichtigsten Statio- 
nen seines Lebens und am Ende des Buches 
eine Konkordanz für die Numerierung in den 
•Pensees" nach den Ausgaben von Brun- 
schvicg und Chevalier, an denen sich alle 
Übersetzungen und Kommentare orientieren. 

Neben dem •Memorial" und anderen klei- 
neren Schriften nehmen die •Pensees" den 
meisten Raum ein. Ihnen eignet eine •schein- 
bar zeitlose Jugendlichkeit: ihr Feuer erlischt 

nicht, ihre Grundeinsichten veralten nicht" 
(19). Pascal fordert die •Unterwerfung" der 
Vernunft und zugleich ihren Einsatz (vgl. 20). 
Sie gehört notwendig zum Menschen, aber er 
ist mehr als nur sie. •Demütige dich, unfähige 
Vernunft; schweige, törichte Natur, lerne, daß 
der Mensch den Menschen um ein Unendliches 
übersteigt, erfahre von deinem Meister deine 
wahre Lage, die du nicht kennst. Höre auf 
Gott." (217) Pascal weist die Spannungs- 
einheit von Größe und Elend des Menschen 
auf: •Die Größe des Menschen ist darin 
groß, daß er sich als elend erkennt." 
(158) •Seine ganze Pflicht aber ist es, 
richtig zu denken ..., bei sich selber zu 
beginnen und bei seinem Urheber und sei- 
nem Endziel." (146) Er soll sich bewußt sein, 
daß er ein •Nichts im Vergleich zum Unendli- 
chen, ein Alles im Vergleich zum Nichts: eine 
Mitte zwischen Nichts und All" (103) und •in 
jeder Hinsicht begrenzt" (105) ist. Im umfang- 
reichen 2. Teil der •Pensees" kommt Pascals 
christlicher Glaube, der dem von der Kirche 
verurteilten Jansenismus nahesteht, zu Wort: 
•Nicht allein erkennen wir Gott nur durch Je- 
sus Christus, sondern wir kennen auch uns 
selbst nur durch Jesus Christus. Wir kennen das 
Leben, den Tod nur durch Jesus Christus." 
(322) •Ohne Jesus Christus könnte die Welt 
nicht weiterbestehn. Sie müßte entweder zer- 
stört oder zu einer Art Hölle werden." (287) 

Der feinfühligen Übersetzung gelingt es, die 
•Pensees" Pascals dem heutigen Menschen zu- 
gänglich zu machen, sein Verständnis und In- 
teresse für diese großartigen •Gedanken" zu 
wecken. £. Meuser 

Huot de Longchamp, Max: Lectures de 
Jean de la Croix. Essai d'Anthropologie 
mystique (Theologie Historique, 62). Pa- 
ris, Beauchesne 1981. 428 S., brosch. 

Man fühlt sich geneigt, von einem Meilenstein 
der Mystik-Forschung zu sprechen. Viermal 
umkreist der junge französische Priester das 
Werk des Johannes vom Kreuz, wobei er zu ei- 
ner immer dynamischeren Betrachtungsweise 
kommt. Ein wichtiger kritischer Anhang (wie 
man Johannes vom Kreuz nicht lesen darf) di- 
stanziert sich von systematischer Voreinge- 
nommenheit, sei es einer philosophisch-theo- 
logischen wie bei Garrigou-Lagrange, sei es ei- 
ner •symbolischen", wie z.B. bei G. Morel: 
•Psychologie, Soziologie und durch sie vertre- 



Buchbesprechungen 317 

ten irgendwie alle Humanwissenschaften sind 
versucht, im Werk des Johannes vom Kreuz die 
Projektion eines ,anonymen' geistigen Zustan- 
des zu suchen, die Entschleierung eines recht 
interessanten Universums geistiger Erfahrun- 
gen, worin der mystische Autor als privilegier- 
ter Sprecher Unsagbares entwickelt mittels ei- 
ner Sprache, die es dennoch ausdrückt." Dage- 
gen stellt Huot de Longchamp einen lingui- 
stisch reflektierten Nachvollzug der mystischen 
Anthropologie des Heiligen. 

Johannes vom Kreuz •beschreibt" Erfah- 
rung - das ist bleibende Voraussetzung. Dazu 
benutzt er Worte aus der ihn umgebenden 
Realität. Aber im Laufe der Erfahrung kehrt 
sich die Beziehung Wort-Inhalt gleichsam um; 
denn das göttliche Wort selbst ist Fleisch ge- 
worden, ist in die Weltrealität eingetreten. 
Über die Erfahrung dieses Wortes, wobei sich 
•unser Fleisch" einläßt in das •fleischgewor- 
dene" Wort Gottes, gewinnt auch die Wort- 
Inhalt-Beziehung der Sprache neuen Sinn. 
Von der substantiellen Realität Gottes aus 
werden die Worte weltlicher Erfahrung mit 
neuem, nun •mystischem" Sinn erfüllt. Weit 
entfernt also von einer gängigen Deutung, daß 
Johannes vom Kreuz in die totale •Leere" 
Gottes eintrete, zeigt Huot de Longchamp, daß 
diese •Leere" (die als dunkle Nacht eine not- 
wendige und immer neu zu betretende Stufe 
ist) sich füllt mit Inhalt und konkreter Erfah- 
rung. Der Schlüssel zu dieser Umkehr ist die 
Inkarnation, der Eintritt Gottes in die Welt un- 
serer menschlichen Erfahrungen. 

Ein kurzes Kapitel, dem man • mit all seiner 
Sehwierigkeit - eine Übersetzung ins Deutsche 
wünscht, zeigt am Wort •Freude", wie sich in 
der mystischen Erfahrung die Perspektiven 
umkehren. Aus dem Genießen •an Dingen, die 
keines Sich-Freuens würdig sind", wird - über 
die dunkle Nacht des Verzichtens darauf- eine 
Offenheit auf Gott hin, in die sich die göttliche 
Freude eingießt. Und nun kehren die sinnen- 
bezogenen Worte (Licht, ,geistliche' Sinne, 
Braut-Mystik) wieder, nun aber neu erfüllt mit 
der Realitätsdichte göttlichen Lebens. 

Die Frage an den Autor, ob er nicht manch- 
mal die linguistische Methode überzieht, muß 
verstummen vor der wichtigen Einsicht, die er 
uns vermittelt. /. Sudbrack SJ 

Goichot, Emile: Henri Bremond, Histo- 
rien du Sentiment Religieux. Genese et 
Strategie d'une entreprise litteraire. Paris, 

Edition Ophrys (1983). 319 S., brosch., 
Fr. 150,-. 

Es gehört zu den Negativ-Seiten des heutigen 
Mystik-Booms in Deutschland, daß man kaum 
Kenntnis nimmt von den wichtigen Zeugnissen 
der französischen Mystik des 16.-18. Jahrhun- 
derts und ihrer genialen Darstellung durch 
Abbe Henri Bremond (Bd. 1-11, 1916-1933, 
dem Todesjahr des Abbe, und dem 12. Index- 
band von Ch. Grolleau, 1936). Vorliegende 
vorzügliche Untersuchung (mit Chronologie, 
311-313, Index Sommaire, 315f, und detail- 
lierter Table des Matieres, 317-319) stellt 
nicht nur die Persönlichkeit des Historikers 
und das Entstehen seiner Arbeit dar, sondern 
greift weit aus auf Hintergründe, Kontrover- 
sen, Intrigen, Freundschaften (mit den Moder- 
nisten, Tyrrell und Loisy, aber auch mit Fr. 
Hügel und M. Blondel). Dies alles (und dazu 
der lebendige, bildhafte Stil des Autors) macht 
das Buch für deutsche Leser nicht gerade leicht 
lesbar, aber gibt ihnen über die historischen 
Daten hinaus einen Einblick in das Ringen um 
die Fragen der mystischen Erfahrung, der mir 
für jeden ernsthaften Forscher unersetzlich zu 
sein scheint. 

Aus dem bewegten Leben, den vielen Schrif- 
ten (z. T. anonym) und den mannigfachen 
Streitigkeiten ist eine Frage besonders hervor- 
zuheben. Sie wurde brennend in der Kontro- 
verse des Exjesuiten Bremond mit seinem 
ehemaligen Mitbruder F. Cavallera SJ (zwei 
Brüder H. Bremonds blieben Jesuiten und ver- 
teidigten ihn stets). H. Bremond warf- sicher- 
lich nicht grundlos • einer bestimmten Jesui- 
ten-Spiritualität •Aszetismus" vor. Ihm stellte 
er • besonders in der Interpretation von Fene- 
lon - •la priere pure", das reine Gebet entge- 
gen, worin der Mensch völlig desinteressiert an 
eigenem Tun, eigener Erfahrung oder eigener 
Erfüllung nur Gott ins Zentrum stellt. Dieser 
Theozentrismus (mit dem Wort •Anthropo- 
zentrismus" scheint Bremond den Terminus 
zum theologischen Fachwort gemacht zu ha- 
ben) führte weiterhin dazu, daß B. in der Hal- 
tung der •Priere pure" Fenelons eine allge- 
mein menschliche Anlage fand: •Wir sind alle 
Mystiker, wenigstens der aktiven Möglichkeit 
nach, ebenso und aus dem gleichen Grunde wie 
wir alle auch Dichter sind." (308) •In Christus 
und durch ihn kommt die Mystik, als Ganze ge- 
sehen, zu ihrer Vollendung." (288) 

Vorliegende Arbeit und natürlich Bremonds 
Lebenswerk sind zu reich fazettiert, als daß 



Buchbesprechungen 318 

eine Besprechung nun ein eindeutiges Ja oder 
Nein hinstellen könnte. Aber auf eines muß 
aufmerksam gemacht werden: auf die heute so 
wichtig werdende •Leibhaftigkeit" oder •Sa- 
kramentalität" oder •Inkarnation" aller 
menschlichen Erfahrung, auch der mystischen. 
Von daher muß dem •leibhaften" Bemühen 
des Menschen und der konkreten Form seiner 
Erfahrung eine weit wichtigere Rolle zuge- 
schrieben werden, als sie sie in dem vergeistig- 
ten Entwurf Bremonds zu haben scheinen. 

/. Sudbrack SJ 

Schilson, Arno: Theologie als Sakramen- 
tentheologie. Die Mysterientheologie 
Odo Casels (Tübinger Theologische Stu- 
dien; Bd. 18). Mainz, Matthias-Grüne- 
wald-Verlag 1982. 354 S., kart, DM 
48-. 

Ein gediegenes Buch. In der überaus sorgfäl- 
tigen und gründlichen Habilitationsschrift fin- 
den sich einige Passagen, die für die Diskussion 
über das Thema •Mystik" von Belang sind. A. 
Schilson stellt in systematischer Absicht die 
Mysterientheologie Odo Casels dar. Bei allem 
Wohlwollen für das Werk des Mönches aus 
Maria Laach findet Schilson diesbezüglich 
auch kritische Worte (vgl. z.B. 300f, 317f). 

Charakteristisch für O. Casel ist die Behaup- 
tung der Analogizität heidnischer Mysterien- 
kulte mit dem christlichen Kultgeschehen, in 
dem das Mysterium Christi wiederholt wird 
(vgl. 39). Die letzte Quelle aller wahren Gnosis 
ist das lebendige Mitleben mit Christus in my- 
sterio (vgl. 135). Zur Frage nach der mysti- 
schen Einswerdung lesen wir: •Durch Gottes 
freie Gnade wird ,aufgehoben die unüber- 
schreitbare ,Todeslinie' zwischen Gott und 
Mensch, von der G. Mensching im Anschluß an 
K. Barth spricht... Gerade weil der Mensch 
Mensch bleibt und Gott Gott, findet ein Eins- 
werden von Gott und Mensch statt.' Nicht um 
eine Verschmelzung zweier Größen zu einem 
Dritten also geht es im Gnadengeschehen, 
sondern um eine Einheit in bleibender Ver- 
schiedenheit. ,Höchstes Vorbild und letzter 
Grund der Einheit von Gott und Mensch ist 
nach christlichem Dogma Jesus Christus der 
Gott-Mensch, bei dem die göttliche Natur mit 
der menschlichen in der Einheit der Person des 
Logos geeint ist.' " (181) Die Basis des mysti- 
schen Erkennens ist das Geheimnis der Inkar- 
nation. •Denn wie in der Person des göttlichen 

Logos nach der Menschwerdung sich göttliche 
und menschliche Natur einten, so ist in den Sa- 
kramenten göttliches Pneuma und irdische 
Substanz vereinigt, und zwar so, daß durch die 
Anwendung der irdischen Substanz das göttli- 
che Leben uns mitgeteilt wird..." (218 f) 

Gerade die Hinwendung zur Objektivität des 
repräsentierten Heilsgeschehens hatsubjektive 
Wirkung. •Sobald das Pneuma Christi den 
Christen erfüllt und dadurch Christus selbst 
sein innerstes, allem subjektiven Wollen ent- 
zogenes und damit objektiv vorgegebenes Le- 
bensprinzip wird, gewinnt der Mensch seine 
wahre Größe und findet er seine unverwech- 
selbare Identität." (162) Er wird Christ. •Das 
Christentum ist... die Religion der Christusmy- 
stik, der Verbindung mit dem pneumatischen 
Herrn."  (154) 

Die Christusmystik ist immer kirchliche 
Christusmystik. Sie ist nicht identisch mit •je- 
ner Form der Mystik, die, aus uralten orientali- 
schen Quellen hervorströmend, unter dem 
Einfluß des Neuplatonismus in gereinigter Ge- 
stalt Eingang in die kirchliche Frömmigkeit 
fand, besonders auch durch Augustin, dann 
von dem germanischen Geiste begierig aufge- 
griffen wurde und zu Beginn der Neuzeit in der 
spanischen Mystik sich auswirkte." (119) 
•Wahre Christusmystik vollzieht sich im Sa- 
krament als Begegnung mit und Angleichung 
an die sakramental repräsentierte Heilstat 
Christi." (155) Liturgische Mystik soll den 
Menschen zu innigster Gottgemeinschaft füh- 
ren (vgl. 256). Natürlich hat die liturgisch- 
kirchliche Vorentscheidung O. Casels Konse- 
quenzen auch für sein Verständnis der Theolo- 
gie, die sich wesentlich vollzieht •als Mystik, 
deren Grundgestalt allerdings ... nicht eine in- 
dividuelle Seelenmystik, sondern die vorgege- 
bene kirchlich-kultische Christusmystik 
bleibt" (126). Dieser Grundansatz noch ein- 
mal genauer formuliert: •Das kultische Han- 
deln der Kirche, vor allem in den Sakramenten, 
gibt der Mystik eine objektive und gemein- 
schaftliche, genauer gesagt eine christozentri- 
sche und ekklesiozentrische Gestalt, die sich 
letztlich als objektive, nicht aber subjektiv ge- 
wendete Theozentrik erweist. Im kultischen 
Handeln der Kirche steht ja die Mitteilung des 
wahrhaft göttlichen Lebens im Vordergrund; 
die Sakramente sind also nicht Feiern reiner 
Immanenz oder bloßer Humanität, sondern die 
Orte wahrer Erfüllung menschlicher Sehnsucht 
nach Begegnung mit der Transzendenz - sie 



Buchbesprechungen 319 

sind kirchliche Feiern objektiver ekklesialer 
Christusmystik." (57) Und noch spezieller: 
•Die hl. Eucharistie ist demnach Gedächtnis- 

feier, ja noch mehr, die mystische Wiederher- 
auffiihrung und dadurch in gewissem Sinne die 
Fortsetzung des Werkes der Erlösung." (68) 
Wenn dieses Buch dazu beiträgt, den Hunger 
nach dem Mystischen, der zumeist mit Esoteri- 
schem zu stillen versucht wird, auf das Myste- 
rium der Eucharistie aufmerksam zu machen, 
hat es seinen Zweck mehr als erfüllt. 

P. ImhofSJ 

Furlong, Monica: Alles, was ein Mensch 
sucht. Thomas Merton, ein exemplari- 
sches Leben. Übertr. von R. Kohlhaas 
OSB in Verb, mit B. Schellenberger 
OCSO. Freiburg/Basel/Wien, Herder 
1982. 422 S., geb., DM 34,-. 

Thomas Merton (P. M. Louis), einer der be- 
rühmtesten Trappistenmönche unserer Zeit 
(1915-1968), bleibt ein Geheimnis. Auch die 
fesselnde und lesenswerte Biographie, die Mo- 
nica Furlong, eine englische Journalistin, 1980 
herausgebracht hat und die jetzt in einer be- 
merkenswert guten deutschen Übersetzung 
vorliegt, kann dieses Geheimnis nicht ent- 
schlüsseln. Daran würde sich auch wohl nichts 
ändern, wenn Merton sein spannungsreiches 
und ungewöhnliches Leben noch 10 bis 20 
Jahre länger gelebt hätte und nicht sein relativ 
früher Unfalltod in Bangkok allen Interpreta- 
menten - Übertritt zum Buddhismus? oder 
doch Austritt aus dem Orden? Eremit in 
Gethsemani, in Alaska, in Indien? oder was 
immer sonst? - ein Ende gesetzt hätte. 

Es gehört zu den Pluspunkten der Furlong- 
Biographie, daß sie sich auf derartige Vermu- 
tungen erst gar nicht einläßt. Sie versucht, sich 
an die Quellen zu halten und diese entspre- 
chend auszuwerten. So entsteht ein Lebens- 
bild, das die Entwicklung des weitbekannten 
Schriftstellers in ihren so unterschiedlichen 
Phasen, in aller Gegensätzlichkeit seines Cha- 
rakters, in seiner Spürigkeit für das geistige 
Beben seiner Zeit und in seiner sprühenden 
Phantasie dramatisch und mit großem Einfüh- 
lungsvermögen nachzeichnet. F. nennt die vie- 
len Vorzüge und Schwächen Mertons beim 
Namen, nüchtern, mit Humor und gewiß auch 
mit einem Sinn für die tiefliegende Tragik die- 
ses unruhigen und scheuen, aktivistischen und 
zugleich  introvertierten,  glänzend begabten 

und ständig am Rand physischer Überforde- 
rung lebenden, seit dem frühen Tod der Mutter 
heimatlosen und nach Geborgenheit verlan- 
genden religiösen Suchers. Manches, was man 
bisher so noch nicht wußte, findet man in dieser 
Studie, für die F. mit einem bedeutenden engli- 
schen Literaturpreis ausgezeichnet wurde. 
Dennoch wird man zögern, das Buch mit dem 
deutschen Klappentext eine •große" Mer- 
ton-Biographie zu nennen. Denn hier fehlt et- 
was Entscheidendes: der Sinn für den Mönch 
Merton und das Geheimnis seiner Berufung, 
von dem mindestens die zweite Lebenshälfte 
unübersehbar geprägt und erfüllt ist. 

John Eudes Bamberger, der bekannte Trap- 
pistenabt und Psychologe, der zwanzig Jahre 
lang mit Merton zusammen war in Gethsemani 
und ihn sehr genau - als seinen Novizenmei- 
ster, geistlichen Anreger und Mitbruder - 
kannte, macht in einer detaillierten Rezension 
(in •Cistercian Studies" Nr. 1,1982) auf diesen 
schwerwiegenden Mangel aufmerksam. Er 
hängt nicht nur damit zusammen, daß F. bisher 
unveröffentlichte Tagebücher, Briefe und 
Tonbänder Mertons nicht verwerten konnte. 
Einige wichtige Dokumente wären ihr durch- 
aus zugänglich gewesen; sie hat sie aber unbe- 
achtet gelassen, denn offenbar paßten sie ihr 
nicht ins Konzept. Und dieses Konzept ist eben 
das eines faszinierenden und dramatischen 
Schriftsteller- und Künstlerlebens, das sich in 
die Enge eines schlichtweg mittelalterlichen 
Klostemiilicus verlaufen hat, bis es ihm zum 
Glück gelingt, sich daraus zu befreien. Daß 
diese künstlerische und menschliche Selbstfin- 
dung unter vielen Schmerzen und harten 
Kämpfen geschah, wird keineswegs verschwie- 
gen; aber man erfährt nichts darüber, daß das 
Kloster nicht nur Hindernis, sondern Hilfe und 
geistig-geistliche Heimat war, und dies nicht 
erst, als die tiefgreifenden Wandlungen der 
nachkonziliaren Zeit auch die amerikanischen 
Trappisten erreicht hatten. 

Gerade dieses Faktum darf nun aber nicht 
übergangen werden, soll Mertons Lebenspro- 
zeß als das vor Augen kommen, was er tatsäch- 
lich war: ein Weg nicht nur menschlicher, son- 
dern geistlich-monastischer Reifung. Vermut- 
lich begreift nur einer, der die Konflikte zwi- 
schen dem Hergebracht-Institutionellen und 
dem persönlich-individuellen Erwachen und 
Aufbruch in jenen Jahren am eigenen Leib im 
Kloster erfahren hat, wie notwendig für Mer- 
ton das klösterliche Milieu war, auch in seinen 



Buchbesprechungen 320 

für den Außenstehenden und für uns Heutige 
unfaßbaren Strengheiten, und welche Bedeu- 
tung einem Abt vom Schnitt des Dom James 
Fox zukommen kann, den F. völlig negativ, 
weil verständnislos zeichnet. Günstigenfalls 
sieht F. nur die eine Seite der Medaille, wenn 
sie meint, Merton sei speziell in den scharfen 
Auseinandersetzungen mit seiner Obrigkeit 
aus seiner anfänglichen Fügsamkeit und illu- 
sionistischen Autoritätsgläubigkeit allmählich 
•entlassen" worden (416). In Wirklichkeit 
machten beide Männer miteinander in dieser 
Umbruchszeit einen Weg in die Tiefe ihrer Be- 
rufung durch. In seinem Verlauf kam Merton 
zu einer neuen Freiheit, die ihn nur noch unlös- 
licher an das Mönchtum band, während der 
Abt seinerseits lernte, sich den ganz neu sich 
stellenden Problemen mit Verantwortung und 
sehr zum Nutzen seiner Mitbrüder zu öffnen - 
dem Verhältnis zur Welt, anderen Formen des 
Mönchtums (etwa dem Eremitentum), dem 
Stellenwert von Autorität und Regel, nicht zu- 
letzt dem notwendigen Spielraum, den der 
einzelne in aller gemeinsamen Ordnung und 
Kreuzesnachfolge entsprechend seinen persön- 
lichen Möglichkeiten braucht, um seine je ei- 
gene Berufung zu verwirklichen. F. weiß oder 
sagt nichts von diesem Umbruch, der viele 
Mönche und Nonnen, viele monastische und 
kontemplative Kommunitäten - meist unvor- 
bereitet, in Nordamerika noch um einiges ab- 
rupter als anderswo - in heftige Krisen geraten 
ließ, der oft die Besten irre werden ließ an der 
bisherigen Lebensform und an der dahinter 
stehenden, praktisch jahrhundertelang unver- 
änderten Spiritualität und Theologie. Daß 
Merton seinerseits nicht •ausgestiegen" ist, so 
ungewöhnlich sein Weg in den letzten Jahren 
auch verlaufen ist, verdankt er sicher nicht an 
letzter Stelle der soliden, ja noblen Gewissen- 
haftigkeit seines Abtes, mit dem er übrigens 
allwöchentlich zum Gespräch zusammentraf 
und dessen Beichtvater er jahrelang war. 

Mertons tiefgreifende Wandlung darf also 
weder isoliert vom Zeithintergrund noch ein- 
fach als •Entfremdung" vom ursprünglich 
Gemeinten gedeutet werden, als Sich-Abset- 
zen von einer ganz und gar nicht kongenialen 
Umgebung und einem primitiven, ja sturen 
Abt. Gerade die letzten Briefe aus Asien zei- 
gen das neue Verhältnis zu Abt und Kommuni- 
tät, das er gefunden hat, im Maße, wie er den 
ihm notwendigen Raum für seine elementare 
menschliche wie religiöse Lebensberufung zu- 

gestanden bekam. Er liebte zweifellos sein 
Kloster. Er hatte nie aufgehört, seine Berufung 
zu lieben, wenn auch anders am Ende seines 
Lebens als im Feuereifer seiner Noviziatsjahre. 
Wohl plante er andere Formen des monasti- 
schen Lebens, namentlich für sich selbst. Aber 
er sah sehr genau, daß mit der größeren •Öff- 
nung" auch Gefahren verbunden waren, daß 
nicht jeder ohne weiteres mit der neuen Frei- 
heit umgehen konnte und daß die Herausfor- 
derung der Stunde für das Mönchtum insge- 
samt keineswegs der leichtere Weg war. Ihm 
ging es jedenfalls immer und leidenschaftlich 
um die Suche nach Gott. Wenn ihn auf seiner 
letzten großen Asienreise etwas faszinierte, 
dann die Ernsthaftigkeit dieser Suche, auf die 
er bei seinen Begegnungen und Gesprächen 
mit fernöstlichen Weisen traf, ohne daß er 
daran dachte, selbst etwa Buddhist zu werden. 
Daß seine Lust am Abenteuer, am Entdecken 
und ein gewisser Nachholbedarf mit im Spiel 
waren, soll damit nicht negiert werden. 

Es ist zu bedauern, daß F.'s Biographie die- 
ser entscheidend geistlichen Entwicklung Mer- 
tons weithin nicht gerecht wird. Noch weniger 
gerecht wird ihr freilich der deutsche Klap- 
pentext, vom Titel einmal abgesehen. Zum 
•schweigenden Propheten" fehlt diesem pau- 
senlos mit den Großen und Kleinen seiner Zeit 
in Kontakt Stehenden die Distanz einer echten 
eremitischen Berufung (war es nicht eher 
Scheu und Introvertiertheit, die ihn vor der 
Gemeinschaft fliehen ließ in eine mit Manu- 
skripten, Korrespondenz und Schreibmaschi- 
nenmusik erfüllten Klause?). Wenn Thomas 
Merton tatsächlich Antworten gab auf die gro- 
ßen Fragen unserer Zeit: Frieden und Gerech- 
tigkeit, Menschenrechte und Zukunft (eher hat 
er nur mitgefragt, was schon viel ist), dann 
nicht unbedingt •aus dem Schweigen eines 
amerikanischen Trappistenklosters", sondern 
aus einer sehr exponierten, immer vibrieren- 
den und auch aktiv sich engagierenden Exi- 
stenz, die mindestens in den letzten Jahren mit 
fast allen wichtigen Strömungen der Zeit in 
unmittelbaren Kontakt kam. War er ein Mysti- 
ker? Im Sinn der großen geistlichen Überliefe- 
rung wohl kaum. Kommt seinem Leben •ex- 
emplarischer" Rang zu? Wenn ja, würde ge- 
rade Furlongs Biographie das eigentlich Leit- 
bildhafte verdecken: nämlich den Mönch, der 
er wurde als der ringende Mensch, der er war. 
Seine geistliche Biographie muß erst noch ge- 
schrieben werden. C. Bamberg OSB 




