Horen kOnnen — verstehen wollen —
einander begegnen

Zum Gesprach mit einem zen-buddhistischen Philosophen

Josef Sudbrack, Miinchen

Wihrend der Ziircher Gespriiche! machte ein Beitrag des zen-buddhistischen
Philosophen von Kyoto, Shizuteru Ueda?, groBen Eindruck. Mit einem Bei-
spiel leitete er seinen Gedankengang ein: ,,Zwei Japaner begegnen sich auf der
StraBe. Zunichst verbeugen sie sich voreinander, manchmal so tief wie (mog-
lich) —ich betone das, um Ihre Aufmerksamkeit darauf zu lenken—in die Rich-
tung der Grundlosigkeit. Erst von da aus sich wieder aufrichtend und zueinan-
der gewendet folgt die BegriiBung ... Es geht ... erst einmal darum, sich selbst
vor dem anderen zu einem ,Nichts* zu machen —und das gegenseitig. Dariiber
hinaus geht es bei der gegenseitigen Verbeugung darum, das ,Zwischen‘ —im
Rahmen dessen die Begegnung stattfindet — als ,grundlos® auszuweisen.*

Der japanische Gelehrte will damit den dialogischen Sinn des meditativen
Versenkens in die ,,Un-Unterschiedenheit, in die ,,Grundlosigkeit*, in die
,.-Tiefe des Nichts* aufzeigen: ,,In dem ,Weder-Ich-noch-Du‘ hat jeder Ge-
sprichspartner des ,Ich-Du‘ im Gegeniiber die absolute Un-Unterschieden-
heit erfahren. Aufgrund dieser Ununterschiedenheit kann jeder jetzt im ,offe-
nen Zwischen® einmal die Ich-Du-Beziehung als sein eigenes Selbst erfahren,
ein anderes Mal aber dieselbe Ich-Du-Beziehung selbstlos ganz dem Du iiber-
lassen.

Ein Dialog, der zum gegenseitigen Verstehen fithren will, fordert von den
Partnern, daB sie ihre Festlegungen loslassen und sich in die nicht-festgelegte

1 Ernesto Grassi, Hugo Schmale, Das Gesprich als Ereignis. Ein semiotisches Gespréich, Miinchen
1982. Darin st ein Teil der Gespréache wiedergegeben, ,,die unter dem Namen Ziircher Gespriche
in Privathdusern in Ziirich (M. von Castelberg) und Diisseldorf/Ascona (V. Langen) seit 1977
jahrlich zweimal stattfinden. Das Ziel dieser Gespriche, die sich jeweils iiber ein verldngertes Wo-
chenende erstrecken, ist die Vermittlung und Verbesserung interdisziplindrer und interkultureller
Verstindigung* (aus dem Vorwort). Einige Namen aus der Liste der Teilnehmer mégen den Rang
der Zusammenkiinfte aufweisen: Prof. Dr. M. Boss, Prof. Dr. E. Castelli die Gattinara (1), Prof.
Dr. E. Grassi, Prof. Dr. K. Nishitani, Prof. Dr. R. Panikkar, Prof. Dr. F. Ulrich, Prof. Dr. F. Weinreb.
2 Seine in Deutschland verfa3te Arbeit Die Gottesgeburt in der Seele und der Durchbruch zur
Gottheit. Die mystische Anthropologie Meister Eckharts und ihre Konfrontation mit der Mystik des
Zen-Buddhismus (1965), bezeugt zur gleichen Zeit ein intensives und ehrliches Bemiihen um ein
Versliandnis der christlichen Mystik wie ein fundamentales MiBverstdndnis; letzteres aber rithrt
vielleicht sogar eher von der verschwommenen Theologie der deutschen Professoren her, die Sh.
Ueda in der Arbeit unterstiitzten, als von der fremden Kultur, aus der er seine Arbeit anging. Vgl.
dazu TheoPhil 42 (1967) 130-132.



Josef Sudbrack 322

Weite des ,,Zwischen‘* einlassen. Wenn beide Partner sich hinter ihrer Mei-
nung verschanzten, kiime es zum Streitgespréch, aber nicht zum dialogischen
Verstehen.? Nur in der Weite des Nicht-Festgelegten, des ,,Advaita‘“ (Nicht-
Dualitét), des ,,Nirwana‘“ kann ein Verstehen im Wort erwachsen. Nur auf
dem Grund des Nicht-Definierbaren erwichst die Begegnung im Wort.

Shizuteru Ueda vertritt, so gesehen, ein ,,dialektisches Verstdndnis der
letzten Wirklichkeit: eine ,,Dialektik zwischen einem ungestalteten Grund,
den man auch als Nichts bezeichnen kann, als Nicht-Festgelegtes, und der
,,worthaften Eindeutigkeit der Aussage. Damit scheint cr dem Patriarchen
der zen-buddhistischen Philosophenschule von Kyoto, Kitard Nishida#, ndher
zu stehen als Nishidas Nachfolger, Keiji Nishitani, mit seinem kiirzlich auf
Deutsch erschienenen Buch, ,,Was ist Religion?*‘>

Und damit kommt Shizuteru Ueda zugleich in die Nihe des christlichen Ver-
standnisses von der geschaffenen, rational zu begreifenden Wirklichkeit, die
im ewigen, iiberverniinftigen Geheimnis Gottes ruht. Fiir den Christen — und
wohl fiir jeden Menschen, der in einen derartigen, oben beschriebenen Dialog
hineingeht — taucht dabei die Frage anf: Weshalb darfst du deine Sicherheiten
aufgeben und dich— vor dem Gespriich — so vorbehaltlos dem gestaltlosen Ur-
grund anvertrauen? Wieso verschlingt dieses ,,Nichts* dich nicht vollig und
146t dich in Absurditdt und Sinnlosigkeit versinken?

In der Vertiefung des Vertrauens, mit dem einer sich diesem gestaltlosen
Urgrund des Un-Unterschiedenseins anheim geben darf, findet das Christen-
tum die Erfahrung der Offenbarung: Weil er tragend und giitig ist; weil er alles
das —und noch mehr — besitzt, was das Kind bei der Mutter sucht; das, worauf
mein Freund baut, der sich mir er6ffnet hat, das, was mich selbst bewegt, wenn
ich mich bei einem anderen ausweine oder mich in meiner Freude einfachhin
so gebe, wie ich bin. Die Grundlosigkeit heifit in ihrer letzten Tiefe ,,Du‘“.

Und dieses ,,Du‘‘, dem ich mich anvertrauen darf, ist keine Maske fiir noch
Tieferes, sondern ist selbst letzter Seinsgrund; nur deshalb kann ich, der Dia-
logpartner, meine eigenen Sicherheiten ihm vorbehaltlos anvertrauven. Je
wichtiger das Gesprich ist, je existentieller die Fragen sind, die von beiden
Partnern gestellt werden, um so vertranenswiirdiger muf3 der Grund sein, in
dem sich beide begegnen, auf den hin beide sich loslassen.

3 Man darf dem geborenen Japaner, der in Deutschland doktoriert hat, seine ,,heideggernde*
Sprache verzeihen — besonders auch, weil manche mit dem Buddhismus liebdugelnde Christen ei-
nen dhnlichen ,,Jargon der Uneigentlichkeit* benulzen.

4 Neben der deutschen Ubersetzung von R. Schinzinger, Die Intelligible Welt, 1943, kénnen engli-
sche Ubersetzungen einen Eindruck vermitteln: Intelligibility and the Philosophy of Nothingness.
Three philosophical Essays, Honolulu 21960; Fundamental Problems of Philosophy. The World of
Action and the Dialectical World, 1970.

5 1n Kiirze wird in dieser Zeitschrift eine Besprechung dieses wichtigen Buchs durch Prof. P. Hans
Waldenfels SJ erscheinen.



Zum Gesprich mit einem zen-buddhistischen Philosophen 323

Es ist denkbar, daB man in anderen Epochen oder in weniger wichtigen Fra-
gen das Loslassen auf den gemeinsamen Grund, auf das ,,Zwischen* hin nicht
bis in die letzte Tiefe eines vertranenswiirdigen ,,Du* zuriickgefiihrt hat; dafl
man sich der Gestaltlosigkeit des Nirwana, der Nicht-Unterschiedenheit des
Advaita iiberlassen konnte, ohne darin deren Du-Tiefe zu erspiiren. Doch in
unserer hochindustriellen und durchrationalisierten Gesellschaft — gleich, ob
im kapitalistischen oder im sozialistischen Stil — wird dies immer unméglicher.
Die Alternative wird immer deutlicher: Man kann sich entweder zur ,,zyni-
schen Vernunft“ bekennen, von der Peter Sloterdijk in seinem Bestseller®
schreibt: ,,Handeln wider besseres Wissen“, ,,eine abgeklirte Negativitit, die
fiir sich selbst kaum Hoffnung, allenfalls ein wenig Ironie und Mitleid auf-
bringt*“; zu einer ,,zynischen Vernunft* also, die mit einem distanzierenden,
sarkastischen Witz die Sinnlosigkeit von allem menschlichen Bemiihen auf-
zeigt, aber dann doch weitermacht, weil sie keine bessere Alternative kennt.
Oder man wagt das Urvertrauen auf den Grund hin, der in der Mitte ein Ur-
Glauben an Gottes Du ist, an ein Du, das nicht be-grenzt, sondern be-freit.

Natiirlich kann dieser Ur-Glaube stindig neu von der Vernunft zerrissen
werden — wie es z.B. Torwesten auf buddhistisch-hinduistischer Basis tut’;
man kann das Du Gottes als anthropomorph, d.h. als nach eigenem, menschli-
chem Bild entworfen, verketzern. Aber nur jener Ur-Glaube, der bis ins Letzte
auf Vertrauen ruht, wird die Fesseln der menschlichen Selbstbefangenheit und
Vernunftbesessenheit sprengen. Mit diesem Schritt iiber die bloBe Ratio und
die sinnlose Leere hinaus in den vertrauenswiirdigen Grund unserer Existenz
iiberschreiten wir auch dasjenige, was eine innerweltliche Psychologie mit
,,Heilung* formuliert; die Briicke wird errichtet zu dem ,,Heil”*, wohin eine
vom Glauben durchlebte Psychologie leiten mochte.

Je mehr eine solche Psychologie, die dem Menschen nicht nur gesundheitli-
che Erleichterungen, sondern eine Ahnung von dem Heil Gottes bringen will,
sich auf den letzten Existenzgrund des Menschen hin 6ffnet, desto tiefer begibt
sie sich in das Kraftfeld des gottlichen Du hinein. Sie erfihrt dasselbe wie Te-
resa von Avila, als sie aus dem Ruhen in einer ,,es-haften* Gegenwart Gottes
hineingerufen wurde in die Begegnung mit Jesus. Und dies geschieht auch,
wenn sich hinter der eher ,,es-haften‘ Un-Unterschiedenheit des Zen-Bud-
dhismus Gottes ,,du-gestalte** Wirklichkeit offenbart.

Dieser letzte Seinsgrund weist sich in der biblischen Offenbarung als Geist
Gottes, als Heiliger Geist aus. Er ,,erfiillt den Erdkreis*, wie das Buch der
Weisheit (1,7) lehrt, und ,,umschlieBt mich von allen Seiten* (Ps 139,5). Im
Neuen Testament enthiillt Jesus das Wesen dieses Geistes als Gesandten aus

6 Kritik der zynischen Vernunft, Bd. 1 u. II, Frankfurt 1983. Das glinzend geschriebene, aber oft-
mals die Tatsachen journalislisch Gberspielende Buch isl eine SchluBbilanz der Aufklérung.
7Vgl. den Literaturbericht in diesem Heft.



Josef Sudbrack 324

der Weisheit und der Liebe des Vaters: ,,Der Beistand aber, der Heilige Geist,
den der Vater in meinem Namen senden wird, der wird euch alles lehren ...
Frieden hinterlasse ich euch.” (Joh 14,26f) Und immer deutlicher wurde es
der meditierenden Kirche, daB es fiir diesen Heiligen Geist Gottes kein hohe-
res Wort gibtals das ,,Du®, das als ,,offenes Zwischen* (Ueda) gleichurspriing-
lich mit Vater und Sohn das Gespréch ihrer Liebe darstellt. Ob nicht jedes Mit-
einandersprechen, das den Namen ,,Gesprach* verdieut, von diesem ewigen
Geheimnis des einen Gottes getragen wird?

Wir diirfen sicherlich — aus diesem Urglauben an Gott und an Gottes Geist —
darauf setzen, daf} in solchen Gesprichen, wie sie Shizuteru Ueda charakteri-
siert, die Menschen sich im Geist Gottes begegnen; wir diirfen darauf bauen,
daf} ein so verstandenes ,,Nirwana‘, ,,Advaita“ in letzter Tiefe die verhiillte
Offenbarung von Gottes Liebe ist.

Das Gespriach mit den Welt-Kulturen und -Religionen ist also nicht nur des-
halb notwendig, weil wir Christi Auftrag vernehmen; es ist in sich selbst schon
als Bereitung des Miteinander-sprechens eine Weise vertrauenden Glaubens
an Gottes groBere Wahrheit, die meine eigene, enge Einsicht iibersteigt; in sich
selbst schon ist der Dialog eine — wenn auch verhiillte — Offenbarung von Got-
tes Geist. Dieser lebt {iberall dort, wo ein Mensch seine eigene Vorldufigkeit
positiv-vertrauend iibersteigt, wo er zu horen beginnt. Wo Menschen im Dia-
log aufeinander horen, suchen sie letztlich nach Gott.

Zum Schluf} noch eine Frage zur Selbstreflexion, die ja nach Ignatius von
Loyola jedes Gesprach mit Gott, alsosicher auch das Gesprich mit einer so tie-
fen Weltanschauung wie dem Zen-Buddhismus umgreifen soll: Haben unsere
Uberlegungen nun einfach den fremden Gedankengang und die dahinterlie-
gende Erfahrung christlich ,,vereinnahmt*“? Aber mufl man die Frage nicht
umgekehrt stellen: Darf ein Mensch, der aus einer Uberzeugung lebt, bei ei-
nem solchen Gesprich seine Uberzeugung beiseite lassen? Prof. Ueda zeigt in
seinem Eckhartbuch, daB dies unehrlich wire: Er macht namlich den deut-
schen Mystiker zum ,,anonymen Buddhisten. Und von seinem Standpunkt
aus hat er Recht..

Wer verkiindet, daf} es geniige, Buddhisten zum besseren Buddhismus,
Christen zum besseren Christentum, also auch Atheisten zum besseren At-
heismus zu fithren, nimmt seine eigene Existenz und auch die des Gesprich-
spartners nicht ernst genug. Als Christ lebe ich aus der Zuversicht, daf} in Jesus
sich Gott einmalig fiir alle uns geschenkt hat. Und wenn ich mich im Glaubens-
gesprach aus diesem Vertrauen hinausbewegen wiirde, wire ich nicht mehr ich
selbst, sondern nur noch ein kithler Denkapparat, dem die Existenz — die ei-
gene und damit auch die fremde — gleichgiiltig wire. Gespriache um den Glau-
ben darf man nur aus seiner Mitte heraus fithren, nicht aber aus sogenannt tole-
ranten, in Wirklichkeit unmenschlichen Positionen.





