
Hören können - verstehen wollen - 
einander begegnen 
Zum Gespräch mit einem zen-buddhistischen Philosophen 

Josef Sudbrack, München 

Während der Zürcher Gespräche1 machte ein Beitrag des zen-buddhistischen 
Philosophen von Kyoto, Shizuteru Ueda2, großen Eindruck. Mit einem Bei- 
spiel leitete er seinen Gedankengang ein: •Zwei Japaner begegnen sich auf der 
Straße. Zunächst verbeugen sie sich voreinander, manchmal so tief wie (mög- 
lich) - ich betone das, um Ihre Aufmerksamkeit darauf zu lenken - in die Rich- 
tung der Grundlosigkeit. Erst von da aus sich wieder aufrichtend und zueinan- 
der gewendet folgt die Begrüßung ... Es geht... erst einmal darum, sich selbst 
vor dem anderen zu einem ,Nichts' zu machen - und das gegenseitig. Darüber 
hinaus geht es bei der gegenseitigen Verbeugung darum, das ,Zwischen' - im 
Rahmen dessen die Begegnung stattfindet - als ,grundlos' auszuweisen." 

Der japanische Gelehrte will damit den dialogischen Sinn des meditativen 
Versenkens in die •Un-Unterschiedenheit", in die •Grundlosigkeit", in die 
•Tiefe des Nichts" aufzeigen: •In dem ,Weder-Ich-noch-Du' hat jeder Ge- 
sprächspartner des ,Ich-Du' im Gegenüber die absolute Un-Unterschieden- 
heit erfahren. Aufgrund dieser Ununterschiedenheit kann jeder jetzt im offe- 
nen Zwischen' einmal die Ich-Du-Beziehung als sein eigenes Selbst erfahren, 
ein anderes Mal aber dieselbe Ich-Du-Beziehung selbstlos ganz dem Du über- 
lassen." 

Ein Dialog, der zum gegenseitigen Verstehen führen will, fordert von den 
Partnern, daß sie ihre Festlegungen loslassen und sich in die nicht-festgelegte 

1 Ernesto Grassi, Hugo Schmale, Das Gespräch als Ereignis. Ein semiotisches Gespräch, München 
1982. Darin ist ein Teil der Gespräche wiedergegeben, •die unter dem Namen Zürcher Gespräche 
in Privathäusern in Zürich (M. von Castelberg) und Düsseldorf/Ascona (V. Langen) seit 1977 
jährlich zweimal stattfinden. Das Ziel dieser Gespräche, die sich jeweils über ein verlängertes Wo- 
chenende erstrecken, ist die Vermittlung und Verbesserung interdisziplinärer und interkultureller 
Verständigung" (aus dem Vorwort). Einige Namen aus der Liste der Teilnehmer mögen den Rang 
der Zusammenkünfte aufweisen: Prof. Dr. M. Boss, Prof. Dr. E. Castelli die Gattinara (t), Prof. 
Dr. E. Grassi, Prof. Dr. K. Nishitani, Prof. Dr. R. Panikkar, Prof. Dr. F. Ulrich, Prof. Dr. F. Weinreb. 
2 Seine in Deutschland verfaßte Arbeit Die Gottesgeburt in der Seele und der Durchbruch zur 
Gottheit. Die mystische Anthropologie Meister Eckharts und ihre Konfrontation mit der Mystik des 
Zen-Buddhismus (1965), bezeugt zur gleichen Zeit ein intensives und ehrliches Bemühen um ein 
Verständnis der christlichen Mystik wie ein fundamentales Mißverständnis; letzteres aber rührt 
vielleicht sogar eher von der verschwommenen Theologie der deutschen Professoren her, die Sh. 
Ueda in der Arbeit unterstützten, als von der fremden Kultur, aus der er seine Arbeit anging. Vgl. 
dazu TheoPhil 42 (1967) 130-132. 



Josef Sudbrack 322 

Weite des •Zwischen" einlassen. Wenn beide Partner sich hinter ihrer Mei- 
nung verschanzten, käme es zum Streitgespräch, aber nicht zum dialogischen 
Verstehen.3 Nur in der Weite des Nicht-Festgelegten, des •Adva'ita" (Nicht- 
Dualität), des •Nirwana" kann ein Verstehen im Wort erwachsen. Nur auf 
dem Grund des Nicht-Definierbaren erwächst die Begegnung im Wort. 

Shizuteru Ueda vertritt, so gesehen, ein •dialektisches" Verständnis der 
letzten Wirklichkeit: eine •Dialektik" zwischen einem ungestalteten Grund, 
den man auch als Nichts bezeichnen kann, als Nicht-Festgelegtes, und der 
•worthaften" Eindeutigkeit der Aussage. Damit scheint er dem Patriarchen 
der zen-buddhistischen Philosophenschule von Kyoto, Kitarö Nishida4, näher 
zu stehen als Nishidas Nachfolger, Keiji Nishitani, mit seinem kürzlich auf 
Deutsch erschienenen Buch, •Was ist Religion?"5 

Und damit kommt Shizuteru Ueda zugleich in die Nähe des christlichen Ver- 
ständnisses von der geschaffenen, rational zu begreifenden Wirklichkeit, die 
im ewigen, übervernünftigen Geheimnis Gottes ruht. Für den Christen - und 
wohl für jeden Menschen, der in einen derartigen, oben beschriebenen Dialog 
hineingeht - taucht dabei die Frage auf: Weshalb darfst du deine Sicherheiten 
aufgeben und dich - vor dem Gespräch - so vorbehaltlos dem gestaltlosen Ur- 
grund anvertrauen? Wieso verschlingt dieses •Nichts" dich nicht völlig und 
läßt dich in Absurdität und Sinnlosigkeit versinken? 

In der Vertiefung des Vertrauens, mit dem einer sich diesem gestaltlosen 
Urgrund des Un-Unterschiedenseins anheim geben darf, findet das Christen- 
tum die Erfahrung der Offenbarung: Weil er tragend und gütig ist; weil er alles 
das • und noch mehr • besitzt, was das Kind bei der Mutter sucht; das, worauf 
mein Freund baut, der sich mir eröffnet hat, das, was mich selbst bewegt, wenn 
ich mich bei einem anderen ausweine oder mich in meiner Freude einfachhin 
so gebe, wie ich bin. Die Grundlosigkeit heißt in ihrer letzten Tiefe •Du". 

Und dieses •Du", dem ich mich anvertrauen darf, ist keine Maske für noch 
Tieferes, sondern ist selbst letzter Seinsgrund; nur deshalb kann ich, der Dia- 
logpartner, meine eigenen Sicherheiten ihm vorbehaltlos anvertrauen. Je 
wichtiger das Gespräch ist, je existentieller die Fragen sind, die von beiden 
Partnern gestellt werden, um so vertrauenswürdiger muß der Grund sein, in 
dem sich beide begegnen, auf den hin beide sich loslassen. 

3 Man darf dem geborenen Japaner, der in Deutschland doktoriert hat, seine •heideggernde" 
Sprache verzeihen-besonders auch, weil manche mit dem Buddhismus liebäugelnde Christen ei- 
nen ähnlichen •Jargon der Uneigentlichkeit" benutzen. 
4 Neben der deutschen Übersetzung von R. Schinzinger, Die Intelligible Welt, 1943, können engli- 
sche Übersetzungen einen Eindruck vermitteln: Intelligibility and the Philosophy of Nothingness. 
Three philosophical Essays, Honolulu 21960; Fundamental Problems of Philosophy. The World of 
Action and the Dialectical World, 1970. 
5 In Kürze wird in dieser Zeitschritt eine Besprechung dieses wichtigen Buchs durch Prof. P. Hans 
Waidenfels SJ erscheinen. 



Zum Gespräch mit einem zen-buddhistischen Philosophen 323 

Es ist denkbar, daß man in anderen Epochen oder in weniger wichtigen Fra- 
gen das Loslassen auf den gemeinsamen Grund, auf das •Zwischen" hin nicht 
bis in die letzte Tiefe eines vertrauenswürdigen •Du" zurückgeführt hat; daß 
man sich der Gestaltlosigkeit des Nirwana, der Nicht-Unterschiedenheit des 
Adva'ita überlassen konnte, ohne darin deren Du-Tiefe zu erspüren. Doch in 
unserer hochindustriellen und durchrationalisierten Gesellschaft - gleich, ob 
im kapitalistischen oder im sozialistischen Stil - wird dies immer unmöglicher. 
Die Alternative wird immer deutlicher: Man kann sich entweder zur •zyni- 
schen Vernunft" bekennen, von der Peter Sloterdijk in seinem Bestseller6 

schreibt: •Handeln wider besseres Wissen", •eine abgeklärte Negativität, die 
für sich selbst kaum Hoffnung, allenfalls ein wenig Ironie und Mitleid auf- 
bringt"; zu einer •zynischen Vernunft" also, die mit einem distanzierenden, 
sarkastischen Witz die Sinnlosigkeit von allem menschlichen Bemühen auf- 
zeigt, aber dann doch weitermacht, weil sie keine bessere Alternative kennt. 
Oder man wagt das Urvertrauen auf den Grund hin, der in der Mitte ein Ur- 
Glauben an Gottes Du ist, an ein Du, das nicht be-grenzt, sondern be-freit. 

Natürlich kann dieser Ur-Glaube ständig neu von der Vernunft zerrissen 
werden - wie es z.B. Torwesten auf buddhistisch-hinduistischer Basis tut7; 
man kann das Du Gottes als anthropomorph, d.h. als nach eigenem, menschli- 
chem Bild entworfen, verketzern. Aber nur jener Ur-Glaube, der bis ins Letzte 
auf Vertrauen ruht, wird die Fesseln der menschlichen Selbstbefangenheit und 
Vernunftbesessenheit sprengen. Mit diesem Schritt über die bloße Ratio und 
die sinnlose Leere hinaus in den vertrauenswürdigen Grund unserer Existenz 
überschreiten wir auch dasjenige, was eine innerweltliche Psychologie mit 
•Heilung" formuliert; die Brücke wird errichtet zu dem •Heil", wohin eine 
vom Glauben durchlebte Psychologie leiten möchte. 

Je mehr eine solche Psychologie, die dem Menschen nicht nur gesundheitli- 
che Erleichterungen, sondern eine Ahnung von dem Heil Gottes bringen will, 
sich auf den letzten Existenzgrund des Menschen hin öffnet, desto tiefer begibt 
sie sich in das Kraftfeld des göttlichen Du hinein. Sie erfährt dasselbe wie Te- 
resa von Avila, als sie aus dem Ruhen in einer •es-haften" Gegenwart Gottes 
hineingerufen wurde in die Begegnung mit Jesus. Und dies geschieht auch, 
wenn sich hinter der eher •es-haften" Un-Unterschiedenheit des Zen-Bud- 
dhismus Gottes •du-gestalte" Wirklichkeit offenbart. 

Dieser letzte Seinsgrund weist sich in der biblischen Offenbarung als Geist 
Gottes, als Heiliger Geist aus. Er •erfüllt den Erdkreis", wie das Buch der 
Weisheit (1,7) lehrt, und •umschließt mich von allen Seiten" (Ps 139,5). Im 
Neuen Testament enthüllt Jesus das Wesen dieses Geistes als Gesandten aus 

6 Kritik der zynischen Vernunft, Bd. Iu. II, Frankfurt 1983. Das glänzend geschriebene, aber oft- 
mals die Tatsachen journalistisch überspielende Buch ist eine Schlußbilanz der Aufklärung. 
7 Vgl. den Literaturbericht in diesem Heft. 



Josef Sudbrack 324 

der Weisheit und der Liebe des Vaters: •Der Beistand aber, der Heilige Geist, 
den der Vater in meinem Namen senden wird, der wird euch alles lehren ... 
Frieden hinterlasse ich euch." (Joh 14,26f) Und immer deutlicher wurde es 
der meditierenden Kirche, daß es für diesen Heiligen Geist Gottes kein höhe- 
res Wort gibt als das •Du", das als •offenes Zwischen" (Ueda) gleichursprüng- 
lich mit Vater und Sohn das Gespräch ihrer Liebe darstellt. Ob nicht jedes Mit- 
einandersprechen, das den Namen •Gespräch" verdient, von diesem ewigen 
Geheimnis des einen Gottes getragen wird? 

Wir dürfen sicherlich - aus diesem Urglauben an Gott und an Gottes Geist - 
darauf setzen, daß in solchen Gesprächen, wie sie Shizuteru Ueda charakteri- 
siert, die Menschen sich im Geist Gottes begegnen; wir dürfen darauf bauen, 
daß ein so verstandenes •Nirwana", •Advaita" in letzter Tiefe die verhüllte 
Offenbarung von Gottes Liebe ist. 

Das Gespräch mit den Welt-Kulturen und -Religionen ist also nicht nur des- 
halb notwendig, weil wir Christi Auftrag vernehmen; es ist in sich selbst schon 
als Bereitung des Miteinander-sprechens eine Weise vertrauenden Glaubens 
an Gottes größere Wahrheit, die meine eigene, enge Einsicht übersteigt; in sich 
selbst schon ist der Dialog eine - wenn auch verhüllte - Offenbarung von Got- 
tes Geist. Dieser lebt überall dort, wo ein Mensch seine eigene Vorläufigkeit 
positiv-vertrauend übersteigt, wo er zu hören beginnt. Wo Menschen im Dia- 
log aufeinander hören, suchen sie letztlich nach Gott. 

Zum Schluß noch eine Frage zur Selbstreflexion, die ja nach Ignatius von 
Loyola jedes Gespräch mit Gott, also sicher auch das Gespräch mit einer so tie- 
fen Weltanschauung wie dem Zen-Buddhismus umgreifen soll: Haben unsere 
Überlegungen nun einfach den fremden Gedankengang und die dahinterlie- 
gende Erfahrung christlich •vereinnahmt"? Aber muß man die Frage nicht 
umgekehrt stellen: Darf ein Mensch, der aus einer Überzeugung lebt, bei ei- 
nem solchen Gespräch seine Überzeugung beiseite lassen? Prof. Ueda zeigt in 
seinem Eckhartbuch, daß dies unehrlich wäre: Er macht nämlich den deut- 
schen Mystiker zum •anonymen Buddhisten". Und von seinem Standpunkt 
aus hat er Recht.. 

Wer verkündet, daß es genüge, Buddhisten zum besseren Buddhismus, 
Christen zum besseren Christentum, also auch Atheisten zum besseren At- 
heismus zu führen, nimmt seine eigene Existenz und auch die des Gespräch- 
spartners nicht ernst genug. Als Christ lebe ich aus der Zuversicht, daß in Jesus 
sich Gott einmalig für alle uns geschenkt hat. Und wenn ich mich im Glaubens- 
gespräch aus diesem Vertrauen hinausbewegen würde, wäre ich nicht mehr ich 
selbst, sondern nur noch ein kühler Denkapparat, dem die Existenz • die ei- 
gene und damit auch die fremde • gleichgültig wäre. Gespräche um den Glau- 
ben darf man nur aus seiner Mitte heraus führen, nicht aber aus sogenannt tole- 
ranten, in Wirklichkeit unmenschlichen Positionen. 




