
Die Hunes der heiligen Teresa 
Pater Graciäns Geheimwort und seine Visionslehre 

Erika Lorenz, Hamburg 

Der Briefwechsel zwischen Teresa von Avila und ihrem jungen Seelenführer 
und Provinzial Pater Jerönimo Graciän de la Madre de Dios war lebhaft. Die 
Heilige schrieb fast täglich in den sieben Jahren der Freundschaft, so daß die 
etwa hundert erhaltenen Briefe (•an meinen Pater, meinen Pater!") nur einen 
•Rest" darstellen, jedoch zu den schönsten und bewegendsten Zeugnissen ge- 
hören, die wir von den Heiligen besitzen. Daß wir sie haben, verdanken wir 
dem •Ungehorsam" des Paters, der es nicht immer übers Herz brachte, jeden 
Brief sofort zu vernichten, wie seine mütterliche Freundin es verlangte. Lange 
nach ihrem Tode freut und rühmt er sich der Tatsache, einen ganzen dicken 
Ordner voller liebevoll bewahrter Briefe von ihr zu besitzen.1 

Teresa ihrerseits war vorsichtiger. Sie fürchtete das Mißverständnis, wo- 
durch sie den ihr anvertrauten Nonnen ein schlechtes Beispiel geben könnte2, 
und sie bangte um ihren dreißig Jahre jüngeren Freund und Schützling, der 
gleich nach der Profeß zu hohen und schwierigen Ämtern aufstieg und gegen 
Neid und Mißgunst zu kämpfen hatte. Zwar schrieb er nicht so oft wie sie (Te- 
resas beständige Klage!), weil er, wie er selbst angibt, •ein kühler Geist war"3; 
doch trug er - keineswegs kühl! - all sein inneres und geistliches Erleben in 
kleine Heftchen ein, die er der Mutter sandte und die sie verwahrte. Leider ist 
von dem allen nichts mehr zu finden. 

Wenn wir also den Pater Graciän so recht persönlich in seinen Briefen ken- 
nenlernen wollen, müssen wir uns an jene halten, die er zwar nicht an die Hei- 
lige schrieb, aber in denen er immer wieder von der •heiligen Mutter Teresa" 
erzählt, als sie bereits •im Himmel" war. Es sind immerhin 151 Briefe. Doch 
wird die hochinteressante Lektüre dieser in vielfacher Hinsicht bedeutsamen 
Briefe erschwert durch das häufige Auftauchen des Wortes •hunes" (zweiund- 
zwanzigmal), das es im Spanischen nicht gibt und dessen Herkunft und Bedeu- 
tung bisher auch von der Teresa-Graciän-Forschung nicht geklärt werden 
konnte. 

1 Peregrination de Anastasio, Burgos 1905, 155. 
2 Vgl. Epistolario Carla 162, 18. Dezember 1576. Ich zitiere aus Teresas Obras completas, BAC 
Madrid 1977. 
3 Epistolario Graciän, Carta 59, 2. August 1601, Band IIIder Obras del Padre Graciän, BMC Bur- 
gos 1933. (Im weiteren nur als Carta angegeben.) 



Erika Lorenz 338 

Pater Silverio de Santa Teresa O.C.D., Herausgeber der Werke Teresas, 
Graciäns und einer fünfzehnbändigen Ordensgeschichte, gibt zu dem Wort 
•hunes" an: 

•Dieses Wort, das man des öfteren in Graciäns Briefen liest, hat in seiner 
Korrespondenz je nach dem Kontext der begleitenden Sätze verschiedene Be- 
deutungen. Pater Graciän bediente sich dieses Mittels, um bestimmte Erschei- 
nungen vor fremden Augen zu schützen."4 Also eine Chiffre, ein Geheimwort! 
Leider für Unbekanntes. 

Das Verfahren selbst ist in der damaligen Zeit nicht ungewöhnlich. Die hei- 
lige Teresa hatte es in ihrer Korrespondenz benutzt, um wichtige und persönli- 
che Dinge vor fremden Augen zu schützen; denn man wußte bei der Unsicher- 
heit des damaligen Postwesens nie genau, wer den Brief öffnen würde, sofern 
er überhaupt irgendwo ankam. Teresa bediente sich am liebsten der ihr von 
den Reisen bekannten Kutscher und Maultiertreiber als Boten; sie waren zu- 
verlässiger als die auch schon bestehende Staatspost.5 So ist es von Pater Gra- 
ciän als hohes Kompliment gemeint, wenn er berichtet, die Mutter Teresa be- 
reite die Reisen mit einer Sorgfalt und Umsicht vor, als sei sie •ein gelernter 
Maultiertreiber"6! 

Die von Teresa in die Korrespondenz eingeführten Decknamen bezogen 
sich auf Personen: Inquisitoren, Ordensmitglieder, den Pater und sie selber, ja, 
sogar Jesus Christus! Letzterer erhielt seinen väterlichen •Nachnamen": Sie 
nannte ihn Joseph, und zwar immer dann, wenn er ihr visionär erschienen war 
oder etwas •gesagt" hatte, was häufig vorkam. Zum einen schützte Teresa so 
ihren persönlichsten Bereich, zum anderen beugte sie falschen Verdächtigun- 
gen vor; denn damals blühte unter frommen Frauen eine sektiererische Pseu- 
domystik, die sich gerade mit Visionen hervortun und legitimieren wollte. 

Für Teresa aber waren Visionen eine ganz natürliche Weise, ihre Innerlich- 
keit auszudrücken. Sie hatte deshalb zu Beginn ihrer •mystischen Laufbahn" 
Schwierigkeiten mit verständnislosen Beichtvätern, die, durch das Sektenwe- 
sen sensibilisiert und allergisch, alles als Blendwerk des Teufels abtun wollten 
und Teresa als dessen Werkzeug ansahen. Darum war - und das gilt für das 
ganze von religiösen Kämpfen geschüttelte Jahrhundert - Vorsicht am Platze, 
wenn man von visionären Erlebnissen berichtete. 

Diese Überlegungen führen zurück zu den Briefen Graciäns mit ihren Hu- 
nes. Die Anmerkung des Pater Silverio findet sich in der Einleitung zum dritten 
Bande der Graciänwerke und bezieht sich auf eine Stelle im 146. Brief: 
4 Ebd., XIII. 
5 Vgl. Luis Rodriguez Martinez und Teöfanes Egido, Epistolario, in: Introduction a la lectura de 
Santa Teresa, Madrid 1979, 443-447. 
6 Scholias y addiciones al libro de la vida de la Me Theresa de Jesus que compuso el Pe Doctor Ri- 
bera, hechas por Fray Gm° de la madre de Dios, Carmelita descalzo (usw.), in: El Monte Carmelo 
68, 1960, 143. 



Die Hunes der heiligen Teresa 339 

Ich habe jetzt begonnen, viel über die Hunes zu schreiben, die ich der 
Mutter Ana de San Bartolome entreißen konnte (Teresas Pflegerin im 
Orden, ständige Begleiterin und Sekretärin). Sie sind sehr ergiebig, und 
ich bringe sie in einen literarischen Stil, indem ich sie als Dialog anlege 
zwischen Jerönimo, der ihr Inneres zu prüfen hat, und Ana, die ihm Re- 
chenschaft gibt: ganz einfach und offen ihr Leben von Anbeginn erzählt. 
Dazu bringt er als Kontrapunkt die heilige Schrift und sein eigenes Wis- 
sen um Geheimnisse der Mutter Teresa. Sie wurden nicht niederge- 
schrieben, um im Interesse der rechten Lehre wundersüchtige Narren zu 
hindern, aus jeder Offenbarung eine Sensation zu machen.7 

Dieses ist Graciäns letzte Hunes-Bemerkung. Die erste vom 4. Februar 1596 
ist an seine Schwester Maria, Priorin der Unbeschuhten Karmelitinnen in 
Madrid, gerichtet und lautet: 

Ich vergaß in meinen letzten Briefen, Euer Lieb zu bitten, mir doch eine 
Abschrift der Hunes der Mutter Teresa de Jesus bezüglich der Eliseo zu 
schicken und was sie sonst noch darüber haben. Ich brauche das für eine 
wichtige Frage des Seligsprechungsprozesses.8 

Elisäus ist einer der Decknamen, mit denen Teresa den Pater in ihren Briefen 
und Berichten innerer Erfahrung (Cuentas de Cobcuencia) wegen seine Kahl- 
köpfigkeit und seiner Nachfolge im Amte des •Gründungspropheten" Elija 
bedenkt.9 Die heutigen Bibelübersetzungen nennen ihn nicht mehr Elisäus, 
sondern Elischa. Während in den Briefen auch Paulus (am häufigsten) und 
einmal sogar Cirilo als Pseudonym gebraucht wird, schreibt Teresa immer Eli- 
seo, wenn sie von den wichtigen Visionen berichtet, die sie vom Pater Graciän 
hatte und die für sie lebensbestimmend wurden.10 Die zitierte Briefstelle bei 
Graciän deutet ebenso eindeutig auf Visionen, wie die oben zitierte bezüglich 
der •Dialoge" mit Ana de San Bartolome. Graciän hat sich immer wieder mit 
ihnen befaßt, obwohl er sich keineswegs als deren Freund erklärt. In seiner 
Autobiographie sagt er als Anastasio (Anastasio = Häretikerapostel. Er er- 
setzt damit Teresas Heidenapostel Paulus): 

Ich will nichts Schlechtes über Offenbarungen und Visionen sagen, auch 
leugne ich sie keineswegs. Ich möchte sie nur nicht für mich selbst. Die 
Visionen und Offenbarungen, Wunder und Verzückungen sind gut für 
demütige Seelen, aber nicht für mich, der ich hochmütig bin.11 

Nun schreibt zwar Teresa die denkwürdigen Worte: 

7 Carla 146, 28. April 1613. 
8 Carla 20, 4. Februar 1596. 
9 Vgl. 2 Kön 2,23. 
10 Vgl. Cuentas de Conciencia (Berichte innerer Erfahrung) Nr. 29-34 (April 1575). 
11 Peregrinaciön 257'. 



Erika Lorenz 340 

Dieser Brief an Sie (P. Gonzalo Dävila) kostet mich große Überwin- 
dung, denn ich bin nicht so demütig, daß ich es gern habe, wenn man 
mich für hochmütig hält.12 

Dementsprechend könnte man in dem Graciänbekenntnis ein rührendes 
Zeugnis seiner Demut sehen. Aber er ist vor allem ehrlich. Im Grunde - und 
nicht eben bescheiden - beansprucht er für sich die höchste •Klasse" von Vi- 
sionen; er mag nur die niederen nicht.13 Immer wieder stuft und charakterisiert 
er Visionen, die Frage nach ihnen läßt ihn ein Leben lang nicht los. Dabei 
mischt er das Amüsante mit dem Gemütvollen, das Strenge mit dem Verspiel- 
ten. Vor allem ist er zu einer distanziert-heiteren Beurteilung der eigenen Per- 
son fähig. Den für sich selbst gebrauchten Decknamen (Anastasio, Cirilo und 
Eliseo) gibt er in einem seiner Dialoge die Bedeutung der drei Seelen in seiner 
Brust. Sie streiten sich über Visionen und werden folgendermaßen vorgestellt: 

Zur abendlichen Plauderstunde hatten sich drei Mönche versammelt, 
die nach den geistlichen Mühen des Tages in angenehmen Gesprächen 
Erholung suchten. Der eine hieß Anastasio14, der schon jung an der 
Universität von Alcalä studiert hatte. Er war lebhaften Geistes und be- 
saß einen scharfen Verstand. Ganz und gar vernünftig, zog er es vor, 
nichts zu glauben, was nicht durch Denken und Wissenschaft beweisbar 
war. Der zweite hieß Cirilo15, er hatte viel an Historischem und Merk- 
würdigem gelesen. Gott hatte ihn mit einem höchst glücklichen Ge- 
dächtnis versehen, und so wußte er viel über Philosophie und alte Spra- 
chen. Der dritte hieß Eliseo.16 Er hatte einen etwas weichen Charakter, 
eine angenehm sanfte Sprechweise und war ein wenig leichtgläubig, be- 
sonders wenn es sich um ungewöhnliche Erfahrungen wie Wunder, per- 
sönliche Offenbarungen und andere spirituelle Dinge handelte.17 

Anastasio (mit dem sich Graciän als Schriftsteller am meisten identifiziert) will 
im Disput mit den beiden Brüdern zunächst nichts von Visionen wissen. Er 
stellt ihnen das Prinzip Glaube - Liebe - Hoffnung als einzig sicheren christli- 
chen Weg entgegen. Da sagt zu ihm Cirilo: 

12 Carla 236, Mitte Juni 1578. 
13 Vgl. Peregrination 280. 
14 Nach Anastasio Sinai'te, f um 700. 
15 Nach Cyrillus von Alexandrien, der 431 auf dem Konzil von Ephesus die Gottesmutterschaft 
Mariens gegen die Nestorianer verteidigte. Das Kolleg der Unbeschuhten in Alcalä war nach ihm 
benannt. 
16 Elisäus = Elischa, Nachfolger des Propheten Elija, auf den sich der Orden der Unbeschuhten 
Karmeliten beruft. Elija lebte zeitweilig im Karmelgebirge. Auch die Gottesbegegnung des Elija 
am Berge Horeb, von der 1 Kg 19 berichtet, spielt für die karmelische Spiritualität eine wichtige 
Rolle. Gott begegnet nicht im Sturm - Erdbeben - Feuer, sondern in der •Stimme verschweben- 
den Schweigens" (M. Buber). 
17 Diälogos sobre la Muerte de la M. Teresa de Jesus, por el P. Jerönimo Graciän de la Madre de 
Dios, Burgos 1913, 1. 



Die Hunes der heiligen Teresa 341 

Du bestehst zu sehr darauf, Bruder Anastasio, diese übernatürlichen 
und außerordentlichen geistlichen Dinge zu verwerfen. Und wenn auch 
alles wahr ist, was du sagtest, und richtig, daß man diesen ungewöhnli- 
chen Weg der Visionen und Offenbarungen eher fürchten als suchen 
soll, so ist doch Gott allmächtig: jetzt und allezeit kann er solche Wunder 
vollbringen. 

Eliseo aber meint kläglich: 
Ich muß am Ende alles ausbaden. 
Und ich zittere schon vor euch, wenn ich nur daran denke, auch etwas 
beitragen zu wollen. 
Verschieb es auf morgen, (sagen ihm die anderen) denn jetzt sind wir 
müde.18 

Das Gespräch wird dann wirklich fortgesetzt. Aber Eliseo will sich doch wieder 
nicht äußern, und Cirilo berichtet viel aus der Bibel und den Heiligenleben, 
doch so eine rechte lebendige Aktualität will daraus nicht werden, zumal am 
Ende die Frage nach dem Wahren und dem Falschen gar zu kompliziert wird. 
Darum nimmt Anastasio das Ruder dieses dahintreibenden Gesprächs-Schif- 
fes wieder fest in die Hand: 

Ich will euch eine knappe Lehre geben, die in folgende drei Fragenkom- 
plexe einzuteilen ist: 
Erstens, welche Arten von Visionen es gibt. 
Zweitens, aus welchen Ursachen sie hervorgehen können. 
Drittens, an welchen Merkmalen man erkennt, ob sie von Gott, vom 
Teufel oder aus unserer eigenen Natur stammen.19 

Da Anastasios Lieblingszahl die Zwölf ist20, gibt er zunächst sechs natürliche 
Erkenntnisarten an. Parallel dazu kommt er dann zu den sechs Arten der Vi- 
sionen im eigentlichen Sinne. Er zählt auf: 

- Erstens: Die Vision stellt sich den äußeren Sinnen dar, so wie Moses 
den brennenden Dornbusch sah. 
- Zweitens: Der Blick ist nach innen gerichtet, so wenn z. B. jemand mit 
geschlossenen Augen etwas aus dem Jenseits wahrnimmt, wie der Apo- 
stel Paulus in seiner Entrückung. 
- Drittens: imaginäre Vision, wenn in der inneren Vorstellung unverse- 
hens eine schöne Gestalt erscheint, die immaterieller und zarter ist als 
die Dinge der sinnlichen Wahrnehmung. 

18 Ebd., 33. 
19 Ebd., 49. 
20 Ebd., 52. (Diese Vorliebe ist in Graciäns Schriften deutlich. Vgl. Offb 12,1: Steine in der Krone 
= Wappen der Karmeliten.) 



Erika Lorenz 342 

- Viertens: eine innere Anwesenheit und Gegenwart ohne die geringste 
bildliche Wahrnehmung. 
- Fünftens: innere Ansprachen. 
- Sechstens und letztens: übernatürliche Erleuchtung (vision intelectu- 
al), nämlich höchste Erkenntnis ohne Denkvorgang.21 

Anastasio führt dann weiter aus, daß diese Visionen von Gott, dem Teufel oder 
aus natürlicher Ursache kommen können. Die Erscheinungen der schwarzen 
Kunst und Zauberei gehören in den Bereich des Teufels, an natürlichen Ursa- 
chen nennt er den Wein, der z.B. den Anblick einer Kerze verdoppelt oder 
vervielfacht, oder •seelische Verstimmung und Erkrankung, die Visionen er- 
zeugt, wo nichts zu sehen ist, wie schon Hippokrates bezeugte". Den schlimm- 
sten Irrtum begeht man, wenn man alles nur einer Ursache zuschreiben will, 
also nur Gott, nur dem Teufel, nur •der Melancholie oder Schwäche des Kop- 
fes"22. 

Anastasio spricht viel von diesen Visionen, die aus der Natur und unseren 
•inneren Dämpfen" kommen.23 Er fürchtet, daß ohne Kenntnis dieser einfa- 
chen Möglichkeiten 

Weiblein von kurzem Verstand, die alles Ungewöhnliche Gott zuschrei- 
ben, sich auf diese Weise mit ihrem eigenen geistigen (Un-)Vermögen 
verheiraten. Und eine bessere Tür für den Teufel kann es nicht geben.24 

Als Anastasio in seiner Autobiographie nach visionären Erfahrungen befragt 
wird, antwortet er dem Cirilo: 

Du kannst dir gar nicht vorstellen, welch ein Feind von Privatoffenba- 
rungen und bildlichen Visionen ich bin. Ich glaube, sie entspringen im 
allgemeinen der Phantasie oder werden von der Furcht erzeugt. Man 
sollte sich besser nicht darum kümmern. Ich kann da von mir ein Beispiel 
berichten: 
Es war in Astorga, ich war damals elf Jahre alt und mußte gegen Mitter- 
nacht durch menschenleere Gassen gehen. Als ich mich einer Kreuzung 
näherte, erfaßte mich unerklärliche Furcht. Sie wurde so stark, daß 
meine gesträubten Haare das Sammetmützchen emporhoben, das ich zu 
tragen pflegte. Ich konnte mir diese Reaktion nicht erklären, bis ich an 
der Kreuzung war. Vier Schritte vor mir erhob sich ein Koloß von der 
Größe eines Esels und den Umrissen eines Ziegenbocks. Farblich glich 
er einem schwarzen Fisch mit Feuertupfen. Er sah mich an mit Augen 
wie glühende Kohlen. Ich wandte den Blick nicht ab, sondern ging rück- 
wärts, immer in seine Augen starrend.25 

21
 Ebd., 53. 22 Ebd., 55. 

23 Peregrination 293. 
24 Diälogos Muerte 55. 
25 Peregrination 36. 



Die Hunes der heiligen Teresa 343 

Der kleine Jerönimo bewaffnet sich dann mit zwei Steinen, wickelt seine Capa 
um den linken Arm wie ein Edelmann, der zum Duell antritt - aber da ist das 

Untier verschwunden. 
Ein andermal sieht er im Garten des Kardinals von Toledo gemeinsam mit 

einem Mitbruder ein gewaltiges Gespenst. Es hat Greifarme wie ein Tinten- 

fisch: 
Vor Schrecken begannen wir zu laufen, und wir rannten so schnell, daß 
der uns begleitende Laienbruder sehr unsere Leichtfüßigkeit bewunder- 
te, denn er meinte, wir veranstalteten einen Wettlauf.26 

Auf der anderen Seite der Skala sind die •Visionen nach meiner Art", wie 
Graciän sagt. Er erläutert sie im Gespräch mit Cirilo und Eliseo noch einmal 

genau: 
Eine übernatürliche Erleuchtung (vision intelectual sobrenatural) liegt 
vor, wenn dem Verstand die Erkenntnis hoher und höchster Dinge ver- 
mittelt wird, an die er aus eigenen Kräften nicht heranreicht. Also etwa 
Wissen über das ewige Leben, Erkenntnis des Wesens der Heiligen 
Dreifaltigkeit; oder Tugenden und Vollkommenheiten werden in so kla- 
rem Lichte gesehen, wie man es mit allem Studium niemals vermöchte.27 

Die Trinitätsvision ist vermutlich eine Anspielung auf Teresa, die den Eintritt 
in die Unio mystica mit solcher Vision kennzeichnet (Graciäns Erfahrungen 
wirken hier eher kümmerlich; er war kein Mystiker in diesem hohen Sinne). 
Teresa aber erläutert in der •siebenten Wohnung" der •Inneren Burg": 

Gott nimmt der Seele die Schuppen von den Augen und zeigt ihr in einer 
geistigen, bildlosen Vision wahrhaftig die göttliche Trinität: 
Alle drei Personen in einem Lodern der Liebe, das ihren Geist zunächst 
wie eine lichte Wolke überlagert. So macht die Seele die wunderbare Er- 
fahrung, daß diese drei Personen verschieden und doch nur eine Wesen- 
heit sind, eine Macht und ein Wissen und ein einziger Gott. Was wir 
durch den Glauben kennen, versteht hier die Seele, so dürfen wir sagen, 
in einer Schauung, wenn auch keiner bildhaften; denn weder die Augen 
des Körpers noch die der Seele sind beteiligt.28 

Und die Heilige erklärt noch einmal im gleichen Kapitel die Wichtigkeit der 

Erfahrung: 
Gott behüte, welch ein Unterschied besteht zwischen dem Glauben und 
der Erfahrung! Diejenige, von der ich hier erzähle (Teresa), gerät mit 
jedem Tag in größeres Staunen, daß die drei Personen der göttlichen 
Trinität sie nicht mehr verlassen, daß sie in ihrem Innern, im innersten 
Innern bleiben. Sie spürt die göttliche Gesellschaft in einer solchen Tie- 

26 Peregrination 37. 
27 Diälogos Muerte 52. 
28 7 Morada 1, 7. 



Erika Lorenz 344 

fe, daß sie nichts darüber zu sagen vermag, zumal sie keine Gelehrsam- 
keit besitzt. Es geht ihr wie jemandem, der sich mit mehreren in einem 
Zimmer aufhält, und man schließt die Fensterläden, so daß alle im Dun- 
keln bleiben. Wenn sie auch durch das fehlende Licht niemanden mehr 
sehen kann, weiß sie doch, daß sie sich in dieser Gesellschaft befindet.29 

Teresa gibt in ihren •Berichten innerer Erfahrung" an, daß sie gegen Ende ih- 
res Lebens nur noch diese Art von Visionen gehabt habe, ausgenommen die 
recht häufigen •inneren Ansprachen", die Graciän auf die vorletzte Stufe 
setzt. Im Gegensatz zu Teresa trennt er jedoch die •innere Anwesenheit und 
Gegenwart ohne die geringste bildliche Wahrnehmung" von der übernatürli- 
chen verstehenden Erleuchtung, während Teresa, die nicht aus dem Systemati- 
sierungsbedürfnis, sondern aus der Erfahrung spricht, beides zusammen sieht. 
Sie berichtet auch schon im Buche ihres Lebens: 

Ich konnte mir Christus immer nur in seiner Menschheit vorstellen, aber 
nicht als Gestalt, soviel ich auch darüber las oder Bilder betrachtete. Ich 
war wie einer, der blind oder im Finstern ist und der mit jemandem zwar 
spricht und seiner Gegenwart gewiß ist, ihn jedoch nicht sieht. So ging es 
mir, wenn ich an unseren Herrn dachte. - Es geschah mir einige Male, 
wenn es auch nur von kurzer Dauer war, daß ich dieses Bewußtsein der 
Anwesenheit Christi hatte. Auch beim Lesen überkam mich plötzlich 
das Gefühl der Gegenwart Gottes so stark, daß ich nicht zweifeln konn- 
te, daß er in mir war und ich ganz versenkt in ihn. 
Das war keine Vision. Ich glaube, man nennt es •mystische Theologie". 
Es ist, als würde dabei die Seele über sich hinausgetragen. Das Gedächt- 
nis scheint gar nicht mehr vorhanden, der Verstand stellt das Denken 
ein, bleibt aber, wie mir scheint, vorhanden. Ich meine, er wirkt nicht, 
sondern steht staunend vor dem Übermaß dessen, was ihm zu verstehen 
gegeben wird. Gott will, daß er verstehe, wie unverstehbar das ist, was 
seine Majestät ihm vorstellt.30 

Graciän, der Teresas Erfahrungen als eine Hauptquelle seines Wissens angibt, 
erläutert die dritte Stufe ganz ähnlich: 

Die dritte Art der imaginären Vision ist die Anwesenheit oder Gegen- 
wart einer Person, auch wenn man nichts von ihrer Gestalt wahrnimmt. 
Die Seele spürt aber die Gegenwart. Es ist so, als wenn man sich des 
Nachts mit seinem Freund im Dunkeln befindet. Man sieht ihn nicht, 
weiß aber, daß er da ist.31 

Aber wie man das Ganze auch stuft - Teresa unterscheidet im Grunde nur 
bildhafte und bildlose Vision -, die breite Skala dessen, was Graciän unter Vi- 

29 7 Morada 1, 8-11. 
30 Vida 9, 6 und 10, 1. 
31 Peregrination 257 und Diälogos Muerte 51. 



Die Hunes der heiligen Teresa 345 

sionen versteht, dürfte deutlich geworden sein. Damit werden dann auch die 
rätselhaften •Hunes"-Stellen klar, reichen sie doch von schlichter Einbildung 
über •Paranormales" bis zur höchsten Erleuchtung, die Gott jenem schenkt, 
den er in sein trinitarisches Leben der Liebe aufnimmt. 

Schreibt also Graciän in seinen Briefen: •Die gute Mutter Teresa und die 
Hunes ließen mich nicht schlafen"32, so meint er, daß die Mutter Teresa ihm in 
Visionen erscheint, wie er nach ihrem Tode des öfteren berichtet. Liest man: 
•Dort haben einige fromme Frauen Hunes"33, so ist jetzt klar, daß sie Visionen 
haben und daß er sich darum kümmern muß, welcher Art sie sind. •Große Hu- 
nes kommen des Nachts"34, schreibt er und begründet so seine Schlaflosigkeit 
mit Visionen, die auch nur natürliche quälende Vorstellungen sein mögen, so 
wie ihn •Gedanke und Hun bedrücken", wenn er an eine bevorstehende ge- 
fahrvolle Seefahrt denkt.35 Es ist nicht mehr nötig, alle 22 Beispiele anzufüh- 
ren; sie lösen sich mühelos auf. 

Aber wenn man nun weiß, daß •Hunes" Visionen bedeuten, wie kam dann 
der Pater Graciän zu diesem seltsamen Wort? Nachdem ich vergeblich alle 
möglichen Wörterbücher und Sprachen durchstöbert hatte, überlegte ich: Pa- 
ter Jeronimo Graciän war Sohn des königlichen Sekretärs, der das begabte 
Kind ursprünglich zu seinem Nachfolger erziehen wollte. Jeronimo erlernt also 
die Kunst des Schreibens, wozu auch das Wissen um die in Urkunden usw. ge- 
bräuchlichen Abkürzungen oder umgekehrt der besonders feierlichen 
Schreibweisen gehört. Diese Schulung in einer Art aus dem Mittelalter über- 
nommener •Stenographie" macht sich immer wieder in seinen Schriften be- 
merkbar. Er schreibt •me" statt •madre", sogar Griechisches einbeziehend 
•Xpual" statt •Cristöval". Hinzukommt, daß man im Mittelalter ganz allge- 
mein v wie u schrieb und umgekehrt. Das Wort für •Trauben", •uvas", konnte 
also auch •vuas", •uuas" oder •was" geschrieben werden. Den unbestimmten 
Artikel •ein" schrieb man •un" oder •vn". Als im Spanischen das H ganz ver- 
stummt war, schrieb man für •un" auch •hun", wie in dem anonymen berühm- 
ten Libro de Apolonio aus der Mitte des 13. Jahrhunderts; man setzte gern h 
vor Vokale, ob das nun sprachgeschichtlich möglich war oder nicht. Es gab 
dem Geschriebenen einen Hauch von Latinität, von Bildung. 

König Philipp II. schreibt so in einem für Teresa und Graciän sehr wichtigen 
Dokument •horden del carmen"36, womit er nicht die Karmeliten als •Horde" 
bezeichnen will, sondern schlicht ihren •Orden" meint. In einigen Schriften 

32 Carla 82, 20. Januar 1605. 
33 Carta 76, 24. November 1604. 
34 Carta 80, 30. Dezember 1604. 
35 Carta 78, 18. Dezember 1604. 
36 Brief Philipps II. an den Erzbischof von Sevilla, daß er Graciän bei der Ausübung seines Amtes 
als Apostolischer Visitator beschütze, Madrid, den 14. Dezember 1575. In: P. Silverio O.C.D., 
Obras de Santa Teresa de Jesus, Band VI, Burgos 1919, 320. 



Erika Lorenz 346 

Graciäns, die orthographisch getreu abgedruckt wurden, wimmelt es geradezu 
von solchen deplacierten, aber expressiven H's. 

Aus solchen Überlegungen ergab sich die Entschlüsselung von •Hunes" wie 
von selbst; allerdings war der Humor des Paters, sein •Esprit" einzukalkulie- 
ren. 

Die einfachste Abkürzung von •Vision" ist vn, in der Mehrzahl vnes. Nach 
damaliger Schreibweise kann man auch un, unes, setzen. Hinzu kommt als ei- 
gentlicher •Pfiff": Obwohl dieses U eindeutig ein V ist, also ein Konsonant, 
behandelt Graciän es, als sei es ein Vokal und setzt ein H davor. Das würde sich 
in keinem Dokument finden, weder im Mittelalter noch in seiner Zeit, denn 
trotz der egalisierenden Schreibweise wußte man sehr wohl, wann ein Wort mit 
V anlautete. Graciän aber schreibt hunes! Und zu der Verfremdung durch das 
vorgesetzte H, das aus dem V ein echtes U macht, ändert er auch das gramma- 
tische Geschlecht. Das weibliche Wort erhält einen männlichen Artikel. 

So entstand also eine schützende Chiffre, die er im übrigen nur Personen ge- 
genüber gebraucht, die ihm nahestehen, also in das Geheimnis dieses Wortes 
eingeweiht sind. Nun werden viele der wichtigen, gerade auf die heilige Teresa, 
aber auch religiöse Erscheinungen der Zeit bezogene Briefe erst verständlich 
und oft bedeutsamer, als man vermuten konnte. 

Pater Jerönimo Graciän hatte eine ebenso natürliche wie witzige Form der 
Verschlüsselung gewählt. Die Mutter Teresa im Himmel würde vielleicht sa- 
gen: •Me ha caido en gracia" - es hat mich erheitert! Wobei das Spanische, be- 
kanntlich die Sprache Gottes37, in der Doppelbedeutung von •gracia" den Zu- 
sammenhang von Gnade und Heiterkeit aufscheinen läßt. 

37 Von Karl V. wird das Bonmot berichtet, Italienisch sei die Sprache der Diplomatie, Französisch 
die Sprache der Liebe, Spanisch die Sprache Gottes. Dieses Wort existiert in Varianten, aber im- 
mer mit der gleichen Aussage über das Spanische. 

Anmerkung der Schriftleitung: Die Autorin des Beitrags, Professorin für Romanische Philologie 
an der Universität Hamburg schildert die Freundschaft zwischen Teresa von Avila und Pater Gra- 
ciän in einem Herdertaschenbuch (Nr. 1090), das im Herbst 1983 erscheint: •Nicht alle Nonnen 
dürfen das." Teresa von A vila und Pater Graciän • die Geschichte einer Begegnung. Ihr gelingt ein- 
fach dadurch, daß sie die Briefe Teresa von Avila neben entsprechende Aufzeichnungen P. Gra- 
ciäns stellt, ein eindrucksvolles Bild des Karmelitenpaters zu zeichnen; aber noch mehr: Über P. 
Graciän gewinnt der Leser einen neuen menschlichen Zugang zur spanischen Kirchenlehrerin. 
Die ansprechende Sprache, in der Frau Prof. Lorenz uns die Texte vorlegt, und ihre behutsame In- 
terpretation machen das Büchlein auch zu einer Lesefreude, die der menschlich sympathischen 
Freundschaft der beiden Spanier entsprechen mag. 




