
,, Opferbereitschaft'' 
kontra Selbstverwirklichung? 
Gedanken eines Psychotherapeuten 

Adolf Heimler, Benediktbeuern 

Die Themenstellung umfaßt zunächst drei Fragenkomplexe, und zwar die An- 
fragen: 
- wie es um Opferbereitschaft bzw. Selbstverwirklichung bestellt ist, 
- was man heute - von der Praxis her gesehen - unter diesen Begriffen ver- 
steht, 
- was beide Begriffsinhalte und ihr Verhältnis zueinander fraglich macht. 
Sollte sich zeigen, daß lediglich auf einer allzu begrenzten Auffassungsebene 
ein Gegensatz zwischen diesen Begriffen besteht, so muß diese Auffassungs- 
ebene erweitert, von Mißverständnissen gelöst, das Verständnis neu geordnet 
und erlebnishaft integriert werden. 

Opferbereitschaft 

•Opferbereitschaft" ist in unserer Themenstellung in Anführungszeichen ge- 
setzt; denn der Begriff wurde im Sprachgebrauch zu lange und zu schwer be- 
frachtet: 
- mit •Selbsf'-verzicht bis Selbstverkümmerung; 
- mit einem Mißverständnis des christlichen Liebesgebotes: •Liebe deinen 
Nächsten wie dich selbst!" - d. h. mit einer altruistischen Ausklammerung des 
Selbst; 
- mit einseitig leistungsbezogenen Appellen an die Willenshaltung, als ob es 
vor Gott hauptsächlich auf unsere Leistung ankäme; als ob unsere moralische 
Leistung die Vorbedingung des Heils wäre und nicht dessen Konsequenz; als 
ob wir uns selbst erlösen müßten; 
- mit einer abstoßenden Unbewußtheit, d.h. einer Form von Manieriertheit, 
verbunden mit einer subtilen aggressiven Anspruchshaltung, die über die Hin- 
tertreppe der eigenen •Opferbereitschaft" sich des Nächsten bemächtigt und 
sich so auf geheime Weise schadlos hält: •Was ich alles für dich getan habe und 
noch immer tue, und du dagegen ..." 

Damit Opferbereitschaft demgegenüber wieder einen guten Sinn erhält und 
glaubhaft wird, muß man diesen Begriff von solchen Mißverständnissen und 
neurotisierenden Überlagerungen befreien. Dies ist eine christlich-aszetische 
Aufgabe der konkreten individuellen christlichen Daseinsbewältigung. Worin 
könnte sie bestehen? 



Adolf Heimler 348 

Zunächst einmal im Opferfähig- Werden, 

etwa im Sinne einer Askese der Selbstannahme; tiefgreifender noch: der 
Selbstwerdung1. Opfer ist eine Höchstform des Selbstausdrucks, der Selbst- 
hergabe und Selbsthingabe. Opferbereitschaft ist Wille zu solcher Höchstform. 

Selbstausdruck geschieht u. a. durch Überwindung von entwicklungsbeding- 
ten Selbstblockaden, d.h. 
- durch Lockerung von muskulären Verspannungen (= Befreiung des Kör- 
per-Selbst), wodurch der Gefühlsausdruck behindert wird, 
- durch Auflösen von Abwehrmechanismen (Leugnen, Mißtrauen, Schuld- 
abwälzen, Projizieren, Rationalisieren) oder durch Freistellen des Bezogen- 
heits-Selbst2, 
- durch Befreiung vom emotionalen Gefühlsstau (= Befreiung des emotiona- 
len Selbst). 

Mit und in der Auflösung des emotionalen Gefühlsstaus werden oft erst 
schmerzliche therapeutische Aufgaben spürbar bewußt: 
- eine bisher unbewußte symbiotische Verstrickung mit der Mutter oder einer 
anderen Bezugsperson zu lösen, 
- Ich-Anteile aus der Mutter-Kind-Einheit zurückzugewinnen, 
- unter Trennungsängsten die eigenen Ich-Grenzen zu stabilisieren, 
- eigene Gefühle und Wünsche von denen der Beziehungsperson zu unter- 
scheiden, 
- sie gegenüber besitzergreifenden Beziehungspersonen und Instanzen ohne 
Schuldgefühle und Ängste durchzusetzen, 
- infantile Wünsche, Ängste und trotzige elternorientierte Abwehrreaktio- 
nen gegenüber Gott zu durchschauen und zurückzunehmen, 
- eigene Entwicklungsschritte aus infantilen Bindungen heraus zu wagen, 
ohne zu befürchten, deshalb von Autoritäten (Gott) bestraft zu werden, 
- Ängste und Schuldgefühle nicht als Richtschnur für Gewissensentscheidun- 
gen zu machen, 
- jene vielmehr mit dem Alleinsein als Preis für Selbstwerdung und als 
Durchgangsphase in einem seinshaften Standhalteglauben zu überwinden; vgl. 
Jes 7,9: •Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht." 

Opferfähig werden bedeutet demnach im Grunde: selbstfähig werden, d.h. 
die Aufgabe der Individuation leisten, sie in einer weiterführenden, befreien- 
den Ichentwicklung neu aufgreifen, 
- indem man sich besser abgrenzt, d.h. sich vom konformistischen Erwar- 
tungsdruck der andern unterscheidet, 

1 Vgl. Josef Sudbrack, Vom rechten Leben als Mensch, als Christ- Selbstverwirklichung und Aske- 
se, in: GuL 54 (1981) 338-352, hier bes. 350. 
2 Vgl. Alexander Löwen, Bio-Energetik, Reinbek 1979, 102f. 



•Opferbereitschaft" kontra Selbstverwirklichung? 349 

- sich im Anderssein gegen Widerstände behauptet, zumal gegen selbstanma- 
ßende Instanzen. 

Dies impliziert zweitens ein Wahrhaftig- Werden, 

... denn Opfer- oder Selbstfähigkeit ist noch nicht Opferwilligkeit oder Opfer- 
bereitschaft. Selbstwerdung braucht Opferbereitschaft und Opferwilligkeit, 
den ausdrücklichen Willen zur Selbstbegrenzung, damit sie nicht in der Selbst- 
bezogenheit oder im Wunsch- und Ich-Selbst steckenbleibt und zur Selbsttäu- 
schung gerät. 

Wahrhaftigkeit ist 
- Anerkennung der eigenen Grenzen in der Begegnung mit anderen, 
- Zurücknahme des illusionären frühkindlichen Größen-Selbst, 
- Ausrichtung des Wunsch- und Ich-Selbst an der Realität des andern, 
- ein Stück Selbstverzicht oder Selbstopfer, 
- Realitätsbezug im Hier und Jetzt der Fremdbeziehung. 

Selbstwerdung kann nicht auf Selbstbeziehung reduziert werden.  Sie 
braucht zur eigenen Entfaltung notwendig die Fremdbeziehung, die Bezie- 
hungsgestaltung durch Wahrhaftigkeit. Wahrhaftigkeit bedeutet hier: daß ich 
den andern zur Selbstwerdung brauche und daß der andere mich braucht, daß 
ich seine Offenheit brauche und daß er die meine braucht, daß wir einander 
brauchen, indem wir nicht nur unser Wunsch- und Ich-Selbst, sondern auch 
unser Sinn-Selbst ausdrücken und so einander helfen, durch Motiv- und Be- 
ziehungsklärung die vielfältigen Selbsttäuschungen zu überwinden. Die 
Wahrhaftigkeit als Wille zur Selbstbegrenzung ist wesentlich für die •Askese 
der Begegnung"3, d.h. für eine vertiefte Selbstverwirklichung. 

Schließlich ein Transparent- (= Durchlässig- und Überstiegsfähig-) Werden 

Durch Selbstfähigkeit und Wahrhaftigkeit in der Beziehungsgestaltung kann 
man soweit von Selbsttäuschungen frei werden, daß man 
- Gott nicht mehr mit einer verschlingenden Mutter, einem bestrafenden 
Dämonen oder einer Diana mit tausend Brüsten verwechselt, sondern perso- 
nal auffaßt, 
- unter dem ideologischen Anspruch der •Opferbereitschaft" sich des andern 
nicht mehr in vielfältiger Weise bemächtigt, sondern ihn unter dem freien und 
freimachenden Heilsangebot Gottes frei sein und frei werden läßt, 
- der eigenen Erlösungsbedürftigkeit zuinnerst gewahr wird und hoffnungs- 
voll die Erlöserhand Jesu Christi ergreift, indem man von sich aus, d.h. aus 
geistgewirktem Antrieb den Weg der Kreuzesnachfolge und Selbstverwirkli- 
chung geht. 

3 Josef Sudbrack, a.a.O., 350. 



Adolf Heimler 350 

Verzichtleistung sollte die psychische Verfaßtheit und den Entwicklungs- 
stand des einzelnen berücksichtigen. Die dritte Stufe der Askese, nämlich die 
Askese als •vollkommene Freude"4, indem man wie Franz von Assisi •viele 
Kränkungen und Schläge mit Vergnügen erträgt", hat auf der Stufe der 
Selbstwerdung keinen Sinn. 

Die Aufforderung zu Opfer und Verzichtleistung muß - will sie nicht das 
Gegenteil erreichen- differenziert, entwicklungs-, situationsangemessen und 
wachstumsorientiert geschehen. Wo die Askese Reifungsstufen überspringt 
und zu hoch ansetzt, da wird unter Umständen eine unbewußte Identifizierung 
mit einem narzißtischen Ich-Selbst-Idealbild verstärkt, das lediglich der Ab- 
wehr oder dem kompensatorischen Ausgleich von Ich-Defiziten dient und so 
die wirkliche Bewältigung von Selbst-Unwertgefühlen behindert. Daher soll- 
ten Verzichtleistungen so abgefordert werden, daß sie die Wurzel oder das 
Fundament der Selbstwerdung anregen bzw. aufbauen, nämlich das autonome 
Selbstwertgefühl: Ich kann etwas aus mir machen; ich kann meine Welt verän- 
dern; ich kann mehr ich selbst werden, wenn ich zur rechten Zeit und in rech- 
tem Maße zu meinem Wunsch-Selbst •nein" sage um der Transparenz und der 
ich-überschreitenden Selbst- und Sinnverwirklichung willen. 

Naive Selbstverwirklichung 

Was nun den Begriff der Selbstverwirklichung in unserer Themenstellung be- 
trifft: Vielleicht müßte man auch dieses Wort in Anführungszeichen setzen. 
Denn wie Opferbereitschaft durch neurotisierende Verfremdung in Verruf ge- 
raten ist, ist Selbstverwirklichung dabei, in Verruf zu geraten durch naives 
Ausleben oder naives Zum-Ausdruck-Bringen von Gefühlen und Bedürfnis- 
sen, und dies zuweilen mit einem aggressiven und uneinsichtigen Anspruch 
ohne Rücksicht auf Beziehungen, auf den Partner oder auf nahestehende wie 
entfernte Bezugspersonen. Gestützt und gefördert wird solches selbstbezoge- 
nes Verhalten und Erleben durch Simplifizierung von Psychologien, ungefe- 
stigte therapeutische Schulrichtungen und unreflektierte gruppendynamische 
Erfahrungen. Nach der naiven Selbstverwirklichungs-Ideologie ist alles fraglos 
gut, was dem Ausdruck von Gefühlen und Bedürfnissen dient, ganz gleich, wie 
sich dies ausdrückt oder welche Folgen dies haben könnte. Eine solche Einstel- 
lung offenbart einen gravierenden Mangel an Wirklichkeitsbezug (über einen 
unhinderfragbaren Realitätsbezug hinaus) und wirkt deshalb nicht minder 
neurotisierend oder ist gar schon Ausdruck einer Neurose gemäß S.Freud: 
•Der Neurotiker lehnt die Wirklichkeit ab, weil er sie, ihr Ganzes oder Stücke 
derselben unerträglich findet."5 Die naive Selbstverwirklichung erscheint 
4 Josef Sudbrack, a.a.O., 351. 
5 Sigmund Freud, GW 8, 230. 



•Opferbereitschaft" kontra Selbstverwirklichung? 351 

nicht selten in der Perspektive einer kritischen Umwelt als schwer erträgliche 
Selbstbespiegelung, Selbstbezogenheit (der allgemeinen Betrachtungsweise) 
und Egozentrik im Verhaltensbereich. 

Dennoch gehen von der •naiven Selbstverwirklichung" her im Hinblick auf 
eine christlich-asketische Haltung wichtige positive Impulse aus: sich der eige- 
nen Gefühle und Bedürfnisse bewußt zu werden, 
- daß man sie erlebt und auf sie ein Anrecht hat, 
- daß man ihretwegen keine Vorwürfe hinzunehmen braucht (z. B. von Seiten 
der Eltern); 

Gefühle bei sich selber deutlich wahrzunehmen, anzuerkennen und anzu- 
nehmen, 
- besonders da, wo sie negativ erscheinen, indem man vermeidet, unange- 
nehme Gefühle und Bedürfnisse auf andere zu verlagern, um sie dann zu ver- 
urteilen oder abzulehnen; 

Gefühle in der Kommunikation und Kooperation mit anderen zu differen- 
zieren und zu kultivieren, indem man sie in weiterführende soziale Verantwor- 
tung so einbringt, 
- daß man selber glaubwürdig, wahrhaftig, menschlich begrenzt erscheint und 
durchlässig wird für die Wirklichkeits-Dimension des Göttlichen (z.B. erlö- 
sungsbedürftig erscheint), 
- daß man durch solche Offenheit und durch einfühlende Teilnahme an der 
Gefühls- und Bedürfnislage der andern den Kommunikations- und Koopera- 
tionsprozeß fördert, d.h. von der eigenen Selbstorientierung wegkommt und 
dem anderen in wahrhafter Zuwendung begegnet. 

Eine christliche Askese erweitert in diesem Sinne die Bewußtheit der Ge- 
fühle und den Umgang mit Gefühlen und Bedürfnissen, indem sie die Gefühle 
und Bedürfnisse der Mitmenschen einbezieht, berücksichtigt und•wo möglich 
und wo nötig - die beiderseitigen Gefühle und Bedürfnisse aufeinander ab- 
stimmt. Wenn dabei in voller Bewußtheit und um Christi willen die eigenen 
Gefühle und Bedürfnisse hintangestellt werden, kann man sowohl von einer 
echten Opferbereitschaft wie zugleich von einer das Ich überschreitenden 
Selbst- und Sinn-, ja sogar von einer Glaubensverwirklichung sprechen. Unter 
der Voraussetzung einer solchen erlebnisfähigen Kommunikation der eigenen 
Gefühle und Bedürfnisse wird der mögliche Gegensatz von Opferbereitschaft 
und Selbstverwirklichung hinfällig. 

Therapeutische Selbstverwirklichung 

Die naive Selbstverwirklichung ist nicht nur Ausdruck eines ideologischen 
Wunschdenkens, sondern nicht selten zugleich einer phasenbedingten •thera- 
peutischen Selbstverwirklichung". Wenn die naive Selbstverwirklichung von 
•Selbst" spricht, meint sie hauptsächlich die erlebnishafte Bewußtheit der ei- 



Adolf Heimler 352 

genen Gefühle und Bedürfnisse oder ein Wunsch-Selbst6. Was meint aber nun 
•therapeutische Selbstverwirklichung", z.B. in Anlehnung an S.Freud (denn 
jede Schulrichtung definiert hier anders)? 

Im Blick steht das realitätsbezogene Ich-Selbst, und zwar zweifach: 
als Selbst- oder Vorstellungsbild der eigenen Person; dazu gehören (als Ele- 
mente): 
- das Selbstwertgefühl, das anzeigt, wie man sich fühlt; 
- das realitätsnahe Idealbild, das widerspiegelt, wie man gerne sein möchte; 
- das Fremdbild: wie man in den Augen der andern tatsächlich erscheint; 
und als Ich-Identität, als Grundfähigkeit des Ichs, Gleichgewicht herzustellen 
- zwischen gegensätzlichen Rollen oder Verhaltenserwartungen der Umwelt, 
- zwischen den eigenen Bedürfnissen und den Anforderungen der andern, 
- zwischen dem eigenen So- und Anderssein und dem Wunsch nach Aner- 
kennung durch andere. 

Dazu E. Erikson: •Das Studium der Identität wird in unserer Zeit zu einer 
genauso strategischen Frage, wie es das Studium der Sexualität zu Freuds Zei- 
ten war."7 

Therapeutische Selbstverwirklichung zielt also gegenüber dem naiven 
Wunsch-Selbst auf ein realitätsbezogenes Ich-Selbst. Bei der therapeutischen 
Selbstverwirklichung geht es unter anderem vor allem darum, die verschiede- 
nen Komponenten des Selbstbildes und der Ich-Identität zu entwickeln, Be- 
dürfnisse aus der Verdrängung und Abwehr freizusetzen, sie im Realitätsbe- 
zug allmählich nachreifen zu lassen, schließlich das Ich und die Ichkräfte voll 
aufzubauen. 

Eine solche Zielsetzung bildet die Voraussetzung für die Hingabefähigkeit 
oder Selbstpreisgabe im Opfer. Erst aus der Selbstfähigkeit kann Opferbereit- 
schaft erwachsen. 

Aus personaler therapeutischer Sicht ergeben sich in diesem Zusammen- 
hang folgende Leitlinien polaren Handelns: 
- Reifung gegen Verdrängung oder bloßes Ausleben; 
- personales Gewissen gegen Regelgewissen; 
- Entfaltungsethik gegen bloße Schuld- und Sündenmoral; 
- Seinsgehorsam gegen Obrigkeitsgehorsam; 
- Aktivierung des integrierten Erwachsenen-Ich gegen das isolierte Eltern- 
Ich oder Kindheits-Ich8; 

6 Frederik S. Perls, Gestalt-Therapie in Aktion, Stuttgart 1974. 
7 Erik H. Erikson, Kindheit und Gesellschaft, Stuttgart 1965,278. Vgl. dazu auch Erik H. Erikson, 
Identität und Lebenszyklus, Frankfurt 61980; Roland D. Laing/H. Phillipson/ A. R. Lee, Interper- 
sonelle Wahrnehmung, Frankfurt 1971. 
8 Vgl. dazu Rüdiger Rogoll, Nimm dich, wiedubist, Freiburg91981; Werner Rautenberg/Rüdiger 
Rogoll, Werde, der du werden kannst, Freiburg 1980; Muriel James/Louis M. Savary, Befreites 
Leben. Transaktionsanalyse und religiöse Erfahrung, München 1977. 



•Opferbereitschaft" kontra Selbstverwirklichung? 353 

- freisetzendes Gespräch gegen einengenden Appell; 
- Echtheit als selbsthafte Übereinstimmung gegen bloße Anpassung an Kon- 
ventionen; 
- ich-überschreitende Sinnverwirklichung gegen ich-fixierte Selbstverwirkli- 
chung; 
- Selbsthingabe gegen Selbstbewahrung; 
- Sich loslassen - sich einlassen - sich zulassen - sich überlassen: Sein gegen 
Haben. 

Religiöse Selbstverwirklichung 

Die genannten Leitsätze bilden gleichsam einen Übergang zur religiösen 
Selbst- und Sinnverwirklichung. Denn sie beruhen auf der gläubigen Grund- 
haltung des •Mutes zum Sein"9, spiegeln und fördern sie. Wo allerdings Sinn- 
suche in der Engführung der individuellen Selbstverwirklichung geschieht, 
kann sie nicht gut gelingen, ja, mag sie bereits Ausdruck eines Mißlingens sein 
oder des verzweifelten Versuchs, aus dem Ich-Gefängnis auszusteigen10. Sogar 
da, wo man im therapeutischen Selbst die individuellen Grenzen überwindet, 
wie etwa in der urreligiösen kollektiven Selbsterfahrung C. G. Jungs, verbleibt 
man in einem innerweltlichen psychischen Gehäuse, das keinen Ausstieg oder 
Überstieg über die mythische Bilderwelt in die geschenkte grenzenlose Weite 
und Freiheit des Gottes Jesu Christi erlaubt. Anders sieht es aus, wenn man das 
Selbst in Abwandlung des Jung'schen Selbst als schöpferisches Subjektsein 
und als personales Medium transzendenter religiöser Erfahrung auffaßt11 oder 
als Personsein in der Antwort auf die Grundbedingungen des Menschseins12 

oder als •Wille zum Sinn"13. Hier wird Selbstverwirklichung zu mehr als Be- 
wußtheit und Ausleben von Gefühlen und Bedürfnissen, zu mehr als Balance 
zwischen Selbst- und Fremdbild im Freiwerden von groben Selbsttäuschun- 
gen. Hier wird Selbstverwirklichung unter der Entwicklungshilfe Gottes 
(= Gnade), konkreter: unter der Erfahrung eines transzendenten inneren An- 
rufs zur fortwährenden Entscheidung für oder zur personalen Antwort auf die- 

9 Vgl. Paul Tillich, Der Mut zum Sein, Stuttgart 1968. 
10 Vgl. dazu Adolf Heimler, Jugend in der Krise zwischen Selbst- und Sinnverwirklichung, in: Ju- 
gendwohl 1981, 173-179. 
11 Vgl. dazu Fritz Kunkel, Die Schöpfung geht weiter. Eine psychologische Untersuchung des Mat- 
thäus-Evangeliums, Konstanz 1957; Fritz Kunkel, Ringen um Reife. Eine Untersuchung über Psy- 
chologie, Religion und Selbsterziehung, Konstanz 1962. 
12 Vgl. dazu Johanna Herzog-Dürck, Probleme menschlicher Reifung, Stuttgart 1969; Johanna 
Herzog-Dürck, Lebenskrise und Selbstfindung, Freiburg 1978; Adolf Heimler, Heilung auf dem 
Weg personaler Reifung. Zum 80. Geburtstag von Frau Herzog-Dürck, in: Sozialpädagogik 24 
(1982) 197-198. 
13 Vgl. dazu Viktor E. Frankl, Der Wille zum Sinn, Bern 1972; Viktor E. Frankl, Der Mensch auf 
der Suche nach Sinn, Freiburg 1972; Viktor E. Frankl, Psychotherapie für den Laien, Freiburg 
1971. 



AdolfHeimler 354 

sen Anruf14; Ziel ist das Du Gottes, das allerdings in einem lebenslangen Klä- 
rungsprozeß von der Übertragung menschlicher und allzu menschlicher Be- 
ziehungserfahrungen befreit werden muß, bis das Ganz-anders-Sein dieses Du 
immer deutlicher und befreiender •erfahrbar" wird. Dies ist gleichzeitig nur 
möglich durch Neugestaltung der innerweltlichen Beziehungen zu sich selbst, 
zum andern, zur Umwelt und im ständigen meditativen Aus- und Überstieg 
über alle fesselnden Grenzen der Innerweltlichkeit. 

Die religiöse Selbstverwirklichung verdeutlicht und verdichtet sich in einem 
nie endenden Lernprozeß zur Sinn-, Glaubens- und mystischen Erfahrung, in 
der die Grenzen und die Last des Selbst immer unwichtiger werden vor der 
unendlichen Wirklichkeitserfahrung des Du und Wir, bis schließlich Selbst- 
verwirklichung zur völligen Selbsthingabe wird und zur Selbstenthobenheit, in 
der der •Verlust" des Ich-Selbst nicht mehr Opfer, sondern als totale Befrei- 
ung des Sinn-Selbst erscheint. 

Ob ein solcher Lernprozeß je enden wird, im Jenseits zu Ende ist? 

Einübung in selbstüberschreitendes, weisungsrelevantes Dienen 
im alltäglichen Tun und Lassen 

Selbstverwirklichung in Opferbereitschaft oder integrative Selbstverwirkli- 
chung in selbstüberschreitendem Dienen ist nicht allein leistbar durch intellek- 
tuelles Begreifen, gefühlsmäßiges Betroffenwerden, Reden über und von et- 
was, selbstbezogenes Meditieren oder einmalige Entscheidung, sondern durch 
ständige Einübung in den vielfältigen Alltagssituationen, wobei die genannten 
Teilbedingungen durchaus ihren gebührenden Platz haben. Den entschei- 
dendsten Impuls erhält Selbstverwirklichung durch aufgaben-, du- und wir- 
bezogenes Handeln und Tun, wobei man sich selber absichtslos, soweit es geht, 
sein läßt, wie man ist15, auf christliche Hoffnung hin (Joh 3,21; Eph 4,15). 
Wenn man nicht mehr auf Selbstbewahrung und Selbstverteidigung bedacht ist 
- um des anderen, der Aufgabe, der Sache und der gemeinsamen Zukunft wil- 
len •, setzt man sich zweifellos gewissen Konfrontationen und Einflüssen be- 
sonders aus; man wird verwundbar. Auf einer bestimmten Stufe der Selbst- 
verwirklichung kann und sollte man dies in Kauf nehmen, damit Orientierung 
und Sinnrichtung in der Welt transparent bleiben und Hoffnung wachsen kann. 

Die Menschheit gleicht heute nach Heisenberg einem stark gepanzerten 
Schiff, das so viel Eisen an sich hat, daß die Kompaßnadel nicht mehr nach 
Norden, sondern auf es selber weist: Das Schiff ist orientierungslos geworden. 

14 Struktur-Elemente der Selbstverwirklichung: 1. Wunsch-Selbst (naiv); 2. Ich-Selbst (realitäts- 
bezogen); 3. Sinn-Selbst (schöpferisch, religiös, transpersonal, transparent). Aspekte: a) schöpfe- 
rischer Anruf Gottes (Gnaden-Impuls); b) Antwort als Reifung (subj.) und Gestaltung von Bezie- 
hungen (obj.). 
15 Vgl. Eugen Herrigel, Zen in der Kunst des Bogenschießens, Weilheim 1970, 60, 74. 



•Opferbereitschaft" kontra Selbstverwirklichung? 355 

- Die Überwindung dieses Zustandes muß bei jedem einzelnen beginnen 
durch umstrukturierende Einübung in ich-überschreitende Selbstverwirkli- 
chung. Einübung wird dabei zur Weisung, weniger durch Reden oder gewollte 
Selbstdarstellung, durch Demonstration oder Protest, als vielmehr durch die 
Echtheit des individuellen So- und Andersseins im alltäglichen Tun und Las- 
sen. 

Echtheit (als Übereinstimmung von Erfahrung, Bewußtheit, Reden und 
Tun) vollzieht sich durch fortwährende Überwindung von Unstimmigkeiten in 
sprachlicher oder verhaltensmäßiger Weisung. Ähnliches gilt bezüglich der 
Glaubensdimension. Auch Glaube geschieht durch Überwindung des je eige- 
nen Unglaubens. Glaube als dynamischer Prozeß kann durch Echtheit besser 
ansprechen und überzeugen. Selbstverwirklichung wiederum ist nie etwas Fer- 
tiges. Man kann hier nicht wie bei einer mathematischen Lösung sagen: Heu- 
reka!, das heißt: •Ich hab's gefunden!" Selbstverwirklichung ist echt oder wei- 
sungsrelevant, wenn sie - gleich auf welcher Stufe - nicht beim erreichten Sta- 
dium endet, sondern die Grenzen des Selbst fortwährend überschreitet in 
Richtung auf das grenzenlose Sein und schließlich auf den alles entgrenzenden 
Gott Jesu Christi. Selbstverwirklichung als Einübung ist nie endende Bewußt- 
werdung, verbunden mit übereinstimmender Umsetzung in die Konkretheit 
des wirhaften Lebens. Durch Übereinstimmung von Erfahrung, Bewußtheit, 
Reden und Tun (Echtheit) erhält Einübung von selbst Weisungscharakter für 
andere, ohne zu indoktrinieren, zu moralisieren, zu diagnostizieren und zu 
manipulieren. 

Wie geschieht solche Einübung im alltäglichen Tun und Lassen? Um nur ein 
paar Beispiele und Hinweise zu geben: 
- Indem man sich nicht panzert (siehe den Vergleich Heisenbergs), unnötig 
verteidigt; indem man nicht •mauert" (abwehrt), auf Unter- oder Uberlegen- 
heitsspielchen zurückgreift, um sich zweifelhafte Geltung zu verschaffen; in- 
dem man vielmehr im seinshaften Glauben standhält (Jes 7,9) und sich ver- 
wundbar zeigt auf Hoffnung hin. 
- Indem man seinen Sinneswahrnehmungen mehr vertraut als seinen Vorur- 
teilen, gerade auch dort, wo sich letztere wissenschaftlich geben. Ohne gesun- 
des Vertrauen in die Sinne gibt es kein Überleben, kann schon gar nicht Sinn- 
erfahrung gedeihen. Dies bringt uns die •Geschichte vom modernen Men- 
schen" nahe: 

Ein moderner Mensch verirrte sich in der Wüste und litt Durst und Hun- 
ger. Da sah er in der Ferne eine Oase. •Eine Luftspiegelung!" sagte er zu 
sich selber. Aber die Oase blieb; er kam ihr näher. •Eine Halluzina- 
tion!" (nach außen verlagerter Wunsch) folgerte er weiter. - Tage darauf 
fanden ihn zwei Beduinen am Rande der Oase unter einem Dattelbaum 
in der Nähe des Brunnens - verhungert und verdurstet. •Wie ist das 



Adolf Heimler 356 

möglich?" wollte der eine wissen. •Er war eben ein moderner Mensch", 
gab der andere die Erklärung.16 

- Indem man das verzweifelte Kreisen um sich selbst momenthaft aufgibt, wie 
z.B. im Fall eines jungen Menschen, der nach einem religiösen Zwangsritual 
täglich insgesamt 8 (!) Stunden Zeit für Toilette und Anziehen braucht. Bera- 
ter: •Es wäre Umkehr zur Selbstverwirklichung und zum Glauben, wenn Du 
jetzt Deinen (wahrnehmbaren) ,Stuhl' nicht verhalten würdest, auf die (frem- 
de) Toilette gingst, auf Dein Ritual einmal verzichten könntest und in 5 Minu- 
ten fertig wärst." Er: •Ich könnte es, aber ich will nicht." (Fixierung im kind- 
lich-analen Trotz!) 
- Indem man sich zu erziehen getraut und Grenzen setzt, wie z. B. im Falle ei- 
ner jungen Mutter, die ihrem dreijährigen Sohn alle Wünsche erfüllen •muß", 
weil er ihr sonst vor ihren Augen (mit Ankündigung) jedesmal in die Hosen 
macht und gleichzeitig mit der verwöhnend-dominanten Schwiegermutter 
droht: •Schau, Mama, wenn ich jetzt nicht zur Mutti (= Schwiegermutter) ge- 
hen darf, dann drück' ich ... - Wenn du mich haust, sag' ich's der Mutti, daß sie 
dich schimpft." 

Um zu erziehen, müßte die junge Mutter sich getrauen, ihre Ichkräfte einzu- 
setzen oder das eigene blockierte Selbst freizusetzen und zu entwickeln. Diese 
Aufgabe wird deutlicher im folgenden Beispiel. 
- Indem man sich gegen selbstbedrohende Ansprüche der Eltern abgrenzt 
und sich als eigenständige, erwachsene Person zu behaupten lernt. Eine 30jäh- 
rige Frau berichtet: 

Meine Eltern haben sich für Weihnachten angemeldet. Weil ich sie erst 
für später erwartet und nicht gleich freudig zugestimmt habe, hat mir 
meine Mutter massive Vorwürfe gemacht und gedroht, überhaupt nicht 
mehr zu kommen. Schließlich hat mein Mann um des Friedens willen 
nachgegeben und meine Eltern gebeten, doch zu kommen. Jetzt steht 
mir ein unerfreuliches Weihnachten bevor. Wenn ich nicht so fühle wie 
die Eltern, gibt es Vorwürfe, Liebesentzug, Rückzugsdrohung, Verwei- 
gerung der Anerkennung. Wenn ich mit den Eltern äußerlich überein- 
stimme, bin ich nicht ich selbst, fühle ich mich schlecht, überfordert, 
entwertet. Dann werde ich entweder krank, depressiv, oder ich greife 
zum Alkohol, trinke mir Mut zu, um schließlich meinerseits den Eltern 
massive Vorwürfe zu machen. Dann geht alles im Krach auseinander; 
und es ist schlimmer als zuvor. Ich fühle mich trotz Mann und Kindern 
noch einsamer, liebesbedürftiger. Ich halte die Spannung nicht mehr aus, 
bitte die Eltern um Verzeihung und bin froh, wenn sie wieder kommen. 

16 Aus: •An jedem neuen Tag", hrsg. von der Arbeitsgemeinschaft Missionarische Dienste, Stutt- 
gart. 



Wer wird gerettet 357 

Was soll ich tun? - Ich weiß inzwischen: Ich müßte mir eigene Gefühle 
und Wünsche erlauben, auf die Anerkennung und das Verständnis von 
seiten der Eltern verzichten, meine Trennungsängste aushalten, die 
zeitweilige Trennung von den Eltern riskieren, meine eigenen Wünsche 
deutlich aussprechen und mich gegen Vorwürfe verwahren, ohne mich 
auf eine eskalierende Diskussion mit ihnen (Eltern) einzulassen. Doch 
wie soll ich das alleine schaffen? Mein Mann tut sich selber so schwer mit 
seinen Gefühlen, auch mir gegenüber. Er flüchtet sich in die Arbeit, um 
nicht auf mich eingehen ... auf meine Nähebedürfnisse antworten zu 
müssen. 

- Indem man mit dem blinden Bartimäus gegen die Menge schreit17: 
Sohn Davids, Jesus, hab Erbarmen mit mir! Viele wurden ärgerlich und 
befahlen ihm zu schweigen. Er aber schrie noch viel lauter: Sohn Davids, 
hab Erbarmen mit mir! Jesus blieb stehen und sagte: Ruft ihn her! Sie 
riefen den Blinden und sagten zu ihm: Hab nur Mut, steh auf, er ruft 
dich. Da warf er seinen Mantel weg, sprang auf und lief auf Jesus zu. Und 
Jesus fragte ihn: Was soll ich dir tun? Der Blinde antwortete: Rabbuni, 
ich möchte wieder sehen können. Da sagte Jesus: Geh! Dein Glaube hat 
dir geholfen. (Mk 10,47-52) 

17 Vgl. B. Brecht, Der •hilflose Knabe", in: Geschichten vom Herrn Keuner, Frankfurt 1975, 22. 

Wer wird gerettet? 
Die Verlassenheit Jesu - Die Verlassenheit des Sünders 

Heinrich Spaemann, Überlingen 

Wer Jesus nachfolgen will, den muß es unbedingt bewegen, daß er sich in sei- 
nem Leben und Sterben vor allem mit den Menschen solidarisiert, die keine 
Beziehungen haben; daß er an erster Stelle für die Menschen da ist, die als Op- 
fer der Lieblosigkeit anderer alleingelassen werden. 

Beim Weltgericht wird Jesus sagen: •Ich war hungrig, durstig, krank, fremd, 
obdachlos, gefangen" - da ist von lauter Zuständen der Beziehungslosigkeit 
die Rede, von immer anderen Formen des Alleingelassenwerdens. Jesus selber 
hat sie durchlitten und sich für immer, solange diese Weltzeit währt, in sie hin- 
eingegeben. Vor der Tür des Reichen ist er der Lazarus geworden, den am 
Ende die Engel Gottes in Abrahams Schoß tragen • Lazarus ist Christus. Daß 
Lazarus vor die Tür des Reichen gelegt wird, ist nicht nur für diesen Armen, 




