Leben aus dem Erinnern

George Platzbecker, Gottingen

Ein etwas poetisches Wort besagt: Gott schenkt uns Erinnerungen, damit wir
Rosen im Winter haben. — Damit wollen wir keine Nostalgie empfehlen, son-
dern auf den nie voll auszuschopfenden Wert unseres Erlebens anfmerksam
machen; des Erlebens in seiner ganzen menschlichen Breite und Tiefe.

Unsere Zeit erinnert sich mit Vorliebe an das Zerstérende, Bedrohliche und
Bose. Und da die offentliche Meinung weithin im Sog des Pessimismus
schwimmt, sind wir aus Angst vor Isolierung oft zu schnell bereit, uns mit-
schleppen zu lassen ..., obwohl es vielleicht unserer Grundeinstellung nicht
entspricht. Diese aber nunterliegt der Gefahr der Verdriangung. So trifft uns die
Mahnung des Paulus: ,,Gleicht each nicht dieser Welt an!““ (R6m 12,2)

Das ist keine Aufforderung, uns in eine private Welt zuriickzuziehen. Im
Gegenteil: Wir miissen unsere positiven Krifte zur Geltung kommen lassen
und unser Verantwortungsgefiihl ganz konkret auch in den 6ffentlichen Be-
reich einbringen. Auch wenn man uns dann fiir naiv hilt, weil wir dem intellek-
tuell, literarisch oder politisch dargebotenen Negativismus nicht verfallen wol-
len.

Sich erinnern — woran?

Geht es dabei um eine moralische Aufriistung als Gegenposition zum Trend
nach unten? Das wiire eine Uberforderung, reiner Voluntarismus. Eine nur
moralische Reaktion auf das Ubel wire iiberdies zu schwach. Sie wiirde nicht
um ihre eigenen Voraussetzungen wissen. Fragen wir eher nach dem Grund,
aus dem die positive Einstellung stammen sollte. Wie wird sie verwirklicht?
Sich aunf das Positive einzulassen ist kein Quietismus, sondern Wachheit vor
dem, der der Vorgegebene schlechthin ist. So entsteht ein Grundvertranen, das
sich auf die Erinnerung griindet, daB das vordergriindig Erlebte nicht das
Letzte ist.

Hinter allem, was geschieht, lebt ein letztes Geheimnis. Paulus sagt von die-
sem Geheimnis, dafl es von Ewigkeit her verborgen war; er sieht seine Aufgabe
darin, es nun aller Welt zu verkiinden (vgl. Eph 3,8f). Damit hebt er auf das
Christusgeheimnis ab. Dieses ruft uns an.

Freilich ist damit unvermittelt der tiefste und erste Impuls angesprochen. Er
kann nicht immer im hellen BewuBtsein stehen; er braucht es auch nicht. Sein
EinfluB aber wiirde verkiimmern, wenn wir zu oberflichlich oder auch zu
zwanghaft — d.h. zu angestrengt auf Reglementierung bedacht — dahinlebten.
Erinnerung ist das Stichwort fiir ein Leben aus diesem Grund.



George Platzbecker 360
Erinnerung — mehr als Gedichtnis

Mit Erinnerung ist nicht das Gedachtnis gemeint. Gedichtnis kann auch eine
Maschine haben, z.B. ein Computer. Beim Menschen ist es eine Sache der Be-
gabung und Ubung, wie schon bei hdher-entwickelten Tieren.

Wir meinen Erinnerung im augustinischen Sinn: die memoria. Die memoria
lotet aus, was erlebt, gesagt oder getan ist. Sie tastet es ab anf seinen Offenba-
rungscharakter hin. Ihr Licht ist eine Urahnung, die ihrer selbst nicht ansichtig
wird, in deren Hell-Dunkel aber die Wirklichkeit — nicht zuletzt die eigene —
etwas von ihrer Unergriindlichkeit, von ihrem Geheimnis offenbart. Und zwar
ohne daB das neue Erkennen danach auf den Begriff gebracht werden kann.

In einer Betrachtung iiber die Portrits der Paula Modersohn-Becker las ich:
»Das Portrit, das sind die Bauern und Biuerinnen aus dem Moor, hinter de-
nen immer irgendwie Ewiges aufleuchtet, das von Anbeginn der Welt an ein-
fach da war.”

Dieses innere Licht ist mit memoria gemeint. Ein Urphdnomen, auf dessen
Hinterfragung es keine begriffliche Antwort mehr gibt.

In jedem Menschen ist dieses Licht verborgen. Gottes anrufendes Wort 148t
es aufleuchten. Dann erkennt der Mensch sein eigenes Tiefengeheimnis. Aber
es bedeutet mehr, als daB3 der Mensch sich dort selber offenbar wird. Es ist auch
nicht,,das Selbst*, das sich dort zeigt. Es ist er selber im Licht des Anrufenden,
des ganz Anderen.

Wir brauchen das Gegeniiber des Wortes Gottes. Es kann uns persdnlich an-
sprechen und wecken, wenn ein anderer Mensch es uns in irgendeiner Weise
verkiindet. Gottes Wort kann sich ja im Dialog zwischen uns Menschen ereig-
nen.

Auf das Wort ausgerichtet zu bleiben ist auch deshalb nétig, damit wir nicht
auf einen Irrweg geraten, uns nicht verlieren in ein subtil narziBtisch verborge-
nes Suchen nach dem ,,Selbst™ oder an ein verstiegenes Trachten nach Er-
leuchtung. Die Geringheit und Verwundbarkeit des Wortes, zumal des fleisch-
gewordenen und gekreuzigten Wortes, behiitet uns davor.

Eine solche Ausrichtung der ,,Erinnerung** widersteht auch der Tendenz,
Gottvor allem in der Schonheit der Natur zu suchen — als wire sie die dentlich-
ste Aussage von ihm her. Dann tréfe thn der Vorwurf, den Sartre in seinem
Drama ,,Die Fliegen‘“ an die Adresse Jupiters richtet: ,,Du bist der Gott der
Natur, der Gott der Menschen bist du nicht.*

Glaube an Gott, Selbstwahrnehmung und die Wahrnehmung des anderen
Menschen gehen Hand in Hand. Es gibt nur ein Licht, das alles beleuchtet. Je-
sus sagt vom Fehlen dieses Lichtes: ,,Wenn nun das Licht in dir Finsternis ist,
wie grofl wird dann die Finsternis sein?*‘ (Mt 6,22)



Lebern aus dem Erinnern 361

Wenn wir uns von unseren Interessen und Angsten jagen lassen, ist es un-
moglich, einen anderen Menschen als Subjekt, als freies Gegeniiber, als Person
wahrzunehmen; viel weniger noch, ihn mit dem Herzen zu sehen, jenseits sei-
ner Hinfilligkeit und seiner Siinde. Wir leben dann ,,im Todesschatten® (Mt
4,16). Damit ist aber auch der Blick auf uns selbst verdunkelt, und Gott ver-
sinkt fiir uns in Finsternis.

Der Weg der Ubung

LBt sich eine positive Lebenseinstellung einiiben? Streng genommen nicht.
Die Erkenntnis des Anrufenden in uns ist Gnade, freie Zuwendung Gottes,
iber die wir nicht verfiigen konnen. Sie ist seine Initiative, aber auch sein We-
sen und sein Wille. Er ruft uns an und will, daB wir auf ihn horen!

Fiir die Stille in uns, welche die Mdglichkeit des Horens schafft, konnen wir
jedoch etwas tun. Der innere Larm, das eigentlich Stérende, stammt aus unse-
rer Ichbezogenheit und der verletzten Eigenliebe. Das Sorgen und Abschir-
men treibt uns hin und her. Dies iiberhaupt erst einmal wahrzunehmen bringt
schon eine gewisse Distanz und dadurch Stille mit sich.

Aszese (unsere Bereitung) und Glaube (Gottes Geschenk) hdngen zusam-
men. Wir miissen uns aber bewuBt bleiben, daB auch eine solche Aszese nicht
unser Werk ist. Gottes Gnade kommt uns immer zuvor. Nicht immer entlang
der Schritte, die wir uns vorgenommen haben. ,,Denn Gott ist es, der in euch
das Wollen und Vollbringen bewirkt, noch iiber euren guten Willen hinaus.*
(Phil 2,13) Wir miissen stets bereit bleiben, unsere Schritte auf Gottes Ruf hin
auszurichten.

Stillsein und mit sich selber im Einklang, mit sich selber kongruent sein, ge-
hen Hand in Hand.

Eben dieses Bei-sich-Sein kénnen wir iiben. Wir kdnnen lernen, bewuf3ter
zu leben, uns weniger manipulieren zu lassen. Wer mehr Tiefgang hat, wird
nicht so schnell von einem Windsto3 umgeworfen. Nicht tiefe Gedanken hel-
fen dazu. Im Gegenteil: Sie machen kopflastig. Wer seine eigene Innenwelt
kennt und sich seines eigenen Erlebens bewulBt ist, wer es fiir sich nicht ver-
schonert, verzerrt oder verdrangt, sondern zu ihm steht, der istim Lot. Fehllei-
stungen und Schwichen stehen dem nicht entgegen. Nicht also der , tiefe Ge-
danke* niitzt, sondern das, was tief in uns selbst hineinreicht.

Es gibt Meditationsiibungen, die dazu helfen konnen. Auf eine mdchte ich
hinweisen. Sie besteht darin, sich — z.B. abends — den Tag noch einmal anzu-
schauen. Aber nicht in der Art einer moralisierenden Gewissenserforschung
oder skrupulésen Auswertung, sondern es soll eine Ubung der reinen An-
schauung sein, beginnend beim Zeitpunkt der Meditation und dann zuriickge-
hend. Nicht sinnieren, nicht urteilen, nur anschauen: sich selber, die Umge-



George Platzbecker 362

bung, die anderen, die Gefiihle, die Gedanken, auch die AuBerlichkeiten. Und
das, ohne zu hasten oder fertig werden zu wollen; immer wieder verweilen,
kurz anschauen und wieder weiterwandern, so lange, bis die Zeit, die ich mir
gesetzt habe, vorbei ist (z.B. eine Viertelstunde, besser etwas linger).

Wer einige Zeit so iibt, wird entdecken, daB einmal Erlebtes nicht einfach
vorbei ist. Es ist auch noch nicht ausgeschopft und offenbart sich manchmal
neu. Das geschieht dann oft in einer anderen Stunde als zur Zeit der Medita-
tion, die ziemlich trocken, ohne inneres Verspiiren, sein mag.

Hinter allem Erlebten, hinter all diesen Phanomenen, . Erscheinungen®, ist
noch ein anderer, um den ich wei}, auch wenn er in der Verborgenheit bleibt.
Aber irgendwann steht er vor der Tiir und klopft leise an (vgl. Offb 3,20).
Meist leise, aber eindringlich.

Um dieses Anklopfen vernehmen zu kénnen, ist es nétig, Gottes Wort im-
mer wieder neu zu meditieren. Dann lerne ich meine personliche Geschichte
lesen und entdecke Transparenzstellen, an denen sie sich als Heilsgeschichte
offenbart. So erfuhr es der Blinde von Jericho, nachdem die Leute ihm zugeru-
fen hatten: ,,Hab nur Mut, steh auf, er ruft dich.* (Mk 10,49) Jesus machte ihn
sehend.

Die Gegenwart des lebendigen Wortes

Wo aber finden wir Gottes Wort? In der lebendigen Uberlieferung. Gedruckte
Worte allein t6ten (vgl. 2 Kor 3,6). Gottes Wort ist ein Signal, ein lebendiges
Zeichen seiner Gegenwart. Es ist die Art und Weise, in der Gott seine Gegen-
wart spiirbar macht. Wenn ein Wort beim Lesen der Schrift uns anregt, froh
macht oder zur Umkehr mahnt, dann ist Gott selber in uns am Werk. Ignatius
wiirde in diesem Fall von den Anregungen des guten Engels, des guten Boten
sprechen.

Nun ist aber Wortiiberlieferung mehr als das gedruckte Wort der Bibel.
Nur-, gelesene® Worte wiirden austrocknen. Wir brauchen das lebendige
Wort der Verkiindigung und den Austausch. Wenn wir Menschen das Wort
Gottes sagen und uns sagen lassen, dann ist Gott selber in uns wirksam, oder
besser gesagt: wir mit ihm. Das setzt voraus, daf3 die in einer solchen Weise
kommunizierenden Menschen auch sonst eine Kommunikation pflegen, die
iiber den ,,small talk, iiber die iibliche Konversation hinausgeht.

Ein ,,Analphabetismus‘‘ der Gefiihle, der sich also nicht aussprechen kann
oder mochte, hemmt den gesamten Lebensstrom auch in der Glaubensgemein-
schaft. Es ist zwar weder notwendig noch wiinschenswert, daB jede Art
,»Gruppe‘ zu einer Selbsterfahrungsgruppe wird; aber Menschen, die zu sehr
entfremdet oder getrennt sind von ihrem eigenen Erleben, leben nicht genug,
um im Rhythmus des personalen Kontaktes geben und nehmen zu kénnen. Die



Leben aus dem Erinnern 363

VeriduBerlichung des gemeinsamen Gespréchs ist meist nur ein Spiegelbild des
verduBerlichten Lebens der einzelnen. Das zeigt sich z.B. in der Steifheit beim
gemeinsamen Mahl, das dann nicht mehr als etwas Festliches oder Personli-
ches erfahren werden kann.

Die Redefiille bewirkt nichts. Wenn die Echotiefe im personlichen Leben,
die ,,Erinnerung*, fehlt, wird das Gesprach hohl und schmerzlich.

Das eucharistische Mahl — eine ,,Stunde der Wahrheit*

Die Eucharistiefeier ist das Geschehen der Glaubensgemeinschaft. Hier
kommen Erinnerung (,,Tut dies zu meinem Gedéchtnis‘), Wortverkiindigung
und Mahl zusammen. Die Frage ist jedoch, ob die oft formale Art, in der wir
Eucharistie feiern, es ermoglicht, diese Fiille auch zu erleben. Sie sollte wenig-
stens von Zeit zu Zeit erfahrbar werden; denn hier kommt eine Gemeinschaft
zur intensivsten Einheit und zum Austausch mit ihrem Herrn.

Inder Apostelgeschichte wird von der Urgemeinde in Jerusalem gesagt, daB3
sie ein Herz und eine Seele war. ,,Sie brachen in ihren Hausern das Brot und
hielten miteinander Mahl in Freude und Einfalt des Herzens.* (Apg 2,46)
Diese Menschen wuBten sich gerufen zum himmlischen Hochzeitsmahl. Das
kommende Heil war ihnen gegenwirtig, und aus dieser Freude kamen sie zu-
sammen. Das ist die eigentliche Ursache ihrer Spontaneitét.

Die Liturgiereform allein macht aus der tridentinischen Messe noch kein
Fest. Wenn das BewuBtsein in uns lebendig wird, Geladene zur Hochzeit des
Lammes zu sein, dann finden wir auch Wege zueinander und haben auch Ein-
fille zur Verlebendigung der Eucharistiefeier. Dies braucht uns nicht in Wi-
derspruch zur Tradition zu bringen.

,,Denn sooft ihr von diesem Brot eBt und aus dem Kelch trinkt, verkiindet
ihr den Tod des Herrn, bis er kommt.*“ (1 Kor 11,26) Das hei3t doch: Die Zei-
chen des eucharistischen Mahles sollen uns an die kiinftige Erfiillung beim
Herrn erinnern. Ist dies fiir die teilnehmende Gemeinde erfahrbar?

Deutlicher noch spricht es das Lukasevangelium in der Emmausgeschichte
aus: Als Jesus das Brot brach, gingen den Jiingern die Augen auf, und sie er-
kanntenihn (vgl. Lk 24,31.35). Hier bricht das kiinftige Heil durch: in die Zeit
hinein. Aber gerade diese Geschichte zeigt, daB3 diese Erfahrung ihre Voraus-
setzung hat, nimlich die ErschlieBung der Schrift. Und von der heiBt es, daf3
Jesus sie bewirkt (vgl. Lk 24,32). Wie im sechsten Kapitel des Johannesevan-
geliums wird damit die Einheit vom Brot des Wortes mit dem eucharistischen
Brot verkiindet. Beides miissen wir miteinander brechen und es uns vom Herrn
brechen lassen — ,,mufB3te nicht der Messias all das erleiden ...? (Lk 24,26)
Beides miissen wir miteinander ,,essen‘‘, damit der immer ,,gegenwartige*
Herr als ,,gegenwirtig'‘ erfahren wird. ,,Er nahm das Brot, sprach den Lob-
preis, brach das Brot und gab es ihnen.© (Lk 24,30)



George Platzbecker 364

Diese Erfahrung besagt nicht unbedingt GewiBheit in einem begliickenden
Sinn—der erhhte Herr trostet uns auch, indem er uns seine Wunden zeigt. Die
Erinnerung an die rettende Liebe Gottes kann uns aufrichten, gerade dann
wenn wir die eigenen Wunden spiiren. Gottes Allmacht ist ja vor allem seine
rettende Liebe und keine imponierende, manche Menschen beingstigende,
andere wehrlos machende GroBe. ,,Erinnerung an Gott als Grund unseres
Lebens wird unser immer noch falsches Bild von diesem Gott weiter kliren.

,»Alles ist durch das Wort geworden“ (Joh 1,3)

Die Erinnerung, die uns Rosen im Winter schenken soll, erweist sich nicht als
ein schongeistiges Erleben fiir MuBestunden, die in ihrer wirtschaftlichen Exi-
stenz Abgesicherte sich leisten konnen. Sie ist aber auch nicht nur ,,gefshrliche
Erinnerung® (J.-B. Metz), sondernssie ist ein Leben mit anderen in der Gewif3-
heit der VerheiBBung. Sie ist auch nicht ein Verweilen in der Ruhe eines Gottes,
der erhabenist iber das menschliche Durcheinander. Sie ist ein Leben mit dem
Gott der VerheiBung, der alles lenkt und leitet, der uns auch Schmerzen zu-
fiigt, Boses und Katastrophen geschehen 148t. Er ist der Gott des Kreuzes. Mit
diesem Gott des Bundes diirfen wir leben — in guten wie in bésen Tagen.
Erinnerung wird zur Erinnerung an einen Freund — und deshalb weitet sich
diese ,,Erinnerung* aus zur Erfahrung der Gegenwart eines Freundes.

Eine gefinderte Wahrnehmung des Niichsten

Heil existiert nicht im Kreidekreis um Gott und das Individuum. Lebensgliick
gibt es immer nur mit anderen zusammen. Alle unsere Schwestern und Briider
sind Auserwihlte Gottes und werden von ihm mit ebensogroBer Liebe geliebt
wie auch ich. Der Glaube nimmt diese Liebe wahr und dndert damit die Sicht
auf den Mitmenschen. Gegeniiber der Herrlichkeit der Berufung treten die se-
kundiren Wirklichkeiten wie Talente, soziale Stellung, Funktion, duBere Er-
scheinung, Verhaltensweisen usw. zuriick.

Mir scheint, daB iiber Nichstenliebe oft einseitig ethisch gesprochen wird —
im Imperativ, in der Terminologie der Pflicht. Der wiederholte Appell macht
mutlos oder wird bald iiberh6rt. Es wird zu wenig darauf hingewiesen, da8
Nichstenliebe ihre ,,Bedingung* hat. Eine solche ,»,Bedingung‘ ist der Glau-
bensblick auf die anderen. Die Liebe ist eine Frucht des Glaubens, die zu ihrer
Zeit entstehen wird.

Schon die verdnderte Wahrnehmung des anderen verindert die Wirklich-
keit. Zuerst die eigene und darin auch die des Néchsten. Selbst psychologisch
gesehen wirkt eine solche Wahrnehmung auf den anderen befreiend.



Leben aus dem Erinnern 365

So konnen wir fiir Christus Zeugnis ablegen. Esist die Art ,,Mission®, die je-
der Glaubige ausiiben kann. Trotzdem zogere ich beim Wort ,,Mission*, denn
dadurch kdnnte der Eindruck entstehen, dafl beim Kontakt mit dem Nichsten
heimlich eine Absicht verfolgt wiirde. Dann wiirde der Néchste wieder zu ei-
nem Objekt oder gar zu einem Gefangenen.

Der durchgehaltene Kontakt mit den Mitmenschen behiitet uns auch davor,
daB3 wir in eine Art Mystizismus verfallen, in eine religidse Scheinwelt geraten.
Echter Glaube will zwischen den Menschen gelebt werden, weil er die kon-
krete Liebe sucht.

Ausklang

,,Das Wortist Fleisch geworden‘ —und wird es je spezifisch immer wieder. Der
Antrieb unseres Lebens ist die Erinnerung an den, der im Fleisch erschienen
ist. So wird Leben aus dem Erinnern zum Vollzug des Glaubens an den, der uns
geliebt und sich fiir uns hingegeben hat, als wir noch Siinder waren (vgl. Gal
2,20; Rom 5,8). Aus solchem Erinnern entspringt die Dankbarkeit gegeniiber
Gott. In seiner ,,Betrachtung, um Liebe zu erlangen®, stellt 1gnatius die dank-
bare Anerkennung fiir alle Gaben des Schopfers und Erlosers heraus als den
Weg zur Offnung unserer Person fiir die gottliche Liebe (Vgl. Exerzitienbuch,
Nr. 233). Nicht eine gesteuerte Umprogrammierung des Verhaltens dndert
uns wirklich; auch nicht eine rein meditative Erweiterung unseres Gefiihlsle-
bens, sondern der Geist, der in uns ruft: ,,Abba, Vater!* (vgl. R6m 8, 15) Der
Prophet Ezechiel spricht vom neuen Herzen, das Gott uns geben wird (36,26).
Gott allein kann aus Steinen Kinder Abrahams machen (vgl. Mt 3,9).

Wir sind berufen, andere Menschen zu werden; aber nur dadurch, daBl wir
Gott wirken lassen. Er wird uns ein Haus bauen, nicht wir ihm (vgl. 2 Sam
7,11). In dieses Haus wird er einziehen. Wir werden einen wahren Freund ent-
decken: ,,Es ist der Herr.* (Joh 21,7)

Dieses ,,Gott wirken lassen* und ,,Gottes Wirken entdecken* darf sich auf
die VerheiBung Jesu berufen: ,,Und ich werde die Gabe, die mein Vater ver-
heiBen hat, zu euch herabsenden‘“ (Lk 24,49); Gottes Wirken beruht auf der
Allmacht der Liebe, auf die Jesus in seiner Brotrede zu sprechen kommt:
,,Niemand kann zu mir kommen, wenn nicht der Vater, der mich gesandt hat,
ihn zu mir fithrt; und ich werde ihn auferwecken am Letzten Tag.* (Joh 6,44)
Er ist es, den wir in unserer ,,Erinnerung®, in der ,,memoria“, wie auch in
schlichten Ubungen in unser Leben eintreten lassen diirfen.





