
Leben aus dem Erinnern 
George Platzbecker, Göttingen 

Ein etwas poetisches Wort besagt: Gott schenkt uns Erinnerungen, damit wir 
Rosen im Winter haben. - Damit wollen wir keine Nostalgie empfehlen, son- 
dern auf den nie voll auszuschöpfenden Wert unseres Erlebens aufmerksam 
machen; des Erlebens in seiner ganzen menschlichen Breite und Tiefe. 

Unsere Zeit erinnert sich mit Vorliebe an das Zerstörende, Bedrohliche und 
Böse. Und da die öffentliche Meinung weithin im Sog des Pessimismus 
schwimmt, sind wir aus Angst vor Isolierung oft zu schnell bereit, uns mit- 
schleppen zu lassen ..., obwohl es vielleicht unserer Grundeinstellung nicht 
entspricht. Diese aber unterliegt der Gefahr der Verdrängung. So trifft uns die 
Mahnung des Paulus: •Gleicht euch nicht dieser Welt an!" (Rom 12,2) 

Das ist keine Aufforderung, uns in eine private Welt zurückzuziehen. Im 
Gegenteil: Wir müssen unsere positiven Kräfte zur Geltung kommen lassen 
und unser Verantwortungsgefühl ganz konkret auch in den öffentlichen Be- 
reich einbringen. Auch wenn man uns dann für naiv hält, weil wir dem intellek- 
tuell, literarisch oder politisch dargebotenen Negativismus nicht verfallen wol- 
len. 

Sich erinnern - woran? 

Geht es dabei um eine moralische Aufrüstung als Gegenposition zum Trend 
nach unten? Das wäre eine Überforderung, reiner Voluntarismus. Eine nur 
moralische Reaktion auf das Übel wäre überdies zu schwach. Sie würde nicht 
um ihre eigenen Voraussetzungen wissen. Fragen wir eher nach dem Grund, 
aus dem die positive Einstellung stammen sollte. Wie wird sie verwirklicht? 
Sich auf das Positive einzulassen ist kein Quietismus, sondern Wachheit vor 
dem, der der Vorgegebene schlechthin ist. So entsteht ein Grundvertrauen, das 
sich auf die Erinnerung gründet, daß das vordergründig Erlebte nicht das 
Letzte ist. 

Hinter allem, was geschieht, lebt ein letztes Geheimnis. Paulus sagt von die- 
sem Geheimnis, daß es von Ewigkeit her verborgen war; er sieht seine Aufgabe 
darin, es nun aller Welt zu verkünden (vgl. Eph 3,8f). Damit hebt er auf das 
Christusgeheimnis ab. Dieses ruft uns an. 

Freilich ist damit unvermittelt der tiefste und erste Impuls angesprochen. Er 
kann nicht immer im hellen Bewußtsein stehen; er braucht es auch nicht. Sein 
Einfluß aber würde verkümmern, wenn wir zu oberflächlich oder auch zu 
zwanghaft - d.h. zu angestrengt auf Reglementierung bedacht - dahinlebten. 
Erinnerung ist das Stichwort für ein Leben aus diesem Grund. 



George Platzbecker 360 

Erinnerung - mehr als Gedächtnis 

Mit Erinnerung ist nicht das Gedächtnis gemeint. Gedächtnis kann auch eine 
Maschine haben, z.B. ein Computer. Beim Menschen ist es eine Sache der Be- 
gabung und Übung, wie schon bei höher-entwickelten Tieren. 

Wir meinen Erinnerung im augustinischen Sinn: die memoria. Die memoria 
lotet aus, was erlebt, gesagt oder getan ist. Sie tastet es ab auf seinen Offenba- 
rungscharakter hin. Ihr Licht ist eine Urahnung, die ihrer selbst nicht ansichtig 
wird, in deren Hell-Dunkel aber die Wirklichkeit - nicht zuletzt die eigene - 
etwas von ihrer Unergründlichkeit, von ihrem Geheimnis offenbart. Und zwar 
ohne daß das neue Erkennen danach auf den Begriff gebracht werden kann. 

In einer Betrachtung über die Porträts der Paula Modersohn-Becker las ich: 
•Das Porträt, das sind die Bauern und Bäuerinnen aus dem Moor, hinter de- 
nen immer irgendwie Ewiges aufleuchtet, das von Anbeginn der Welt an ein- 
fach da war." 

Dieses innere Licht ist mit memoria gemeint. Ein Urphänomen, auf dessen 
Hinterfragung es keine begriffliche Antwort mehr gibt. 

In jedem Menschen ist dieses Licht verborgen. Gottes anrufendes Wort läßt 
es aufleuchten. Dann erkennt der Mensch sein eigenes Tiefengeheimnis. Aber 
es bedeutet mehr, als daß der Mensch sich dort selber offenbar wird. Es ist auch 
nicht •das Selbst", das sich dort zeigt. Es ist er selber im Licht des Anrufenden, 
des ganz Anderen. 

Wir brauchen das Gegenüber des Wortes Gottes. Es kann uns persönlich an- 
sprechen und wecken, wenn ein anderer Mensch es uns in irgendeiner Weise 
verkündet. Gottes Wort kann sich ja im Dialog zwischen uns Menschen ereig- 
nen. 

Auf das Wort ausgerichtet zu bleiben ist auch deshalb nötig, damit wir nicht 
auf einen Irrweg geraten, uns nicht verlieren in ein subtil narzißtisch verborge- 
nes Suchen nach dem •Selbst" oder an ein verstiegenes Trachten nach Er- 
leuchtung. Die Geringheit und Verwundbarkeit des Wortes, zumal des fleisch- 
gewordenen und gekreuzigten Wortes, behütet uns davor. 

Eine solche Ausrichtung der •Erinnerung" widersteht auch der Tendenz, 
Gott vor allem in der Schönheit der Natur zu suchen - als wäre sie die deutlich- 
ste Aussage von ihm her. Dann träfe ihn der Vorwurf, den Sartre in seinem 
Drama •Die Fliegen" an die Adresse Jupiters richtet: •Du bist der Gott der 
Natur, der Gott der Menschen bist du nicht." 

Glaube an Gott, Selbstwahrnehmung und die Wahrnehmung des anderen 
Menschen gehen Hand in Hand. Es gibt nur ein Licht, das alles beleuchtet. Je- 
sus sagt vom Fehlen dieses Lichtes: •Wenn nun das Licht in dir Finsternis ist, 
wie groß wird dann die Finsternis sein?" (Mt 6,22) 



Leben aus dem Erinnern 361 

Wenn wir uns von unseren Interessen und Ängsten jagen lassen, ist es un- 
möglich, einen anderen Menschen als Subjekt, als freies Gegenüber, als Person 
wahrzunehmen; viel weniger noch, ihn mit dem Herzen zu sehen, jenseits sei- 
ner Hinfälligkeit und seiner Sünde. Wir leben dann •im Todesschatten" (Mt 
4,16). Damit ist aber auch der Blick auf uns selbst verdunkelt, und Gott ver- 
sinkt für uns in Finsternis. 

Der Weg der Übung 

Läßt sich eine positive Lebenseinstellung einüben? Streng genommen nicht. 
Die Erkenntnis des Anrufenden in uns ist Gnade, freie Zuwendung Gottes, 
über die wir nicht verfügen können. Sie ist seine Initiative, aber auch sein We- 
sen und sein Wille. Er ruft uns an und will, daß wir auf ihn hören! 

Für die Stille in uns, welche die Möglichkeit des Hörens schafft, können wir 
jedoch etwas tun. Der innere Lärm, das eigentlich Störende, stammt aus unse- 
rer Ichbezogenheit und der verletzten Eigenliebe. Das Sorgen und Abschir- 
men treibt uns hin und her. Dies überhaupt erst einmal wahrzunehmen bringt 
schon eine gewisse Distanz und dadurch Stille mit sich. 

Aszese (unsere Bereitung) und Glaube (Gottes Geschenk) hängen zusam- 
men. Wir müssen uns aber bewußt bleiben, daß auch eine solche Aszese nicht 
unser Werk ist. Gottes Gnade kommt uns immer zuvor. Nicht immer entlang 
der Schritte, die wir uns vorgenommen haben. •Denn Gott ist es, der in euch 
das Wollen und Vollbringen bewirkt, noch über euren guten Willen hinaus." 
(Phil 2,13) Wir müssen stets bereit bleiben, unsere Schritte auf Gottes Ruf hin 
auszurichten. 

Stillsein und mit sich selber im Einklang, mit sich selber kongruent sein, ge- 
hen Hand in Hand. 

Eben dieses Bei-sich-Sein können wir üben. Wir können lernen, bewußter 
zu leben, uns weniger manipulieren zu lassen. Wer mehr Tiefgang hat, wird 
nicht so schnell von einem Windstoß umgeworfen. Nicht tiefe Gedanken hel- 
fen dazu. Im Gegenteil: Sie machen kopflastig. Wer seine eigene Innenwelt 
kennt und sich seines eigenen Erlebens bewußt ist, wer es für sich nicht ver- 
schönert, verzerrt oder verdrängt, sondern zu ihm steht, der ist im Lot. Fehllei- 
stungen und Schwächen stehen dem nicht entgegen. Nicht also der •tiefe Ge- 
danke" nützt, sondern das, was tief in uns selbst hineinreicht. 

Es gibt Meditationsübungen, die dazu helfen können. Auf eine möchte ich 
hinweisen. Sie besteht darin, sich - z.B. abends - den Tag noch einmal anzu- 
schauen. Aber nicht in der Art einer moralisierenden Gewissenserforschung 
oder skrupulösen Auswertung, sondern es soll eine Übung der reinen An- 
schauung sein, beginnend beim Zeitpunkt der Meditation und dann zurückge- 
hend. Nicht sinnieren, nicht urteilen, nur anschauen: sich selber, die Umge- 



George Platzbecker 352 

bung, die anderen, die Gefühle, die Gedanken, auch die Äußerlichkeiten. Und 
das, ohne zu hasten oder fertig werden zu wollen; immer wieder verweilen, 
kurz anschauen und wieder weiterwandern, so lange, bis die Zeit, die ich mir 
gesetzt habe, vorbei ist (z.B. eine Viertelstunde, besser etwas länger). 

Wer einige Zeit so übt, wird entdecken, daß einmal Erlebtes nicht einfach 
vorbei ist. Es ist auch noch nicht ausgeschöpft und offenbart sich manchmal 
neu. Das geschieht dann oft in einer anderen Stunde als zur Zeit der Medita- 
tion, die ziemlich trocken, ohne inneres Verspüren, sein mag. 

Hinter allem Erlebten, hinter all diesen Phänomenen, •Erscheinungen", ist 
noch ein anderer, um den ich weiß, auch wenn er in der Verborgenheit bleibt. 
Aber irgendwann steht er vor der Tür und klopft leise an (vgl. Offb 3,20). 
Meist leise, aber eindringlich. 

Um dieses Anklopfen vernehmen zu können, ist es nötig, Gottes Wort im- 
mer wieder neu zu meditieren. Dann lerne ich meine persönliche Geschichte 
lesen und entdecke Transparenzstellen, an denen sie sich als Heilsgeschichte 
offenbart. So erfuhr es der Blinde von Jericho, nachdem die Leute ihm zugeru- 
fen hatten: •Hab nur Mut, steh auf, er ruft dich." (Mk 10,49) Jesus machte ihn 
sehend. 

Die Gegenwart des lebendigen Wortes 

Wo aber finden wir Gottes Wort? In der lebendigen Überlieferung. Gedruckte 
Worte allein töten (vgl. 2 Kor 3,6). Gottes Wort ist ein Signal, ein lebendiges 
Zeichen seiner Gegenwart. Es ist die Art und Weise, in der Gott seine Gegen- 
wart spürbar macht. Wenn ein Wort beim Lesen der Schrift uns anregt, froh 
macht oder zur Umkehr mahnt, dann ist Gott selber in uns am Werk. Ignatius 
würde in diesem Fall von den Anregungen des guten Engels, des guten Boten 
sprechen. 

Nun ist aber Wortüberlieferung mehr als das gedruckte Wort der Bibel. 
Nur-•gelesene" Worte würden austrocknen. Wir brauchen das lebendige 
Wort der Verkündigung und den Austausch. Wenn wir Menschen das Wort 
Gottes sagen und uns sagen lassen, dann ist Gott selber in uns wirksam, oder 
besser gesagt: wir mit ihm. Das setzt voraus, daß die in einer solchen Weise 
kommunizierenden Menschen auch sonst eine Kommunikation pflegen, die 
über den •small talk", über die übliche Konversation hinausgeht. 

Ein •Analphabetismus" der Gefühle, der sich also nicht aussprechen kann 
oder möchte, hemmt den gesamten Lebensstrom auch in der Glaubensgemein- 
schaft. Es ist zwar weder notwendig noch wünschenswert, daß jede Art 
•Gruppe" zu einer Selbsterfahrungsgruppe wird; aber Menschen, die zu sehr 
entfremdet oder getrennt sind von ihrem eigenen Erleben, leben nicht genug, 
um im Rhythmus des personalen Kontaktes geben und nehmen zu können. Die 



Leben aus dem Erinnern 363 

Veräußerlichung des gemeinsamen Gesprächs ist meist nur ein Spiegelbild des 
veräußerlichten Lebens der einzelnen. Das zeigt sich z.B. in der Steifheit beim 
gemeinsamen Mahl, das dann nicht mehr als etwas Festliches oder Persönli- 
ches erfahren werden kann. 

Die Redefülle bewirkt nichts. Wenn die Echotiefe im persönlichen Leben, 
die •Erinnerung", fehlt, wird das Gespräch hohl und schmerzlich. 

Das eucharistische Mahl - eine •Stunde der Wahrheit" 

Die Eucharistiefeier ist das Geschehen der Glaubensgemeinschaft. Hier 
kommen Erinnerung (•Tut dies zu meinem Gedächtnis"), Wortverkündigung 
und Mahl zusammen. Die Frage ist jedoch, ob die oft formale Art, in der wir 
Eucharistie feiern, es ermöglicht, diese Fülle auch zu erleben. Sie sollte wenig- 
stens von Zeit zu Zeit erfahrbar werden; denn hier kommt eine Gemeinschaft 
zur intensivsten Einheit und zum Austausch mit ihrem Herrn. 

In der Apostelgeschichte wird von der Urgemeinde in Jerusalem gesagt, daß 
sie ein Herz und eine Seele war. •Sie brachen in ihren Häusern das Brot und 
hielten miteinander Mahl in Freude und Einfalt des Herzens." (Apg 2,46) 
Diese Menschen wußten sich gerufen zum himmlischen Hochzeitsmahl. Das 
kommende Heil war ihnen gegenwärtig, und aus dieser Freude kamen sie zu- 
sammen. Das ist die eigentliche Ursache ihrer Spontaneität. 

Die Liturgiereform allein macht aus der tridentinischen Messe noch kein 
Fest. Wenn das Bewußtsein in uns lebendig wird, Geladene zur Hochzeit des 
Lammes zu sein, dann finden wir auch Wege zueinander und haben auch Ein- 
fälle zur Verlebendigung der Eucharistiefeier. Dies braucht uns nicht in Wi- 
derspruch zur Tradition zu bringen. 

•Denn sooft ihr von diesem Brot eßt und aus dem Kelch trinkt, verkündet 
ihr den Tod des Herrn, bis er kommt." (1 Kor 11,26) Das heißt doch: Die Zei- 
chen des eucharistischen Mahles sollen uns an die künftige Erfüllung beim 
Herrn erinnern. Ist dies für die teilnehmende Gemeinde erfahrbar? 

Deutlicher noch spricht es das Lukasevangelium in der Emmausgeschichte 
aus: Als Jesus das Brot brach, gingen den Jüngern die Augen auf, und sie er- 
kannten ihn (vgl. Lk 24,31.35). Hier bricht das künftige Heil durch: in die Zeit 
hinein. Aber gerade diese Geschichte zeigt, daß diese Erfahrung ihre Voraus- 
setzung hat, nämlich die Erschließung der Schrift. Und von der heißt es, daß 
Jesus sie bewirkt (vgl. Lk 24,32). Wie im sechsten Kapitel des Johannesevan- 
geliums wird damit die Einheit vom Brot des Wortes mit dem eucharistischen 
Brot verkündet. Beides müssen wir miteinander brechen und es uns vom Herrn 
brechen lassen - •mußte nicht der Messias all das erleiden ...?" (Lk 24,26) 
Beides müssen wir miteinander •essen", damit der immer •gegenwärtige" 
Herr als •gegenwärtig" erfahren wird. •Er nahm das Brot, sprach den Lob- 
preis, brach das Brot und gab es ihnen." (Lk 24,30) 



George Platzbecker 354 

Diese Erfahrung besagt nicht unbedingt Gewißheit in einem beglückenden 
Sinn- der erhöhte Herr tröstet uns auch, indem er uns seine Wunden zeigt. Die 
Erinnerung an die rettende Liebe Gottes kann uns aufrichten, gerade dann 
wenn wir die eigenen Wunden spüren. Gottes Allmacht ist ja vor allem seine 
rettende Liebe und keine imponierende, manche Menschen beängstigende, 
andere wehrlos machende Größe. •Erinnerung" an Gott als Grund unseres 
Lebens wird unser immer noch falsches Bild von diesem Gott weiter klären. 

•Alles ist durch das Wort geworden" (Joh 1,3) 

Die Erinnerung, die uns Rosen im Winter schenken soll, erweist sich nicht als 
ein schöngeistiges Erleben für Mußestunden, die in ihrer wirtschaftlichen Exi- 
stenz Abgesicherte sich leisten können. Sie ist aber auch nicht nur •gefährliche 
Erinnerung" (J.-B. Metz), sondern sie ist ein Leben mit anderen in der Gewiß- 
heit der Verheißung. Sie ist auch nicht ein Verweilen in der Ruhe eines Gottes, 
der erhaben ist über das menschliche Durcheinander. Sie ist ein Leben mit dem 
Gott der Verheißung, der alles lenkt und leitet, der uns auch Schmerzen zu- 
fügt, Böses und Katastrophen geschehen läßt. Er ist der Gott des Kreuzes. Mit 
diesem Gott des Bundes dürfen wir leben - in guten wie in bösen Tagen. 

Erinnerung wird zur Erinnerung an einen Freund - und deshalb weitet sich 
diese •Erinnerung" aus zur Erfahrung der Gegenwart eines Freundes. 

Eine geänderte Wahrnehmung des Nächsten 

Heil existiert nicht im Kreidekreis um Gott und das Individuum. Lebensglück 
gibt es immer nur mit anderen zusammen. Alle unsere Schwestern und Brüder 
sind Auserwählte Gottes und werden von ihm mit ebensogroßer Liebe geliebt 
wie auch ich. Der Glaube nimmt diese Liebe wahr und ändert damit die Sicht 
auf den Mitmenschen. Gegenüber der Herrlichkeit der Berufung treten die se- 
kundären Wirklichkeiten wie Talente, soziale Stellung, Funktion, äußere Er- 
scheinung, Verhaltensweisen usw. zurück. 

Mir scheint, daß über Nächstenliebe oft einseitig ethisch gesprochen wird - 
im Imperativ, in der Terminologie der Pflicht. Der wiederholte Appell macht 
mutlos oder wird bald überhört. Es wird zu wenig darauf hingewiesen, daß 
Nächstenliebe ihre •Bedingung" hat. Eine solche •Bedingung" ist der Glau- 
bensblick auf die anderen. Die Liebe ist eine Frucht des Glaubens, die zu ihrer 
Zeit entstehen wird. 

Schon die veränderte Wahrnehmung des anderen verändert die Wirklich- 
keit. Zuerst die eigene und darin auch die des Nächsten. Selbst psychologisch 
gesehen wirkt eine solche Wahrnehmung auf den anderen befreiend. 



Leben aus dem Erinnern 365 

So können wir für Christus Zeugnis ablegen. Es ist die Art •Mission", die je- 
der Gläubige ausüben kann. Trotzdem zögere ich beim Wort •Mission", denn 
dadurch könnte der Eindruck entstehen, daß beim Kontakt mit dem Nächsten 
heimlich eine Absicht verfolgt würde. Dann würde der Nächste wieder zu ei- 
nem Objekt oder gar zu einem Gefangenen. 

Der durchgehaltene Kontakt mit den Mitmenschen behütet uns auch davor, 
daß wir in eine Art Mystizismus verfallen, in eine religiöse Scheinwelt geraten. 
Echter Glaube will zwischen den Menschen gelebt werden, weil er die kon- 
krete Liebe sucht. 

Ausklang 

•Das Wort ist Fleisch geworden" - und wird es je spezifisch immer wieder. Der 
Antrieb unseres Lebens ist die Erinnerung an den, der im Fleisch erschienen 
ist. So wird Leben aus dem Erinnern zum Vollzug des Glaubens an den, der uns 
geliebt und sich für uns hingegeben hat, als wir noch Sünder waren (vgl. Gal 
2,20; Rom 5,8). Aus solchem Erinnern entspringt die Dankbarkeit gegenüber 
Gott. In seiner •Betrachtung, um Liebe zu erlangen", stellt Ignatius die dank- 
bare Anerkennung für alle Gaben des Schöpfers und Erlösers heraus als den 
Weg zur Öffnung unserer Person für die göttliche Liebe (Vgl. Exerzitienbuch, 
Nr. 233). Nicht eine gesteuerte Umprogrammierung des Verhaltens ändert 
uns wirklich; auch nicht eine rein meditative Erweiterung unseres Gefühlsle- 
bens, sondern der Geist, der in uns ruft: •Abba, Vater!" (vgl. Rom 8,15) Der 
Prophet Ezechiel spricht vom neuen Herzen, das Gott uns geben wird (36,26). 
Gott allein kann aus Steinen Kinder Abrahams machen (vgl. Mt 3,9). 

Wir sind berufen, andere Menschen zu werden; aber nur dadurch, daß wir 
Gott wirken lassen. Er wird uns ein Haus bauen, nicht wir ihm (vgl. 2 Sam 
7,11). In dieses Haus wird er einziehen. Wir werden einen wahren Freund ent- 
decken: •Es ist der Herr." (Joh 21,7) 

Dieses •Gott wirken lassen" und •Gottes Wirken entdecken" darf sich auf 
die Verheißung Jesu berufen: •Und ich werde die Gabe, die mein Vater ver- 
heißen hat, zu euch herabsenden" (Lk 24,49); Gottes Wirken beruht auf der 
Allmacht der Liebe, auf die Jesus in seiner Brotrede zu sprechen kommt: 
•Niemand kann zu mir kommen, wenn nicht der Vater, der mich gesandt hat, 
ihn zu mir führt; und ich werde ihn auferwecken am Letzten Tag." (Joh 6,44) 
Er ist es, den wir in unserer •Erinnerung", in der •memoria", wie auch in 
schlichten Übungen in unser Leben eintreten lassen dürfen. 




