IM SPIEGEL DER ZEIT

Kampf oder Versohnung der Heilsbilder?

Okumenische Gedanken beim Gang durch die Luther-Ausstellung in Niirnberg

»Martin Luther und die Reformation in Deutschland®, so heift die Ausstellung im
Germanischen Nationalmuseum zu Niirnberg (25. Juni bis 25. September 1983); den-
selben Titel trédgt der prichtige Katalog. 22 Fachleute haben daran mitgearbeitet. Der
folgende Beitrag ist keine Gesamtrezension. Vielmehr bin ich in diesen schénen Rin-
men mit ihren chrwiirdigen Sinnentwiirfen auf einige —ineinander verschriinkte — geist-
liche Spannungen gestoBen. Sie seien unser Thema; die Zahlen verweisen auf die Aus-
stellungsstiicke sowie die Texte zu ihnen im Katalog.!

Die gegensitzlichen Bilder

In der Volksfrommigkeit des katholischen Mittelalters gab es ein System gestufter
Gnadenvermittlung. Dic sog. ,,Heilstreppe* wird anschaulich auf einem Ulmer Bild
von [520 (42). Unten umfingt Maria mit ihrem Schutzmantel die Stinde der Mensch-
heit, angefiihrt von Papst und Kaiser, wihrend sie zugleich auf ihre Brust weist. Ihr
Sohn, dem diese Geste gilt, zeigt oben dem Vater seine Wunden, daraufhin werden die
von Gottes Zorn ausgesandten Pestpfeile geknickt. Auf einem Grabbild von 1370 ver-
deutlichen Spruchbéinder diese doppelte Vermittlung. Dieter Koepplin (Basel) erldu-
tert im Katalog: ,,Als Hauptfiguren stehen Maria und Christus vor uns. Thre Fiirbitte
verspricht nicht nur dem verstorbenen Arzt Mengot, sondern ideell allen andichtigen
Betrachtern des Bildes Begnadigung. Friedrich Mengot, gewesener Arzt des Burggra-
fen Friedrich V. von Niirnberg und der Heilsbronner Ménche, stellt sich zunéchst in den
Schutz der Maria. Er betet kniend und sagt auf einem Schriftband: JIch bitte dich,
barmherzige Jungfran Maria, verteidige mich jetzt' (der Begriff des ,defendere’, des
Verteidigens, scheint bewu3t der Gerichtssprache entnommen zu sein und bezieht sich
auf das Gericht nach dem Tod). Maria zeigt ihre entblé8te Brust und spricht za Chri-
stus: ,Weil du an dieser Brust gesogen hast, mein Sohn, erbitte ich Gnade fiir jenen® (in
meinen Schutz sich Stellenden). In formaler Analogie zur Geste der Maria weist Chri-
stus auf seine Seitenwunde und wendet sich an Gottvater, dessen Kopf und Hiinde aus
Wolken herausragen: ,Anerkenne, mein Vater, dies (meine Siihneleistung) und ge-
wihre, um was meine Mutter bittet’. Gottvater erklirt: ,Was du auch verlangst, ich
werde es dir zugeben und dir nichts verweigern‘. (446)

Drastischer und um die kirchliche Vermittlungsinstanz erweitert, findet dasselbe
Motiv sich auf dem Titelholzschnitt des Buches ,,Der Seelen Trost* von 1509: Der

! Martin Luther und die Reformation in Deutschland. Ausstellung zum 500. Geburtstag Martin Lu-
thers. Veranstaltet vom Germanischen Nationalmuseum Niirnberg in Zusammenarbeit mit dem
Verein fiir Reformationsgeschichte, Frankfurt 1983.



Im Spiegel der Zeit 367

MeBkelch, den ein priesterlicher Engel hilt, um ihn ins Fegfeuer zu gieBen, wird von
links her mit einem Milchstrahl aus Mariens Brust gefiillt, von rechts mit einem Blut-
strahl aus Christi Seitenwunde. Dazu heiit es im Katalog: ,,Vor allem entsetzte sich
Luther dariiber, daB die spatmittelalterliche Theologie und Kunst auf die Idee kommen
konnten, die aus der Brust der Maria flieBende Milch mit Christi Blut zu parallelisieren
und in denselben kirchlichen Kelch einflieBen zu lassen, damit in den Seelenmessen
durch Blut und Milch, Christi und Marias Verdienste, den Seelen ihre Qual im Fegfeuer
verkiirzt und der Zorn Gottvaters iiber die Siinder besénftigt wiirden ... Luther: Aber
ich mag Mariens Briiste noch Milch nicht; denn sie hat mich nicht erlset, noch selig
gemacht!* (452)

Alle Zwischeninstanzen zwischen dem Menschen und seinem Gott sind Luther ein
Greuel. Christus hat unserem Herzen durch seinen Tod einen unmittelbaren Zugang
zur gottlichen Liebe erschlossen, seither braucht es weder verdinglichte Gnadenmittel
der Kirche noch das Eintreten Mariens. Beides gehdrte anch fiir manche Theologen von
damals zusammen. Luther protestierte dagegen. Seit 1519 bliihte etwa in Regensburg
die Wallfahrt zur ,,Schénen Maria*“. Sie war ein groBer Erfolg; 1520 wurden 109198(!)
bleierne und 9763 silberne Abzeichen an die Pilger verkauft (83). 1523 duBerte Luther
sich in einem Brief an den Rat von Regensburg iiberaus kritisch: ,,Das Evangelium
kann nicht schon werden, die schone Maria werde denn haBlich. (85)

Luthers eigene Sicht wird anf evangelischen Bildern deutlich. Unmittelbar dringt der
Blutstrahl aus Christi Herz in Adams Herz; Maria ist nicht Mittlerin, sondern gleich uns
Empfingerin der Gnade, wihrend die evangelisch gewordene Kirche sich um 1535
nicht mehr als vermittelnder Priester, sondern (in der Figur des Taufers Johannes)
allein als hinweisender Prediger versteht: Seht das Lamm Gottes (474).

Auch die katholischen Heiligen wuBten jederzeit, daB kein duBerlicher Betrieb uns
rechtfertigt, sondern allein der herzliche Glaube. Die Ausstellung zeigt jedoch, dafl
diese — dogmatisch nie zweifelhafte— kirchliche Wahrheit dem heilsdurstigen gemeinen
Volk damals oft in vollig entstellter Weise nahegebracht wurde. Vor Augen stellt man
ihm die Wichtigkeit der frommen Werke bis hin zu den finanziellen. Die AblaBtafel der
Wiener Deutschordenskirche von 1513 z.B. ,,erweist sich als eine Art Werbemedium
im neneren Sinne auch darin, daB sie vergrobert. Im Wiener Archiv des Deutschen Or-
dens hat sich ein AblaB-Katalog in Urkundenform erhalten, welcher die Vorlage der
ausgestellten Tafel ist. Im Gegensatz zu dieser enthilt er den im Sinne der damaligen
AblaBlehre korrekten Zusatz, daf3 der AblaB nur dem zugutekomme, der seine Siinden
bereut und gebeichtet habe.« (51)

1m Gegensatz zu irrefiihrender Werbung hat die Reformation eine hohere, wahrere
Volksfrommigkeit angezielt. Wie ergreifend wirkt auf den Betrachter das Altarbild von
1584, wo die Kreuzigung in all ihrer Furchtbarkeit auf einem herzférmigen Bild er-
scheint: ,,Der Altar, der die Menschwerdung und Opferung Christiin das glaubige Herz
der Gottesliebe ,einbildet’, verkorpert im Sinne Luthers die allgemeinste Form des
Gottesdienstes: den herzlichen Glauben, der wichtiger sei als Opferzeremonien. Am
Altar empfingt nur derjenige wirklich das Sakrament des Leibes und des Blutes Christi,
der gldubigen Herzens ist: daran erinnert dieses Altarbild.© (496) Ja, ereignet sich das
Dargestellte nicht in deinem Herzen, dann niitzen alle Bilder und Werke dir nichts.



Im Spiegel der Zeit 368
Das Lilienschwert

Wie hat Luthers Heilserleuchtung sich vorbereitet? Eines der packendsten Ausstel-
lungsstiicke ist der AbguB eines Sandsteinreliefs, das schon hundert Jahre vor Luther
den Friedhof an der Wittenberger Stadtkirche schmiickte. Luther muB es unzéhlige
Male gesehen haben. Zwei Meter hoch, ,,wird Christus in einer Mandorla, anf dem Re-
genbogen sitzend, dargestellt. In seinen Hénden triigt er ein Schwert, das zugleich von
seinem Mund beriihrt wird; zur einen Seite geht dies Schwert in einen Knauf, zur ande-
ren in eine Lilie aus.“ So der Katalog (146).

Die Herkunft des Symbols wird klar auf einem Grabteppich von 1450. Hier gehen
Schwert und Lilie nicht in einer Linie ineinander iiber, sondern jeweils von Christi
Mund aus leicht nach oben, das Schwert auf der Linken des Weltenrichters, wo die Bo-
sen verdammt werden, die Lilie zu seiner Rechten, wo die Guten Gnade finden. Dies ist
dic undialektische, anschaulich-eindentige Form des Symbols. Nicht um ein Lilien-
schwert geht es, sondern um den Gegensatz von Schwert und Lilie, die allerdings beide
von Christus ausgehen. (55)

Wir werden nie wissen, was der unbekannte Bildhauer sich gedacht und wie sein
Werk auf den gedngstigten Monch gewirkt hat. Dem heutigen Beobachter hilft es aber
zu einer faszinierenden Einsicht. Sind das Schwert der géttlichen Gerechtigkeit und die
Lilie seines Erbarmens wirklich Gegensitze? Oder sind sie, wie das Kunstwerk es zu
zeigen scheint (denn die Deutung des Katalogs bietet sich tatsichlich an), geheimnisvoll
eins und dasselbe? Ist das Schwert gar dort, wo es am schirfsten und tédlichsten schnei-
det, in Wahrheit die Lilie?

Eben das ist der Inhalt von Luthers Heilserlenchtung gewesen. Gottes richtende Ge-
rechtigkeit ist zugleich sein richtendes Erbarmen. Unser Wort ,,Richten* driickt beide
Pole aus. Der Henker richtet den Verurteilten; der Mechaniker richtet das Fahrrad.,
Gott, wenn er richtet, gleicht beiden. Von mir aus bin ich dem Egoismus ,,verhaftet*;
Gottes Richtschwert reiBt diesen Kerker (der ich selber bin!) unerbittlich nieder und
befreit, erlost so mein gottgewolltes eigentliches Ich, den neuen Menschen. Nicht dar-
auf kommt es an, was fiir fuBere BuBwerke ich verrichte, sondern allein darauf, ob ich
das radikale Gericht (iiber mich als Siinder) zugleich als herrliches Rechtwerden (mei-
ner selbst in Gottes Augen) glaube. Ja, Schwert und Lilie sind nicht zweierlei, keine
Widerspriiche. Sondern vor dem letzten Gericht, solange wir noch in diesem Leben un-
terwegs sind, ist Gottes Schwert, indem es ganz innen den Panzer meiner Selbstsucht
zerschneidet, eben deshalb in seiner Spitze auch die késtliche Lilie, die dem Verhafte-
ten das Gliick der Befreiung bringt.

Milch und Blut

Weil wir uns jetzt auf ein vielfach umstrittenes Ideenfeld begeben, ist eine Vorbemer-
kung angebracht. ,,Symbolica theologia non est argumentativa‘, so verkiirzt Thomas
von Aquin eine Lehre des Psendo-Dionysius Areopagita: ,,Man muf wissen, daB die
Uberlieferung der Theologen cine doppelte ist: die eine unsagbar und mystisch, die an-
dere deutlich und bekannter; die eine symbolisch und einweihend, die andere philoso-



Im Spiegel der Zeit 369

phisch und beweisend.? Tatséchlich 148t sich mit Bildern alles — und eben deshalb
nichts — beweisen.

Der Geist des alttestamentlichen Bilderverbots verpflichtet uns mindestens insofern,
als wir kein einzelnes Gottesbild derart fiir die Wahrheit nehmen diirfen, daB3 wir Giber
ihm Gottes Unbegreiflichkeit vergdBen und zu wissen meinten, wie Gott ist. Dieses
Prinzip gilt allerdings nicht nur fiir gemalte und gemeiBelte Bilder, sondern auch fiir all
die Vorstellungen, welche in den Wortern, die wir von Gott aussagen, heimlich, aber
kriftig am Wirken sind. Wie das persische Beispiel zeigt, ist die bildlose Religion des Is-
lam vor einem mérderischen Gotzenbild keineswegs geschiitzt. Innere Bildlosigkeit
halten hochstens einige Mystiker aus, nicht aber ganze Vélker; versucht man sie doch,
so wird wahrscheinlich irgendein einseitiges Bild unerkannt die Seelen beherrschen.

Darum tut die Kirche gut daran, vielerlei Glaubensbilder zu fordern: Gerade durch
ihre Gegensatzlichkeit werden sie dem Sinn des Bilderverbots gerecht. Vor ihrer Viel-
falt wird dem Gléaubigen anschaulich bewuB3t, dal Gott alle unsere Bilder iibersteigt.
Weil die symbolische Theologie nicht argumentiert, darum suche man in den folgenden
Gedanken kein strenges System. In unserer hochreflexen Kultur geht es nicht an, ir-
gendein — iiberkommenes oder neu zu wagendes — Glaubensbild als die Wahrheit fest-
zulegen. Nur wenn die verschiedensten Ausdrucksweisen einander ausbalancieren,
bleibt Gottes Geheimnis bewahrt und der Glaube unideologisch frei.

Wir wenden uns wieder dem Grabbild (446) des Niirnberger Arztes zu. MuB3 man es
durchaus als Heilstreppe verstehen: durch Maria und Christus zum Vater? Nein. Sobald
wir von den Schriftbédndern absehen und statt ihrer die gleiche Groe beider Figuren
beachten, zwingt uns nichts, hier an eine gestufte Vermittlung zu denken. Ein tieferes
Verstidndnis bietet sich an. Als Geschopf, auf unserer Seite stehend, vermittelt Maria.
Sie ist aber nicht nur Geschopf, so wenig das, was Sie jetzt vor sich sehen, blof ein Blatt
Papier ist. Jede Information ist nicht nur das, was sie als Materie ist, sondern weit mehr
das, was sie als Zeichen fiir ihren Empfinger werden soll. So ist Maria nicht nur Ge-
schopf, sondern auch ,,ein groes Zeichen*, und nicht nur (wie im 12. Kapitel der Apo-
kalypse) fiir die Gemeinde der Glaubenden. Noch Géttlicheres bedeutet die Mutter
Gottes: Sie ist auch die lebendige Ikone fiir Gott, die Mutter.?

2 ,Die symbolische, die Bildtheologie ist nicht argumentativ, beweisend.”“ (Pseudo-Dionysius
Areopagita, Brief 9; PG 3, 1105 D) Nachweis der Thomaszitate: J. Kuhlmann, Die Taten des ein-
fachen Gottes, Wiirzburg 1968, 23.

3 Vgl. dazu J. Kuhlmann, Maria und die Kirche, in: die sendung (MC-Zeitschrift) 1964, 90-96;
sowie J. Kuhlmann, Der Heilige Geist als Mutter, in: Christ in der Gegenwart 32 (1980) 173f. Um
nichtin den Verdacht eines modischen Feminismus zu geraten, bringe ich den Schlu3satz der Erst-
fassung von 1961: ,,1st Sie wirklich unsere gottliche Mutter, dann wird Sie schon sorgen, da3 1hre
Kinder, wie es sich gebiihrt, mit Ruhm, Preis, Dank und Anbetung zu 1hr kommen, und all dies in
jener Grundmelodie in ihren Herzen klinge, die heimatlich auch noch dem Verlorensten tont: der
vertrauenden Liebe zur Mutter.* — Die biblischen Grundlagen dieser Theologie beschreibt z.B.
Pnina Nave Levinson, Einfiihrung in die rabbinische Theologie, Darmstadt 1982, 42: ,,Dal} die
Rabbinen diese weibliche Namensform [Schechina als ,Einwohnung‘, Gegenwart Gottes bei den
Menschen] benutzten, kommt sicher dem menschlichen Bediirfnis entgegen, die ,weibliche* Di-
mension der Gottheit — Zuneigung, Mitleid, Schutz — auch sprachlich auszudriicken. (1nhaltlich ist
dies auch biblisch gegeben, besonders im Wort rachamim, ,Barmherzigkeit‘, von rechem, Mutter-
schoB‘, und in rachum, ,barmherzig®, an zentralen Aussagen wie Ex 34,6 und Ps 78,38.) Die Rab-
binen konaten so von Gott predigen, weil bei ihren Gemeinden keine Gefahr bestand, an eine ge-



Im Spiegel der Zeit 370

Dazn eine Anekdote. Trifft ein Yankee den anderen: Heute nacht habe ich einen
Alptraum von Gott gehabt. — So, welchen denn? — Stell dir vor: Sie ist schwarz. — Die
hiibsche Geschichte reit Abgriinde anf. Im Agyptischen Museum zu Berlin trigt eine
etwa handhohe Statuette den Betrachter plotzlich in eine lingstvergangene Gefiihls-
welt zariick. Vor der iibergroBen Gottin steht, erwachsen, der Pharao und saugt selig an
ihrer Brust. Welch ein méchtiges Symbol des Urvertrauens! Doch es kénnte, in seiner
vorbiblischen Fremdheit, in keiner christlichen Kirche stehen. Bestimmt kénnen wir
nicht zuriick znr matriarchalischen Einseitigkeit. Wir diirfen aber auch nicht der pa-
triarchalischen Einseitigkeit verhaftet bleiben nnd Gott weiterhin nur als Vater uns
vorstellen. Was hat ein erstarrter, geist- und muttervergessener Protestantismus einem
Tilmann Moser angetan — ,,Gottesvergiftung*, seine Selbstdiagnose stimmt.

In diesem Punkt war das Mittelalter weiser. Neben den méannlichen Sohn, der dem
Vater seine blutenden Wunden zeigt (und uns zur Identifikation aufruft: so radikal sollt
auch ihr lieben!), gehort die Mutter, die ihrem Kind (und in ihm auch uns) liebend die
Brust reicht: Hab keine Angst, es ist — trotz allem — alles gut. Beide Figuren sind Sym-
bole der einen géttlichen Gnade, die schenkt und fordert, auch das Geforderte schenkt
und das Geschenk anzunehmen fordert.*

Die Spannung von Blut nnd Milch entspricht der von Schwert und Lilie. Das Weif3
steht fiir das Heil als Geschenk, das Rot fiir das Heil als unsere willig mitmachende Lei-
denstat. Weil das Nein znm Egoismus zugleich das Ja des wahren Lebens ist, deshalb
sind beide Heilsaspekte an sich eins. Fiir uns aber fallen sie auseinander.5 Milch/Lilie
allein liefe auf die Hlusion der ,,billigen Gnade“ hinaus; das blatige Schwert allein wird
irgendwann nicht mehr als Liebe verstanden, sondern verkehrt sich zum Zeichen eines
teuflisch-sadistischen Mordergotzen. Nur znsammen bedeuten die liebequellende Mut-
ter und der bis anfs Blut meine Gegenliebe fordernde Vater die Wahrheit unseres Heils.
Unmenschliche Bosheit mnf3 der Vater verdammen. Menschliche Schwiche verzeiht

sonderte weibliche Person zu denken, die als Go6ttin neben Gott vorhanden ist. Der bloBe Ver-
dacht eines solchen Irrtums hétte sie zGgern lassen, sich so auszndriicken.* Fiir die mittelalterliche
Theologie, auf der die diskutierte Ikonographie beruht, vgl. Carolyn Bynum, Jesus as Mother. Stu-
dies in the Spirituality of the High Middle Ages, Berkeley 1982, und Brant Pelphrey, Love was his
Meaning: The Theology and Mysticism of Julian of Norwich, Salzburg 1982.

4 Jemand konnte sich daran storen, wie hier der Mutter die schenkende und dem Vater die for-
dernde Liebe zugeordnet wird — mag sein, er hat es in seiner Kindheit eher umgekehrt erlebt. Doch
selbst wenn zuweilen real der Vater miitterlich und die Mutter viterlich sich verhalt, so sind diese
symbolischen Kategorien doch nicht sinnlos; sowohl biologisch wie gesellschaftlich ist jener Ge-
gensatz hinreichend begriindet, der doch anch unserem Sprachverstidndnis: Muttersprache — Va-
terland, zugrunde liegt.

5 Jene extreme ,,Eskalation der Schrecken®, wo der allméchtige Richter noch fiirchterlicher er-
scheint als die Holle, ist psychologisch durchaus verstindlich, wenngleich sie mit dem Evangelinm
nichts zu tun hat. Bis 1969 fand sich im Bamberger Diézesan-Gesangbuch (S. 601) das ,,Gebet zur
Mutter Gottes von der immerwéihrenden Hilfe*“, Darin heiit es, und so haben Katholiken Jahr-
hunderte hindurch gebetet (auch wegen der 500 Tage AblaB): ,,Denn wenn du mir beistehst,
fiirchte ich nichts; es erschrecken mich nicht meine Siinden, weil du mir Verzeihung derselben er-
langen wirst; ich fiirchte nicht die hollischen Geister, weil du méchtiger bist als die ganze Hoélle; ja
ich fiirchte selbst meinen Richter Jesns Christus nicht, weil eine einzige Fiirbitte, welche du fiir
mich einlegst, ithn versShnen wird.‘ — Dal} andererseits das evangelische Motiv des Schutzmantel-
christus (477) ,,trotz seiner Evidenz keine Nachfolge gefunden‘ hat, erstaunt nicht. Kein uralter
Antrieb dringt jemanden, sich in einen ménnlichen Schof zuriickzufliichten.



Im Spiegel der Zeit 371

die Mutter. Gibt es da etwa gar keine Grenze? Trife uns am Ende nicht Schwert oder
Lilie, sondern nur das eine Lilienschwert? Einkalkulieren diirfen wir das nicht —hoffen
schon.

Martin Luther selbst, katholisch aufgewachsen, hat im Ernst des fiir ihn vergossenen
Blutes zugleich die unbedingt schenkende Gnade glauben konnen. Als sein geschichtli-
ches Werk voller Trinen, Schweif und blutiger Angst getan ist und er den letzten uns
erhaltenen Brief an seine Fran schreibt — wenige Tage darauf ist er gestorben —, stellt er
ihr nicht Christi Blut vor Augen, sondern Mariens Milch! Viele sterbende Soldaten ha-
ben nach ihrer Mutter gerufen. Ijob deutetan, da die nachgeschichtliche groBe Einheit
der vorgeschichtlichen Geborgenheit entspricht: ,,Nackt bin ich kommen aus meiner
Mutter Leib, und nackt kehr ich dorthin zuriick.© So identifiziert der todkranke Luther
sich mit dem selig saugenden Jesuskind: ,,LLas mich zu frieden mit deiner Sorge, Ich hab
einen bessern Sorger, denn du und alle Engel sind, der ligt ynn der krippen und henget
an einer Jungfrawen Zitzen, Aber sitzet gleich wol Zur rechten hand Gottes des all-
mechtigen Vaters, Darumb sey zu frieden, Amen.” (601)

Die kommende Zeit der Kirche wird hoffentlich weder matriarchalisch noch patriar-
chalisch sein, sondern die polare Gleichberechtigung verwirklichen, bis in die Struktu-
ren und bis ins Denken und Fiihlen hinein. Die ewige Zartheit setzt nichts voraus, son-
dern schenkt alles. Innergottlich kennzeichnet sie die Heilige Runach, die belebend
sprithende ,,Gischt*, das Pneuma, das wir Geist Gottes nennen.® Dieser miitterlichen
Gottheit menschliches Bild ist Maria, die Mutter Gottes. Obwohl Geschopf, bedeutet
sie die ungeschaffene, unbedingte Liebe. — Auf der anderen Seite steht, ebenso wahr,
die fordernde Liebe Gottes des Vaters: Wenn wir nicht mittun, erreicht sie nicht ihr
Ziel. Freilich geht diese Bedingung uns unbedingt an; wenn wir Gottes Willen wider-
stehen, wird unser Leben sinn- und heillos. Auch dieses Jahrhundert kennt erschiit-
ternde Beispiele, wie blutig ernst Gottes Wille einen Menschen scheinbar zerbrechen
kann.

Ich betone nochmals: Keine dieser Vorstellungen darf isoliert, fiir sich allein verabso-
lutiert werden. Den einen Gott in giitige Mutter und strengen Vater auseinanderzurei-
Pen wire ein licherlicher Riickfall in homerischen Gotterzank. Gott deshalb, weil er
unendlich einer ist, nur als Vater zu ehren, geht aber auch nicht ldnger an. Mir scheint:
Die meisten Christen sind keineswegs so verbohrt-simpel, daB sie auf einen spannungs-
losen, im Grunde kitschigen Gottesbild bestiinden. Mit Spannungen zu leben, das ha-
ben sie gelernt, von der Steckdose bis zum Abentener von Freundschaft und Ehe.

6 Hinweis fiir Dogmatiker: Mutterliebe ist ein streng notionales Proprinm der dritten Person, die
eben nur fiir unsere Zihlung die dritte ist, in Wirklichkeit geht der ,,Sohn der Liebe* des Vaters
(Kol 1,13; meist falsch glittend iibersetzt) der notionalen Liebeseinheit nicht nur voraus (sofern
sie auch Gegenliebe ist; Wahrheit des Filioque), sondern anch schon ans ihrem MutterschoB her-
vor, deshalb kam der H1. Geist iiber Maria, auch sie zur Mutter zu machen. Gegen solche ,,notio-
nale Interdependenz* ist nichts einzuwenden; Zengung und Hauchung sind nicht spezifische Wei-
sen eines univoken Genus ,,Hervorgang*, sondern total verschieden, zndem darf man in Gott kein
Friiher oder Spiiter ansetzen, ,,auch nicht der Natur und dem Verstdndnis nach* (Thomas, S.Th. I
q 42 a 3 ad 3). Filius a Patre Spirituque — diese bisher noch schlummernde Glaubenswahrheit er-
klédrt und rechtfertigt das Zdgern der Ostkirche vor dem Filiogue. Nur als Gegenliebe des Sohnes
geht der Geist von ihm aus, nicht aber, insofern umgekehrt der Sohnvon der Liebe des Vaters aus-
geht. Beide Lieben als gottlich einfache Lebensfrende: das ist die ,.dritte* Person der Trinitit.



Im Spiegel der Zeit 372

Konnten die Verantwortlichen sich endlich entschlieen, die Glaubensinhalte als gott-
liches Kunstwerk aus lauter in sich gespannten Stereo-Wahrheiten zu erdffnen — die
,»einfachen Glidubigen‘ hétten nichts dagegen, daB Gottes Einfachheit uns stets als le-
bendige Polaritit erscheint. Im Grunde wissen sie es lingst.”

Kelch und Herz

Zum SchluB greifen wir nochmals die Frage der kirchlichen Heilsvermittlung auf. Welt-
lich verstanden — als briiuchte man, wie iiberall, halt anch im Gottesreich gute Bezie-
hungen —hat Luther sie mit Recht verneint. Der Weg zu Gott fiihrt durch kein Vorzim-
mer. Doch kann sie auch geistlich gemeint sein. Strémt das erlésende Blut (und die stil-
lende Milch) in den kirchlichen Kelch oder ins menschliche Herz? Auch hier sind nur
beide Botschaften ineinander die Wahrheit.

Heilender Glaube volizieht sich allein dort, wo die objektiven Heilstatsachen in ei-
nem Menschenherzen anfgenommen, subjektiv angeeignet werden. BloB duBerliches
Geschehen — sei der kirchliche Prunk noch so anfwendig, die Beachtung des Ritus noch
50 korrekt — macht es nicht. Was an sich ist, hat seinen Sinn einzig darin, fiir und in uns
zu werden. Ein Kelch, der das Herz nicht fiillte, wire fiir dieses Herz nicht besser als
Blech.

Umgekehrt unterscheidet christlicher Glaube sich von mystischem oder existentiali-
stischem dadurch, daB er stets anf ein geschichtlich Vorgegebenes verwiesen bleibt. Je-
sus ist gekreuzigt worden und auferstanden — egal, wie viele daran glauben oder nicht.
»»Nicht ausgekliigelten Fabeln sind wir nachgelaufen. (2 Petr 1,16) Wie immer kiinst-
lerische oder abergldubische Phantasie die Hauptereignisse von Weihnachten bis Pfing-
sten mit Beiwerk iiberladen mag: der Kern des Christentums besteht ans geschichtli-
chem Granit. Er wird durch die objektive, greifbare Soliditit der vorgegebenen Kirche
gut symbolisiert. Was fiir unser Herz ist, verfloge uns leicht zu haltlosem Schaum, hielte
der Kelch es nicht beisammen.

Um als Kirche lebensfihig zu sein, muB jede Konfession an beiden Polen dieser
Spannung objektiv/subjektiv festhalten. Luther selbst war beileibe kein Subjektivist,
das zeigt sein Standpunkt in der Abendmahlsfrage ebenso wie sein Poltern gegen Téu-
fer und Spiritualisten. Andererseits sind anch die hirtesten kurialen Verfechter der
sichtbaren Kirche nicht bloB ,,Objektivisten in dem Sinne, daB sie den subjektiven
Faktor ganz leugnen, den einzelnen Gliubigen total zum Rédchen des kirchlichen Ap-
parats entwiirdigen. Um jedes MifBverstindnis abzuwehren, sei zndem (nmgekehrt) be-
tont: Auch bei Katholiken gibt es die subjektivistische Versuchung, anch unter Prote-
stanten kennt man das Stohnen iiber Zwinge der Biirokratie. Hier wie dort gehéren
Herz und Kelch znsammen. Weder Schwirmer noch Apparatschik darf ein Christ sein;
die Irrlehre der iiberirdischen Seelen ist ebenso unchristlich wie die Hiresie des seelen-
los funktionierenden Apparats.

Wo sind die Maler, die aus solchen Erinnerungen und Friedenshoffnungen neue
christliche Heilsbilder schaffen? Jiirgen Kuhlmann, Niirnberg

7 Mehr iiber die geistliche Balance als Prinzip nicht allein der innerchristlichen Okumene, sondern
als Sieg liber den ideologischen Pluralismus im allgemeinen, siehe in: J. Kuhlmann, An Quintulum
oder Seiltanz des Herzens. Ein Vater vor der Sinnfrage, Niirnberg 1982.





