
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Kampf oder Versöhnung der Heilsbilder? 
ökumenische Gedanken beim Gang durch die Luther-Ausstellung in Nürnberg 

•Martin Luther und die Reformation in Deutschland", so heißt die Ausstellung im 
Germanischen Nationalmuseum zu Nürnberg (25. Juni bis 25. September 1983); den- 
selben Titel trägt der prächtige Katalog. 22 Fachleute haben daran mitgearbeitet. Der 
folgende Beitrag ist keine Gesamtrezension. Vielmehr bin ich in diesen schönen Räu- 
men mit ihren ehrwürdigen Sinnentwürfen auf einige - ineinander verschränkte - geist- 
liche Spannungen gestoßen. Sie seien unser Thema; die Zahlen verweisen auf die Aus- 
stellungsstücke sowie die Texte zu ihnen im Katalog.1 i 

Die gegensätzlichen Bilder 

In der Volksfrömmigkeit des katholischen Mittelalters gab es ein System gestufter 
Gnadenvermittlung. Die sog. •Heilstreppe" wird anschaulich auf einem Ulmer Bild 
von 1520 (42). Unten umfängt Maria mit ihrem Schutzmantel die Stände der Mensch- 
heit, angeführt von Papst und Kaiser, während sie zugleich auf ihre Brust weist. Ihr 
Sohn, dem diese Geste gilt, zeigt oben dem Vater seine Wunden, daraufhin werden die 
von Gottes Zorn ausgesandten Pestpfeile geknickt. Auf einem Grabbild von 1370 ver- 
deutlichen Spruchbänder diese doppelte Vermittlung. Dieter Koepplin (Basel) erläu- 
tert im Katalog: •Als Hauptfiguren stehen Maria und Christus vor uns. Ihre Fürbitte 
verspricht nicht nur dem verstorbenen Arzt Mengot, sondern ideell allen andächtigen 
Betrachtern des Bildes Begnadigung. Friedrich Mengot, gewesener Arzt des Burggra- 
fen Friedrich V. von Nürnberg und der Heilsbronner Mönche, stellt sich zunächst in den 
Schutz der Maria. Er betet kniend und sagt auf einem Schriftband: ,Ich bitte dich, 
barmherzige Jungfrau Maria, verteidige mich jetzt' (der Begriff des ,defendere\ des 
Verteidigens, scheint bewußt der Gerichtssprache entnommen zu sein und bezieht sich 
auf das Gericht nach dem Tod). Maria zeigt ihre entblößte Brust und spricht zu Chri- 
stus: ,Weil du an dieser Brust gesogen hast, mein Sohn, erbitte ich Gnade für jenen' (in 
meinen Schutz sich Stellenden). In formaler Analogie zur Geste der Maria weist Chri- 
stus auf seine Seitenwunde und wendet sich an Gottvater, dessen Kopf und Hände aus 
Wolken herausragen: ,Anerkenne, mein Vater, dies (meine Sühneleistung) und ge- 
währe, um was meine Mutter bittet'. Gottvater erklärt: ,Was du auch verlangst, ich 
werde es dir zugeben und dir nichts verweigern'." (446) 

Drastischer und um die kirchliche Vermittlungsinstanz erweitert, findet dasselbe 
Motiv sich auf dem Titelholzschnitt des Buches •Der Seelen Trost" von 1509: Der 

1 Martin Luther und die Reformation in Deutschland. Ausstellung zum 500. Geburtstag Martin Lu- 
thers. Veranstaltet vom Germanischen Nationalmuseum Nürnberg in Zusammenarbeit mit dem 
Verein für Reformationsgeschichte, Frankfurt 1983. 



Im Spiegel der Zeit 367 

Meßkelch, den ein priesterlicher Engel hält, um ihn ins Fegfeuer zu gießen, wird von 
links her mit einem Milchstrahl aus Mariens Brust gefüllt, von rechts mit einem Blut- 
strahl aus Christi Seitenwunde. Dazu heißt es im Katalog: •Vor allem entsetzte sich 
Luther darüber, daß die spätmittelalterliche Theologie und Kunst auf die Idee kommen 
konnten, die aus der Brust der Maria fließende Milch mit Christi Blut zu parallelisieren 
und in denselben kirchlichen Kelch einfließen zu lassen, damit in den Seelenmessen 
durch Blut und Milch, Christi und Marias Verdienste, den Seelen ihre Qual im Fegfeuer 
verkürzt und der Zorn Gottvaters über die Sünder besänftigt würden ... Luther: Aber 
ich mag Mariens Brüste noch Milch nicht; denn sie hat mich nicht erlöset, noch selig 
gemacht!" (452) 

Alle Zwischeninstanzen zwischen dem Menschen und seinem Gott sind Luther ein 
Greuel. Christus hat unserem Herzen durch seinen Tod einen unmittelbaren Zugang 
zur göttlichen Liebe erschlossen, seither braucht es weder verdinglichte Gnadenmittel 
der Kirche noch das Eintreten Mariens. Beides gehörte auch für manche Theologen von 
damals zusammen. Luther protestierte dagegen. Seit 1519 blühte etwa in Regensburg 
die Wallfahrt zur •Schönen Maria". Sie war ein großer Erfolg; 1520 wurden 109198(!) 
bleierne und 9763 silberne Abzeichen an die Pilger verkauft (83). 1523 äußerte Luther 
sich in einem Brief an den Rat von Regensburg überaus kritisch: •Das Evangelium 
kann nicht schön werden, die schöne Maria werde denn häßlich." (85) 

Luthers eigene Sicht wird auf evangelischen Bildern deutlich. Unmittelbar dringt der 
Blutstrahl aus Christi Herz in Adams Herz; Maria ist nicht Mittlerin, sondern gleich uns 
Empfängerin der Gnade, während die evangelisch gewordene Kirche sich um 1535 
nicht mehr als vermittelnder Priester, sondern (in der Figur des Täufers Johannes) 
allein als hinweisender Prediger versteht: Seht das Lamm Gottes (474). 

Auch die katholischen Heiligen wußten jederzeit, daß kein äußerlicher Betrieb uns 
rechtfertigt, sondern allein der herzliche Glaube. Die Ausstellung zeigt jedoch, daß 
diese- dogmatisch nie zweifelhafte- kirchliche Wahrheit dem heilsdurstigen gemeinen 
Volk damals oft in völlig entstellter Weise nahegebracht wurde. Vor Augen stellt man 
ihm die Wichtigkeit der frommen Werke bis hin zu den finanziellen. Die Ablaßtafel der 
Wiener Deutschordenskirche von 1513 z.B. •erweist sich als eine Art Werbemedium 
im neueren Sinne auch darin, daß sie vergröbert. Im Wiener Archiv des Deutschen Or- 
dens hat sich ein Ablaß-Katalog in Urkundenform erhalten, welcher die Vorlage der 
ausgestellten Tafel ist. Im Gegensatz zu dieser enthält er den im Sinne der damaligen 
Ablaßlehre korrekten Zusatz, daß der Ablaß nur dem zugutekomme, der seine Sünden 
bereut und gebeichtet habe." (51) 

Im Gegensatz zu irreführender Werbung hat die Reformation eine höhere, wahrere 
Volksfrömmigkeit angezielt. Wie ergreifend wirkt auf den Betrachter das Altarbild von 
1584, wo die Kreuzigung in all ihrer Furchtbarkeit auf einem herzförmigen Bild er- 
scheint: •Der Altar, der die Menschwerdung und Opferung Christi in das gläubige Herz 
der Gottesliebe ,einbildef, verkörpert im Sinne Luthers die allgemeinste Form des 
Gottesdienstes: den herzlichen Glauben, der wichtiger sei als Opferzeremonien. Am 
Altar empfängt nur derjenige wirklich das Sakrament des Leibes und des Blutes Christi, 
der gläubigen Herzens ist: daran erinnert dieses Altarbild." (496) Ja, ereignet sich das 
Dargestellte nicht in deinem Herzen, dann nützen alle Bilder und Werke dir nichts. 



Im Spiegel der Zeit 368 

Das Lilienschwert 

Wie hat Luthers Heilserleuchtung sich vorbereitet? Eines der packendsten Ausstel- 
lungsstücke ist der Abguß eines Sandsteinreliefs, das schon hundert Jahre vor Luther 
den Friedhof an der Wittenberger Stadtkirche schmückte. Luther muß es unzählige 
Male gesehen haben. Zwei Meter hoch, •wird Christus in einer Mandorla, auf dem Re- 
genbogen sitzend, dargestellt. In seinen Händen trägt er ein Schwert, das zugleich von 
seinem Mund berührt wird; zur einen Seite geht dies Schwert in einen Knauf, zur ande- 
ren in eine Lilie aus." So der Katalog (146). 

Die Herkunft des Symbols wird klar auf einem Grabteppich von 1450. Hier gehen 
Schwert und Lilie nicht in einer Linie ineinander über, sondern jeweils von Christi 
Mund aus leicht nach oben, das Schwert auf der Linken des Weltenrichters, wo die Bö- 
sen verdammt werden, die Lilie zu seiner Rechten, wo die Guten Gnade finden. Dies ist 
die undialektische, anschaulich-eindeutige Form des Symbols. Nicht um ein Lilien- 
schwert geht es, sondern um den Gegensatz von Schwert und Lilie, die allerdings beide 
von Christus ausgehen. (55) 

Wir werden nie wissen, was der unbekannte Bildhauer sich gedacht und wie sein 
Werk auf den geängstigten Mönch gewirkt hat. Dem heutigen Beobachter hilft es aber 
zu einer faszinierenden Einsicht. Sind das Schwert der göttlichen Gerechtigkeit und die 
Lilie seines Erbarmens wirklich Gegensätze? Oder sind sie, wie das Kunstwerk es zu 
zeigen scheint (denn die Deutung des Katalogs bietet sich tatsächlich an), geheimnisvoll 
eins und dasselbe? Ist das Schwert gar dort, wo es am schärfsten und tödlichsten schnei- 
det, in Wahrheit die Lilie? 

Eben das ist der Inhalt von Luthers Heilserleuchtung gewesen. Gottes richtende Ge- 
rechtigkeit ist zugleich sein richtendes Erbarmen. Unser Wort •Richten" drückt beide 
Pole aus. Der Henker richtet den Verurteilten; der Mechaniker richtet das Fahrrad. 
Gott, wenn er richtet, gleicht beiden. Von mir aus bin ich dem Egoismus •verhaftet"; 
Gottes Richtschwert reißt diesen Kerker (der ich selber bin\) unerbittlich nieder und 
befreit, erlöst so mein gottgewolltes eigentliches Ich, den neuen Menschen. Nicht dar- 
auf kommt es an, was für äußere Bußwerke ich verrichte, sondern allein darauf, ob ich 
das radikale Gericht (über mich als Sünder) zugleich als herrliches Rechtwerden (mei- 
ner selbst in Gottes Augen) glaube. Ja, Schwert und Lilie sind nicht zweierlei, keine 
Widersprüche. Sondern vor dem letzten Gericht, solange wir noch in diesem Leben un- 
terwegs sind, ist Gottes Schwert, indem es ganz innen den Panzer meiner Selbstsucht 
zerschneidet, eben deshalb in seiner Spitze auch die köstliche Lilie, die dem Verhafte- 
ten das Glück der Befreiung bringt. 

Milch und Blut 

Weil wir uns jetzt auf ein vielfach umstrittenes Ideenfeld begeben, ist eine Vorbemer- 
kung angebracht. •Symbolica theologia non est argumentativa", so verkürzt Thomas 
von Aquin eine Lehre des Pseudo-Dionysius Areopagita: •Man muß wissen, daß die 
Überlieferung der Theologen eine doppelte ist: die eine unsagbar und mystisch, die an- 
dere deutlich und bekannter; die eine symbolisch und einweihend, die andere philoso- 



Im Spiegel der Zeit 369 

phisch und beweisend."2 Tatsächlich läßt sich mit Bildern alles - und eben deshalb 
nichts • beweisen. 

Der Geist des alttestamentlichen Bilderverbots verpflichtet uns mindestens insofern, 
als wir kein einzelnes Gottesbild derart für die Wahrheit nehmen dürfen, daß wir über 
ihm Gottes Unbegreiflichkeit vergäßen und zu wissen meinten, wie Gott ist. Dieses 
Prinzip gilt allerdings nicht nur für gemalte und gemeißelte Bilder, sondern auch für all 
die Vorstellungen, welche in den Wörtern, die wir von Gott aussagen, heimlich, aber 
kräftig am Wirken sind. Wie das persische Beispiel zeigt, ist die bildlose Religion des Is- 
lam vor einem mörderischen Götzenbild keineswegs geschützt. Innere Bildlosigkeit 
halten höchstens einige Mystiker aus, nicht aber ganze Völker; versucht man sie doch, 
so wird wahrscheinlich irgendein einseitiges Bild unerkannt die Seelen beherrschen. 

Darum tut die Kirche gut daran, vielerlei Glaubensbilder zu fördern: Gerade durch 
ihre Gegensätzlichkeit werden sie dem Sinn des Bilderverbots gerecht. Vor ihrer Viel- 
falt wird dem Gläubigen anschaulich bewußt, daß Gott alle unsere Bilder übersteigt. 
Weil die symbolische Theologie nicht argumentiert, darum suche man in den folgenden 
Gedanken kein strenges System. In unserer hochreflexen Kultur geht es nicht an, ir- 
gendein - überkommenes oder neu zu wagendes - Glaubensbild als die Wahrheit fest- 
zulegen. Nur wenn die verschiedensten Ausdrucksweisen einander ausbalancieren, 
bleibt Gottes Geheimnis bewahrt und der Glaube unideologisch frei. 

Wir wenden uns wieder dem Grabbild (446) des Nürnberger Arztes zu. Muß man es 
durchaus als Heilstreppe verstehen: durch Maria und Christus zum Vater? Nein. Sobald 
wir von den Schriftbändern absehen und statt ihrer die gleiche Größe beider Figuren 
beachten, zwingt uns nichts, hier an eine gestufte Vermittlung zu denken. Ein tieferes 
Verständnis bietet sich an. Als Geschöpf, auf unserer Seite stehend, vermittelt Maria. 
Sie ist aber nicht nur Geschöpf, so wenig das, was Sie jetzt vor sich sehen, bloß ein Blatt 
Papier ist. Jede Information ist nicht nur das, was sie als Materie ist, sondern weit mehr 
das, was sie als Zeichen für ihren Empfänger werden soll. So ist Maria nicht nur Ge- 
schöpf, sondern auch •ein großes Zeichen", und nicht nur (wie im 12. Kapitel der Apo- 
kalypse) für die Gemeinde der Glaubenden. Noch Göttlicheres bedeutet die Mutter 
Gottes: Sie ist auch die lebendige Ikone für Gott, die Mutter.3 

2 •Die symbolische, die Bildtheologie ist nicht argumentativ, beweisend." (Pseudo-Dionysius 
Areopagita, Brief 9; PG 3,1105 D) Nachweis der Thomaszitate: J. Kuhlmann, Die Taten des ein- 
fachen Gottes, Würzburg 1968, 23. 
3 Vgl. dazu J. Kuhlmann, Maria und die Kirche, in: die Sendung (MC-Zeitschrift) 1964, 90-96; 
sowie J. Kuhlmann, Der Heilige Geist als Mutter, in: Christin der Gegenwart 32 (1980) 173f. Um 
nicht in den Verdacht eines modischen Feminismus zu geraten, bringe ich den Schlußsatz der Erst- 
fassung von 1961: •Ist Sie wirklich unsere göttliche Mutter, dann wird Sie schon sorgen, daß Ihre 
Kinder, wie es sich gebührt, mit Ruhm, Preis, Dank und Anbetung zu Ihr kommen, und all dies in 
jener Grundmelodie in ihren Herzen klinge, die heimatlich auch noch dem Verlorensten tönt: der 
vertrauenden Liebe zur Mutter." - Die biblischen Grundlagen dieser Theologie beschreibt z.B. 
Pnina Nave Levinson, Einführung in die rabbinische Theologie, Darmstadt 1982, 42: •Daß die 
Rabbinen diese weibliche Namensform [Schechina als ,Einwohnung', Gegenwart Gottes bei den 
Menschen] benutzten, kommt sicher dem menschlichen Bedürfnis entgegen, die ,weibliche' Di- 
mension der Gottheit - Zuneigung, Mitleid, Schutz - auch sprachlich auszudrücken. (Inhaltlich ist 
dies auch biblisch gegeben, besonders im Wort rachamim, ,Barmherzigkeit', von rechem, ,Mutter- 
schoß', und in rachum, ,barmherzig", an zentralen Aussagen wie Ex 34,6 und Ps 78,38.) Die Rab- 
binen konnten so von Gott predigen, weil bei ihren Gemeinden keine Gefahr bestand, an eine ge- 



Im Spiegel der Zeit 370 

Dazu eine Anekdote. Trifft ein Yankee den anderen: Heute nacht habe ich einen 
Alptraum von Gott gehabt. - So, welchen denn? - Stell dir vor: Sie ist schwarz. - Die 
hübsche Geschichte reißt Abgründe auf. Im Ägyptischen Museum zu Berlin trägt eine 
etwa handhohe Statuette den Betrachter plötzlich in eine längstvergangene Gefühls- 
welt zurück. Vor der übergroßen Göttin steht, erwachsen, der Pharao und saugt selig an 
ihrer Brust. Welch ein mächtiges Symbol des Urvertrauens! Doch es könnte, in seiner 
vorbiblischen Fremdheit, in keiner christlichen Kirche stehen. Bestimmt können wir 
nicht zurück zur matriarchalischen Einseitigkeit. Wir dürfen aber auch nicht der pa- 
triarchalischen Einseitigkeit verhaftet bleiben und Gott weiterhin nur als Vater uns 
vorstellen. Was hat ein erstarrter, geist- und muttervergessener Protestantismus einem 
Tilmann Moser angetan - •Gottesvergiftung", seine Selbstdiagnose stimmt. 

In diesem Punkt war das Mittelalter weiser. Neben den männlichen Sohn, der dem 
Vater seine blutenden Wunden zeigt (und uns zur Identifikation aufruft: so radikal sollt 
auch ihr lieben!), gehört die Mutter, die ihrem Kind (und in ihm auch uns) liebend die 
Brust reicht: Hab keine Angst, es ist - trotz allem - alles gut. Beide Figuren sind Sym- 
bole der einen göttlichen Gnade, die schenkt und fordert, auch das Geforderte schenkt 
und das Geschenk anzunehmen fordert.4 

Die Spannung von Blut und Milch entspricht der von Schwert und Lilie. Das Weiß 
steht für das Heil als Geschenk, das Rot für das Heil als unsere willig mitmachende Lei- 
denstat. Weil das Nein zum Egoismus zugleich das Ja des wahren Lebens ist, deshalb 
sind beide Heilsaspekte an sich eins. Für uns aber fallen sie auseinander.5 Milch/Lilie 
allein liefe auf die Illusion der •billigen Gnade" hinaus; das blutige Schwert allein wird 
irgendwann nicht mehr als Liebe verstanden, sondern verkehrt sich zum Zeichen eines 
teuflisch-sadistischen Mördergötzen. Nur zusammen bedeuten die liebequellende Mut- 
ter und der bis aufs Blut meine Gegenliebe fordernde Vater die Wahrheit unseres Heils. 
Unmenschliche Bosheit muß der Vater verdammen. Menschliche Schwäche verzeiht 

sonderte weibliche Person zu denken, die als Göttin neben Gott vorhanden ist. Der bloße Ver- 
dacht eines solchen Irrtums hätte sie zögern lassen, sich so auszudrücken." Für die mittelalterliche 
Theologie, auf der die diskutierte Ikonographie beruht, vgl. Carolyn Bynum, Jesus as Mother. Stu- 
dies in the Spirituality of the High Middle Ages, Berkeley 1982, und Brant Pelphrey, Love was his 
Meaning: The Theology and Mysticism of Julian of Norwich, Salzburg 1982. 
4 Jemand könnte sich daran stören, wie hier der Mutter die schenkende und dem Vater die for- 
dernde Liebe zugeordnet wird - mag sein, er hat es in seiner Kindheit eher umgekehrt erlebt. Doch 
selbst wenn zuweilen real der Vater mütterlich und die Mutter väterlich sich verhält, so sind diese 
symbolischen Kategorien doch nicht sinnlos; sowohl biologisch wie gesellschaftlich ist jener Ge- 
gensatz hinreichend begründet, der doch auch unserem Sprachverständnis: Muttersprache - Va- 
terland, zugrunde liegt. 
5 Jene extreme •Eskalation der Schrecken", wo der allmächtige Richter noch fürchterlicher er- 
scheint als die Hölle, ist psychologisch durchaus verständlich, wenngleich sie mit dem Evangelium 
nichts zu tun hat. Bis 1969 fand sich im Bamberger Diözesan-Gesangbuch (S. 601) das •Gebet zur 
Mutter Gottes von der immerwährenden Hilfe". Darin heißt es, und so haben Katholiken Jahr- 
hunderte hindurch gebetet (auch wegen der 500 Tage Ablaß): •Denn wenn du mir beistehst, 
fürchte ich nichts; es erschrecken mich nicht meine Sünden, weil du mir Verzeihung derselben er- 
langen wirst; ich fürchte nicht die höllischen Geister, weil du mächtiger bist als die ganze Hölle; ja 
ich fürchte selbst meinen Richter Jesus Christus nicht, weil eine einzige Fürbitte, welche du für 
mich einlegst, ihn versöhnen wird." - Daß andererseits das evangelische Motiv des Schutzmantel- 
christus (477) •trotz seiner Evidenz keine Nachfolge gefunden" hat, erstaunt nicht. Kein uralter 
Antrieb drängt jemanden, sich in einen männlichen Schoß zurückzuflüchten. 



Im Spiegel der Zeit 371 

die Mutter. Gibt es da etwa gar keine Grenze? Träfe uns am Ende nicht Schwert oder 
Lilie, sondern nur das eine Lilienschwert? Einkalkulieren dürfen wir das nicht - hoffen 
schon. 

Martin Luther selbst, katholisch aufgewachsen, hat im Ernst des für ihn vergossenen 
Blutes zugleich die unbedingt schenkende Gnade glauben können. Als sein geschichtli- 
ches Werk voller Tränen, Schweiß und blutiger Angst getan ist und er den letzten uns 
erhaltenen Brief an seine Frau schreibt - wenige Tage darauf ist er gestorben -, stellt er 
ihr nicht Christi Blut vor Augen, sondern Mariens Milch! Viele sterbende Soldaten ha- 
ben nach ihrer Mutter gerufen. Ijob deutet an, daß die nachgeschichtliche große Einheit 
der vorgeschichtlichen Geborgenheit entspricht: •Nackt bin ich kommen aus meiner 
Mutter Leib, und nackt kehr ich dorthin zurück." So identifiziert der todkranke Luther 
sich mit dem selig saugenden Jesuskind: •Las mich zu frieden mit deiner Sorge, Ich hab 
einen bessern Sorger, denn du und alle Engel sind, der ligt ynn der krippen und henget 
an einer Jungfrawen Zitzen, Aber sitzet gleich wol Zur rechten hand Gottes des all- 
mechtigen Vaters, Darumb sey zu frieden, Amen." (601) 

Die kommende Zeit der Kirche wird hoffentlich weder matriarchalisch noch patriar- 
chalisch sein, sondern die polare Gleichberechtigung verwirklichen, bis in die Struktu- 
ren und bis ins Denken und Fühlen hinein. Die ewige Zartheit setzt nichts voraus, son- 
dern schenkt alles. Innergöttlich kennzeichnet sie die Heilige Ruach, die belebend 
sprühende •Gischt", das Pneuma, das wir Geist Gottes nennen.6 Dieser mütterlichen 
Gottheit menschliches Bild ist Maria, die Mutter Gottes. Obwohl Geschöpf, bedeutet 
sie die ungeschaffene, unbedingte Liebe. - Auf der anderen Seite steht, ebenso wahr, 
die fordernde Liebe Gottes des Vaters: Wenn wir nicht mittun, erreicht sie nicht ihr 
Ziel. Freilich geht diese Bedingung uns unbedingt an; wenn wir Gottes Willen wider- 
stehen, wird unser Leben sinn- und heillos. Auch dieses Jahrhundert kennt erschüt- 
ternde Beispiele, wie blutig ernst Gottes Wille einen Menschen scheinbar zerbrechen 
kann. 

Ich betone nochmals: Keine dieser Vorstellungen darf isoliert, für sich allein verabso- 
lutiert werden. Den einen Gott in gütige Mutter und strengen Vater auseinanderzurei- 
ßen wäre ein lächerlicher Rückfall in homerischen Götterzank. Gott deshalb, weil er 
unendlich einer ist, nur als Vater zu ehren, geht aber auch nicht länger an. Mir scheint: 
Die meisten Christen sind keineswegs so verbohrt-simpel, daß sie auf einen spannungs- 
losen, im Grunde kitschigen Gottesbild bestünden. Mit Spannungen zu leben, das ha- 
ben sie gelernt, von der Steckdose bis zum Abenteuer von Freundschaft und Ehe. 

6 Hinweis für Dogmatiker: Mutterliebe ist ein streng notionales Proprium der dritten Person, die 
eben nur für unsere Zählung die dritte ist, in Wirklichkeit geht der •Sohn der Liebe" des Vaters 
(Kol 1,13; meist falsch glättend übersetzt) der notionalen Liebeseinheit nicht nur voraus (sofern 
sie auch Gegenliebe ist; Wahrheit des Filioque), sondern auch schon aus ihrem Mutterschoß her- 
vor, deshalb kam der Hl. Geist über Maria, auch sie zur Mutter zu machen. Gegen solche •notio- 
nale Interdependenz" ist nichts einzuwenden; Zeugung und Hauchung sind nicht spezifische Wei- 
sen eines univoken Genus •Hervorgang", sondern total verschieden, zudem darf man in Gott kein 
Früher oder Später ansetzen, •auch nicht der Natur und dem Verständnis nach" (Thomas, S. Th. I 
q 42 a 3 ad 3). Filius a Patre Spirituque - diese bisher noch schlummernde Glaubenswahrheit er- 
klärt und rechtfertigt das Zögern der Ostkirche vor dem Filioque. Nur als Gegenliebe des Sohnes 
geht der Geist von ihm aus, nicht aber, insofern umgekehrt der Sohn von der Liebe des Vaters aus- 
geht. Beide Lieben als göttlich einfache Lebensfreude: das ist die •dritte" Person der Trinität. 



Im Spiegel der Zeit 372 

Könnten die Verantwortlichen sich endlich entschließen, die Glaubensinhalte als gött- 
liches Kunstwerk aus lauter in sich gespannten Stereo-Wahrheiten zu eröffnen - die 
•einfachen Gläubigen" hätten nichts dagegen, daß Gottes Einfachheit uns stets als le- 
bendige Polarität erscheint. Im Grunde wissen sie es längst.7 

Kelch und Herz 

Zum Schluß greifen wir nochmals die Frage der kirchlichen Heilsvermittlung auf. Welt- 
lich verstanden - als brauchte man, wie überall, halt auch im Gottesreich gute Bezie- 
hungen - hat Luther sie mit Recht verneint. Der Weg zu Gott führt durch kein Vorzim- 
mer. Doch kann sie auch geistlich gemeint sein. Strömt das erlösende Blut (und die stil- 
lende Milch) in den kirchlichen Kelch oder ins menschliche Herz? Auch hier sind nur 
beide Botschaften ineinander die Wahrheit. 

Heilender Glaube vollzieht sich allein dort, wo die objektiven Heilstatsachen in ei- 
nem Menschenherzen aufgenommen, subjektiv angeeignet werden. Bloß äußerliches 
Geschehen - sei der kirchliche Prunk noch so aufwendig, die Beachtung des Ritus noch 
so korrekt - macht es nicht. Was an sich ist, hat seinen Sinn einzig darin, für und in uns 
zu werden. Ein Kelch, der das Herz nicht füllte, wäre für dieses Herz nicht besser als 
Blech. 

Umgekehrt unterscheidet christlicher Glaube sich von mystischem oder existentiali- 
stischem dadurch, daß er stets auf ein geschichtlich Vorgegebenes verwiesen bleibt. Je- 
sus ist gekreuzigt worden und auferstanden - egal, wie viele daran glauben oder nicht. 
•Nicht ausgeklügelten Fabeln sind wir nachgelaufen." (2 Petr 1,16) Wie immer künst- 
lerische oder abergläubische Phantasie die Hauptereignisse von Weihnachten bis Pfing- 
sten mit Beiwerk überladen mag: der Kern des Christentums besteht aus geschichtli- 
chem Granit. Er wird durch die objektive, greifbare Solidität der vorgegebenen Kirche 
gut symbolisiert. Was für unser Herz ist, verflöge uns leicht zu haltlosem Schaum, hielte 
der Kelch es nicht beisammen. 

Um als Kirche lebensfähig zu sein, muß jede Konfession an beiden Polen dieser 
Spannung objektiv/subjektiv festhalten. Luther selbst war beileibe kein Subjektivist, 
das zeigt sein Standpunkt in der Abendmahlsfrage ebenso wie sein Poltern gegen Täu- 
fer und Spiritualisten. Andererseits sind auch die härtesten kurialen Verfechter der 
sichtbaren Kirche nicht bloß •Objektivisten" in dem Sinne, daß sie den subjektiven 
Faktor ganz leugnen, den einzelnen Gläubigen total zum Rädchen des kirchlichen Ap- 
parats entwürdigen. Um jedes Mißverständnis abzuwehren, sei zudem (umgekehrt) be- 
tont: Auch bei Katholiken gibt es die subjektivistische Versuchung, auch unter Prote- 
stanten kennt man das Stöhnen über Zwänge der Bürokratie. Hier wie dort gehören 
Herz und Kelch zusammen. Weder Schwärmer noch Apparatschik darf ein Christ sein; 
die Irrlehre der überirdischen Seelen ist ebenso unchristlich wie die Häresie des seelen- 
los funktionierenden Apparats. 

Wo sind die Maler, die aus solchen Erinnerungen und Friedenshoffnungen neue 
christliche Heilsbilder schaffen? Jürgen Kuhlmann, Nürnberg 

7 Mehr über die geistliche Balance als Prinzip nicht allein der innerchristlichen Ökumene, sondern 
als Sieg über den ideologischen Pluralismus im allgemeinen, siehe in: J. Kuhlmann, An Quintulum 
oder Seiltanz des Herzens. Ein Vater vor der Sinnfrage, Nürnberg 1982. 




