
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Zur Situation der katholischen Kirche auf Island 
Interview mit Bischof Hinrik Frehen 

Sie sind Bischof in Reykjavik; Ihre Diözese ist Island. Man hört viel vom hochstehenden 
Ethos der Isländer. Was sagen Sie aus Ihrer Erfahrung dazu? 
Die katholische Kirche findet hier sehr viele Anknüpfungspunkte für ihre ethischen 
Prinzipien; denn alle Isländer besitzen einen tiefen Sinn für Gerechtigkeit, Aufrichtig- 
keit, Gastfreundschaft und Hilfsbereitschaft. 

Was bei uns wahrscheinlich sehr verschieden ist von Ihrem Heimatland: Es gibt hier 
eine im ganzen Volk verbreitete tiefe Ehrfurcht vor dem Leben. Bis vor einigen Jahren 
gab es hier nicht einmal die Frage nach der Abtreibung • vielleicht auch deshalb, weil 
man sich nicht durch bestimmte Erwartungen eines gewissen Lebensstandards fixieren 
ließ. Man gab sich mit wenigem zufrieden; ein Mehr an Luxus zählte nicht als Argument 
gegen ein Kind. Die Armut war nie so groß, daß man deswegen zum Mittel der Abtrei- 
bung gegriffen hätte; zudem gab es keine Arbeitslosigkeit, und auch unter dieser Rück- 
sicht war für ein Kind ein erfülltes Leben zu erwarten. Obwohl in den letzten Jahren 
Gesetze bezüglich Abtreibung in Kraft traten • um sie den Gesetzen der anderen nor- 
dischen Länder anzupassen -, ist die Ehrfurcht vor dem Leben immer noch sehr, sehr 
groß. 
Die Situation der Kirche und der verschiedenen christlichen Bekenntnisse im Norden Eu- 
ropas ist das Resultat einer besonderen geschichtlichen Entwicklung. Wie viele Christen 
bekennen sich auf Island bewußt zur römisch-katholischen Kirche? 
Das kann ich genau sagen. Nach der offiziellen Statistik, die vom Staat erstellt wird • 
und zwar jeweils zum 1. Dezember • ist auf Island 0,7 Prozent der Bevölkerung katho- 
lisch. Es gibt hier also etwa 1700 Katholiken. Wie überall in den Nordischen Ländern, 
bilden sie eine kleine Minderheit. Zusammen mit vielen Katholiken aus den Nord- 
ischen Ländern hatten wir im letzten Jahr auf Island ein großes gemeinsames Treffen.1 

Aus welchen Personengruppen setzt sich die hiesige Gemeinde zusammen? Stammen sie 
aus katholischen Familien, oder sind es zumeist Konvertiten? 
Manche sind Konvertiten. Einige davon stammen noch aus der ersten Hochperiode um 
das Jahr 1925, so der Nobelpreisträger für Literatur Halldör Laxness. Ein weiterer Hö- 
hepunkt von Konversionen war nach der Ankunft der Amerikaner im letzten Krieg. 
Einige isländische Mädchen heirateten Amerikaner. Dies war für sie ein Anlaß, katho- 
lisch zu werden. Einige von ihnen leben noch in Keflavik, nahe der amerikanischen Ba- 
sis auf Island; viele sind aber in die USA ausgewandert. Nach dem Krieg kamen deut- 
sche Schwesternhelferinnen, die meist katholisch heirateten und ihre Kinder katholisch 
taufen ließen. 

1 Vgl. H. Holzapfel, Große Tage auf Island, in: St.-Ansgar-Jahrbuch 1983, 62-66. P. Imhof, 
Nordischer Kongreß der Katholiken, in: GuL 55 (1982) 376-378. 



Aus dem Leben der Kirche 374 

Gibt es einen besonderen Grund, warum gerade um 1925 viele auf Island konvertierten? 
Die katholische Kirche übte damals auf Intellektuelle und Künstler eine starke Anzie- 
hung aus. Dies war - so glaube ich - schon vorher in Dänemark der Fall. Ich sehe jedoch 
keinen besonderen Grund dafür, nur den, der immer noch gilt: Man betrachtet die ka- 
tholische Kirche als Bringerin und Trägerin der isländisch-christlichen Kultur. In der 
Reformation gab es einen Rückfall. Das war damals die Überzeugung vieler Wissen- 
schaftler und Künstler. Ich erinnere noch einmal an Halldör Laxness. Man sollte auch 
Stefan frä Hvitadal nennen. Damals wirkte die Kirche wie ein Magnet - heute spüren 
nur noch wenige Intellektuelle und Akademiker, daß sie einen solchen Schritt tun soll- 
ten. Vor dem Jahr 1925 gab es höchstens 300 Katholiken auf Island. 
Vor 87 Jahren kamen Ordensschwestern nach Island, die St.-Josefs-Schwestern.2 War- 
um? 

Die St.-Josefs-Schwestern begannen ihre segensreiche Tätigkeit als Krankenschwe- 
stern und als Lehrerinnen in Reykjavik und gingen auch in jedem Sommer nach Fäsk- 
rüdhsfjördhur, im Osten Islands, weil dort regelmäßig eine große Flotte französischer 
Fischer ihre Hilfe brauchte. Die Schwestern gründeten auch dort ein kleines Kranken- 
haus. Im Jahr vorher kamen auf Drängen des früheren apostolischen Präfekten Ber- 
nard zwei Priester aus Dänemark nach Island. 
Die St.-Josefs-Schwestern sind auch heutzutage eine sehr angesehene katholische Institu- 
tion auf Island. Wie wirkte sich ihre Tätigkeit in Kindergarten, Schule und Krankenhaus 
auf Konversionen aus? 

Das Studium der Archive zeigt mir, daß 60 Prozent der Konvertiten den ersten Kontakt 
mit der katholischen Kirche durch die Schwestern hatten. Alle Katholiken und Nicht- 
Katholiken denken mit Freude und Dankbarkeit an das Wirken der Schwestern zurück. 
Aber Gott sei Dank sind sie auch heute noch auf Island tätig. 

Isländer wirken oft sehr verschlossen. Sie öffnen sich nur wenig. - Aber wenn man 
krank ist, geht man mehr aus sich heraus. In einer solchen Phase des Lebens wirkten 
dann die Schwestern besonders durch ihre Selbstlosigkeit und Nächstenliebe. Der ge- 
lebte Glaube der Schwestern in Krankenhaus und Schule gab vielen zu denken. 

Konversionen sind schwierig. Viele Isländer scheinen für sie unverzichtbare Werte 
mit den Lehren der katholischen Kirche nicht in Einklang bringen zu können. Sie schät- 
zen ihre Unabhängigkeit, den Freiraum ihrer Persönlichkeit, Demokratie und Eigen- 
ständigkeit. Hier gilt es auf katholischer Seite, Mißverständnisse abzubauen. 
Die Geschichte der katholischen Kirche auf Island wurde durch den gewaltsamen Tod 
des Bischofs Jon Arason im Jahre 1550 unterbrochen. Für die Reformation bestand in Is- 
land ursprünglich wenig Interesse. Wie sehen die Katholiken, wie sehen die Protestanten 
dieses geschichtlich bedeutsame Ereignis der Tötung Jon Arasons durch Soldaten des 
Dänenkönigs Christian III.? 

Wie ich schon sagte, ist vor allem bei den Intellektuellen die Überzeugung verbreitet, 
daß die Reformation für das geistliche, kulturelle und auch ökonomische Leben auf Is- 
land einen schweren Rückschlag brachte. Der Dänenkönig führte die Reformation ge- 
gen den Willen der Isländer ein. 

2 P. Imhof, Sie wollten Aussätzige pflegen, in: Informationen zur katholischen Kirche in den 
nordischen Ländern, Ansgar-Werk des Bistums Osnabrück 1/1983, 9f. 



Aus dem Leben der Kirche 375 

In Island blieben sehr viele katholische Bräuche lange bestehen; erst spät und dann 
nur selten kam es zu Ikonoklasmus (Bilderstürmerei). Im Norden gab es eine Marien- 
wallfahrt (die Statue ist wahrscheinlich die Madonna, die jetzt im katholischen Dom in 
Reykjavik steht), und im Süden gab es eine Heilig-Kreuz-Wallfahrt. 

Wie jetzt die Protestanten über damals denken, weiß ich - ehrlich gesagt - nicht ge- 
nau. Ich bekomme öfters den Eindruck, es wäre ihnen am liebsten, wir würden der Auf- 
fassung zustimmen, es habe gar keinen Bruch gegeben und die evangelischen Bischöfe 
seien die rechtmäßigen Nachfolger der katholischen Bischöfe des Mittelalters. Dies 
wird auf fast jeder evangelischen Priestersynode wenigstens insinuiert. Ich weiß wirk- 
lich nicht, ob sie davon überzeugt sind, daß es keinen Bruch gegeben habe und die Re- 
formation nur eine Reform gewesen sei. Wie in manchen anderen Punkten, so gibt es 
auch hier keine Übereinstimmung. 
Könnte diese Überzeugung nicht etwas sein, woran man auch positiv anknüpfen könnte? 
Ist es nicht vielleicht ein Zeichen eines großen Interesses auf evangelischer Seite, die Iden- 
tität und prinzipielle Selbigkeit der mittelalterlichen mit der heutigen Kirche herauszustel- 
len? Vielleicht bieten sich hier Brücken für ein gemeinsames Amtsverständnis? 
Spontan fällt mir dazu als erstes folgende Konsequenz ein: Wenn es eine Identität zwi- 
schen der mittelalterlichen katholischen Kirche und der jetzigen Staatskirche gäbe, 
könnten wir, als katholische Glaubensboten, nach Hause gehen; es gäbe keinen wirkli- 
chen Grund mehr für uns, als eigene Kirche hierzusein. 

Meine Absicht war es immer, offen und ökumenisch zu arbeiten - nach dem Auftrag, 
den uns nicht zuletzt das Zweite Vatikanische Konzil gegeben hat. Aber ich kann der 
Auffassung der evangelischen Geistlichen keinesfalls zustimmen, daß nämlich die 
evangelischen Bischöfe die rechtmäßigen Nachfolger der katholischen Bischöfe des 
Mittelalters seien. Ich sehe den ökumenischen Ansatz lieber anderswo: in dem Gedan- 
ken, daß das faktische Amt der evangelischen Geistlichen und dessen Ausübung einen 
Ansatz des von Christus gewollten Amtes zur Verkündigung und zur Gnadenvermitt- 
lung in sich trägt. Diese Position vertrete ich bei ökumenischen Überlegungen und Be- 
ratungen. 

Wie in der Frage über die Kirche (Wo gibt es die vom Herrn beabsichtigte und gestif- 
tete Kirche?) habe ich eine Abneigung gegen quantitative Kategorien, wenn damit zum 
Ausdruck gebracht werden soll: Die Kirche ist nur da und hier ganz und völlig; oder: Es 
gibt Teilkirchen, die alle zusammen die Kirche Christi darstellen; oder: Wenn die Kir- 
che Christi schon völlig in der katholischen Kirche da ist, schließt das nicht aus, daß sie 
teilweise, in Bruchstücken auch in anderen Gemeinschaften anwesend ist usw. 

Solche Darstellungen schrecken mich ab, und ich zögere daher öfters, mich über das 
Verhältnis der verschiedenen Kirchen zu äußern. Die Werte, die in unserer Verbindung 
mit Gott liegen - die Kirche Christi soll sie vorlegen und vorleben -, sind keine meßba- 
ren Größen, nicht teilbar usw. Man sollte eher in Kategorien der Intensität, der Qualität 
usw. denken und sprechen und sich dabei immer vor Augen halten, daß die Formulie- 
rungen, die Ausdrücke, die Bilder jene •göttlichen" Werte in jedem Falle nur analog 
darstellen. 

So möchte ich auch gerne verstanden wissen, was ich vorhin sagte: Im faktischen Amt 
der evangelischen Geistlichen kann recht gut ein Ansatz des von Christus gewollten 
Amtes gesehen werden. Man entsinne sich, wie das Zweite Vatikanum über die Bezie- 



Aus dem Leben der Kirche 376 

hung der nicht-katholischen Kirchengemeinschaften zur Offenbarung Christi sprach ... 
Meinen Sie, daß ein intensiver und regelmäßiger theologischer Dialog mit den evangeli- 
schen Pastoren sinnvoll wäre? Sehen Sie im Moment eine Chance für den ökumenischen 
Fortschritt durch solche Gespräche? 

Ja; davon bin ich fest überzeugt. Schon deswegen, weil es manche evangelische Geistli- 
che gibt, die sagen, es sei Zeit, gemeinsam gegen Atheismus und Agnostizismus die 
Botschaft Jesu Christi klar und verstehbar zu verkünden. 
Verfügt die katholische Kirche auf Island über genügend ausgebildete Theologen, die auf 
breiter Basis das ökumenische Gespräch voranbringen könnten? Oder bescheidener: 
Gibt es genügend Katholiken, die zu Vorträgen und Diskussionen in evangelischen Ge- 
meinden bzw. zu persönlichen Gesprächen mit evangelischen Christen bereit sind? 
Es gibt im Grunde zuwenig Kontakte. Einige evangelische Pastoren haben ein großes 
Interesse am Dialog. Sie sind offen und objektiv. Gespräche im eigentlichen Sinn des 
theologischen Dialogs finden jedoch nicht statt. Im Grunde haben wir nicht genügend 
qualifizierte Priester. Dazu kommt das Sprachproblem. Mein Beauftragter für ökume- 
nische Kontakte ist Pater Jan Habets aus Stykkisholm, der sich mit einigen Leuten mehr 
oder minder regelmäßig trifft, um das eine oder andere gemeinsam ökumenisch zu ge- 
stalten; so gab es z.B. im Rundfunk eine entsprechende Sendung. 
Woran denken Sie unmittelbar, wenn man Ihnen Unterstützung aus Deutschland anböte? 
Uns wäre es sehr recht, wenn wir wichtige Publikationen aus Deutschland zur Verfü- 
gung hätten. Wir müßten dann nur selbst aufgeschlossen sein und uns nicht abschließen 
gegen das, was man •ökumenische Gesinnung" oder •Ökumenismus" nennt. Das mei- 
ste, was man in Deutschland im Moment für uns tun kann, besteht darin, uns theologi- 
sche Literatur zugänglich zu machen, so daß wir in ökumenischen Fragen auf den neue- 
sten Stand der Wissenschaft kommen. 

Bei uns macht sich der Generationsunterschied bei den Priestern bemerkbar. Die äl- 
teren Priester waren nicht sehr aufgeschlossen für Ökumene und konnten es kaum sein; 
sie wurden durch die Unruhe in der holländischen Kirche, die nicht zuletzt auch durch 
die vielen Kontakte mit Nicht-Katholiken hervorgerufen wurde, abgeschreckt. Meine 
Seminaristen studieren zum Teil in Deutschland; sie sind sehr aufgeschlossen und gut 
informiert. 

Es gibt sicherlich noch einige Schwierigkeiten zwischen Katholiken und Protestanten, um 
zu einem lehrmäßigen Konsens zu kommen. Viele Probleme damals und heute lassen sich 
jedoch im vordogmatischen Raum festmachen. Dies wußte auch Luther. 
Bei Luther mißfällt mir vor allem seine wachsende einseitig-polemische Einstellung, 
durch die Wesentliches seiner Reformgesinnung überdeckt wurde. Er konzentrierte 
sich allmählich auf Auswüchse, die er mit der Lehre und dem Leben der katholischen 
Kirche identifizierte. Ich zweifle nicht an seinen anfänglichen guten Absichten. In sei- 
nen ersten Jahren brachten es auch die Umstände mit sich, daß Luther vor allem gegen 
Übertreibungen und Mißstände ankämpfte, die für ihn schließlich zum Wesentlichen 
der katholischen Lehre und des katholischen Lebens geworden sind. 

Etwas, das mir durchaus nicht gefällt, ist die hie und da jetzt noch auftauchende Nei- 
gung, Luther auf allen Gebieten - bis hin zu Fragen der Textkritik und der Textge- 
schichte - für ein unbegrenztes Genie zu halten. Dies hat m. E. auch bei der Gestaltung 
der neuen isländischen Bibel mitgespielt. Luther mag auf religiösem Gebiet ein Genie 



Aus dem Leben der Kirche 377 

gewesen sein; damit ist er aber noch kein Experte in Geschichte oder Textkritik. Ich 
denke hier gerade an seine Position zur Liturgie-Geschichte in der katholischen Kirche 
(man denke an seine Meß-Auffassung). Neuere Untersuchungen kommen ja zu dem 
Schluß, daß er sich damals für seine Übersetzung des NT auf die lateinische Überset- 
zung des Erasmus stützte, weil er selbst nicht genügend Griechisch-Kenntnisse besaß. 
Überdies scheint man gerne zu vergessen, daß sein Text eine kritiklose Übernahme des 
Erasmus-Textes ist. 
Wie erleben Sie das Lutherjahr auf Island? 
Bisher ist wenig geschehen, obgleich zu Beginn des Jahres vom Landesbischof einige 
Feierlichkeiten angekündigt wurden und sich die evangelischen Geistlichen auf ihrer 
Synode durch Vorträge und Beratungen vorbereitet haben. Die eigentliche Feier wird 
erst 1984 stattfinden. 

Gefragt über meine mögliche Teilnahme an der angekündigten Feier, meinte ich als 
Bedingung stellen zu müssen, daß die Behörden der evangelischen Kirche sich vorher 
von Luthers unchristlichen Äußerungen gegen die Juden, die Bauern und den Papst 
distanzieren müßten. Dies geschah bisher nicht; mein diesbezüglicher Beitrag in unse- 
rer Zeitschrift •Merki Krossins" wurde recht unterschiedlich aufgenommen. In etli- 
chen Arbeitskonferenzen setzten wir, die katholische Geistlichkeit, uns mit der Person 
Luthers und seiner Bedeutung für die Geschichte der Kirche Christi auseinander. 
Wie steht es um das Verhältnis der evangelischen Pastoren auf Island zu Luther? 
Bei einigen spüre ich eine starre lutherische Einstellung in dem Sinn, daß sie um jeden 
Preis zu Luther zurück wollen. Sie nehmen Luther dann buchstäblich. Dies führt natür- 
lich ökumenisch nicht weiter, sondern fördert - wenn auch unbewußt - eine Getto- 
Mentalität. 

In letzter Zeit wurden in der evangelischen Kirche neue liturgische Formulare einge- 
führt, die der frühere hiesige evangelische Bischof, ein guter Theologe und Dogmati- 
ker, verfaßt hat. Die Texte sind streng lutherisch; so wurde z. B. aus den Canones alles 
ausgelassen, was mit dem 0/?/ercharakter der Messe zu tun haben könnte. Gegen diese 
Liturgiereform gab es allerdings auch Widerstand. 

Allgemein kann man sagen: Man will zurück zu Luther • nicht so sehr zu seinen 
Buchstaben als vielmehr zu seinem Geist. 
Um noch einmal auf die Frage nach dem Amt zurückzukommen: Nach katholischer 
Überzeugung3 übt das Amt in den lutherischen Kirchen wesentliche Funktionen des Am- 
tes aus, das Jesus Christus seiner Kirche gestiftet hat. Könnten Sie sich vorstellen, daß 
im Laufe der Geschichte ein Amtsverständnis entwickelt wird, das sowohl die katho- 
lische Tradition bewahrt als auch die Anliegen Luthers zu berücksichtigen versucht? 
In der Frage nach dem Amtsverständnis spiegelt sich für mich die Frage nach dem Kir- 
chenverständnis. Hier stellen sich für mich im Grunde dieselben Probleme wie beim 
Verständnis des Verhältnisses von evangelischer Kirche und anderen Kirchen zur ka- 

3 Vgl. Gemeinsame römisch-katholische/evangelisch-lutherische Kommission, Das geistliche 
Amt in der Kirche, Paderborn/Frankfurt 1981; den Grundtext dieser Veröffentlichung erarbeite- 
ten der evangelische Landesbischof H. Dietzfelbinger und die katholischen Bischöfe H. L. Mar- 
tensen und P.-W. Scheele (vgl. Buchbesprechung GuL 55, 1982, 237). 



Aus dem Leben der Kirche 378 

tholischen Kirche. Zu sagen, ein Stück der katholischen Kirche oder der Kirche Christi 
gebe es auch in der evangelischen Kirche - dies zu denken, ist mir fremd. Es ist nicht 
richtig. Im Grunde geht es doch um Realitäten, die sich nicht in Stücke zerlegen lassen. 
Es handelt sich doch letztlich um den Bereich der Gnade - und da gibt es nur Intensität 
und Qualität. So möchte ich sagen, daß man die ganze Offenbarung Christi im Ansatz 
auch in den evangelischen Kirchen antrifft, einen Ansatz von dem, was wir in der katho- 
lischen Kirche in Fülle haben. Wir sollten nie vergessen, daß wir nicht von Quantitäten, 
sondern von Qualitäten und von dynamischen Lebensereignissen sprechen müssen. 
Sie billigen also dem Amt der evangelischen Geistlichen durchaus einen qualitativen, also 
wesentlich vom Laientum verschiedenen Charakter zu? 
Ja, und zwar durchaus auch im Sinne von dem, was wir bei uns unter •Amt" verstehen. 
Man sollte keine Gegensätze konstruieren, sondern alles auf einer Ebene sehen, die al- 
lerdings verschieden intensiv verwirklicht ist. Christus hat gewiß beabsichtigt, daß auf- 
grund seines Heilswirkens die Dynamik des Amtes in einer Hochform in der Kirche 
dargestellt wird und die Amtsträger dergestalt handeln. Zugleich aber ist gewiß, daß in 
sich Vollkommenes in der Geschichte immer nur in gewissen Graden - mehr oder we- 
niger- verwirklicht werden kann. Für mich besteht darin kein Widerspruch, wenn man 
an der Aussage festhält: Das evangelische Amt liegt auf der Linie der Absichten Christi. 
Und so ist es für mich gut vollziehbar, daß durch das evangelische Amt Gnaden Christi 
vermittelt werden. 

Im Bereich des ökumenischen Aufeinanderzugehens könnten Gespräche hier noch 
mehr Klarheit schaffen. Natürlich besteht die Gefahr, daß das eben Gesagte sowohl auf 
katholischer als auch auf evangelischer Seite falsch verstanden wird, und zwar dahinge- 
hend, daß man meint, das evangelische Amt sei authentisch. Zwar ist es in einem gewis- 
sen Sinn authentisch, aber das bedeutet noch nicht, daß es hundertprozentig dasselbe 
Amt ist wie das katholische Amt. 
Wie beantworten Sie persönlich die folgenden Fragen: Kann man das evangelische Amt 
als eine Einsetzung Christi betrachten, das er als Gnadenvermittler gewollt hat? Hat das 
Amt in der evangelischen Kirche nicht wirklich etwas mit einer intentionalen Herkünftig- 
keit von Jesus Christus zu tun? 
Ich beantworte beide Fragen mit Ja, und zwar aus einem Blickwinkel heraus, von dem 
aus nicht quantitative, sondern qualitative Kategorien und Weisen von Intensität das 
Entscheidende sind. Paul Imhof, München 




