AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Zur Situation der katholischen Kirche auf Island

Interview mit Bischof Hinrik Frehen

Sie sind Bischof in Reykjavik; Ihre Diozese ist Island. Man hort viel vom hochstehenden
Ethos der Islinder. Was sagen Sie aus Ihrer Erfahrung dazu?

Die katholische Kirche findet hier sehr viele Ankniipfungspunkte fiir ihre ethischen
Prinzipien; denn alle Isldnder besitzen einen tiefen Sinn fiir Gerechtigkeit, Aufrichtig-
keit, Gastfreundschaft und Hilfsbereitschaft.

Was bei uns wahrscheinlich sehr verschieden ist von Ihrem Heimatland: Es gibt hier
eine im ganzen Volk verbreitete tiefe Ehrfurcht vor dem Leben. Bis vor einigen Jahren
gab es hier nicht einmal die Frage nach der Abtreibung — vielleicht auch deshalb, weil
man sich nicht durch bestimmte Erwartungen eines gewissen Lebensstandards fixieren
lie3. Man gab sich mit wenigem zafrieden; ein Mehr an Laxus zéhlte nicht als Argament
gegen ein Kind. Die Armat war nie so groB3, dal man deswegen zam Mittel der Abtrei-
bung gegriffen hitte; zadem gab es keine Arbeitslosigkeit, und anch unter dieser Riick-
sicht war fiir ein Kind ein erfiilltes Leben zu erwarten. Obwohl in den letzten Jahren
Gesetze beziiglich Abtreibung in Kraft traten — um sie den Gesetzen der anderen nor-
dischen Lander anzapassen —, ist die Ehrfurcht vor dem Leben immer noch sehr, sehr
grof3.

Die Situation der Kirche und der verschiedenen christlichen Bekenntnisse im Norden Eu-
ropas ist das Resultat einer besonderen geschichtlichen Entwicklung. Wie viele Christen
bekennen sich auf Island bewuft zur romisch-katholischen Kirche?

Das kann ich genau sagen. Nach der offiziellen Statistik, die vom Staat erstellt wird —
und zwar jeweils zum 1. Dezember — ist auf Island 0,7 Prozent der Bevilkerung katho-
lisch. Es gibt hier also etwa 1700 Katholiken. Wie iiberall in den Nordischen Léndern,
bilden sie eine kleine Minderheit. Zusammen mit vielen Katholiken aus den Nord-
ischen Léndern hatten wir im letzten Jahr auf Island ein groBes gemeinsames Treffen. !
Aus welchen Personengruppen setzt sich die hiesige Gemeinde zusammen? Stammen sie
aus katholischen Familien, oder sind es zumeist Konvertiten?

Manche sind Konvertiten. Einige davon stammen noch aus der ersten Hochperiode um
das Jahr 1925, so der Nobelpreistrager fiir Literatur Halldér Laxness. Ein weiterer H6-
hepunkt von Konversionen war nach der Ankunft der Amerikaner im letzten Krieg.
Einige islandische Madchen heirateten Amerikaner. Dies war fiir sie ein AnlaB, katho-
lisch za werden. Einige von ihnen leben noch in Keflavik, nahe der amerikanischen Ba-
sis auf Island; viele sind aber in die USA ausgewandert. Nach dem Krieg kamen deut-
sche Schwesternhelferinnen, die meist katholisch heirateten und ihre Kinder katholisch
taufen lieBen.

1 Vgl. H. Holzapfel, Grofie Tage auf Island, in: St.-Ansgar-Jahrbuch 1983, 62-66. P. Imhof,
Nordischer Kongrefl der Katholiken, in: GuL 55 (1982) 376-378.



Aus dem Leben der Kirche 374

Gibt es einen besonderen Grund, warum gerade um 1925 viele auf Island konvertierten?
Die katholische Kirche iibte damals auf Intellektuelle und Kiinstler eine starke Anzie-
hung aus. Dies war — so glaube ich — schon vorher in Ddnemark der Fall. Ich sehe jedoch
keinen besonderen Grund dafiir, nur den, der immer noch gilt: Man betrachtet die ka-
tholische Kirche als Bringerin und Triigerin der islindisch-christlichen Kultur. In der
Reformation gab es einen Riickfall. Das war damals die Uberzeugung vieler Wissen-
schaftler und Kiinstler. Ich erinnere noch einmal an Halldér Laxness. Man sollte auch
Stefdn fra Hvitadal nennen. Damals wirkte die Kirche wie ein Magnet — heute spiiren
nur noch wenige Intellektuelle und Akademiker, daB sie einen solchen Schritt tun soll-
ten. Vor dem Jahr [925 gab es hdchstens 300 Katholiken auf Island.

Vor 87 Jahren kamen Ordensschwestern nach Island, die St.-Josefs-Schwestern.? War-
um?

Die St.-Josefs-Schwestern begannen ihre segensreiche Titigkeit als Krankenschwe-
stern und als Lehrerinnen in Reykjavik und gingen auch in jedem Sommer nach Fask-
ridhsfjordhur, im Osten Islands, weil dort regelmiBig eine groBe Flotte franzdsischer
Fischer ihre Hilfe brauchte. Die Schwestern griindeten auch dort ein kleines Kranken-
haus. Im Jahr vorher kamen auf Dréngen des fritheren apostolischen Priifekten Ber-
nard zwei Priester aus Ddnemark nach Island.

Die St.-Josefs-Schwestern sind auch heutzutage eine sehr angesehene katholische Institu-
tion auf Island. Wie wirkte sich ihre Tétigkeit in Kindergarten, Schule und Krankenhaus
auf Konversionen aus?

Das Studium der Archive zeigt mir, daB 60 Prozent der Konvertiten den ersten Kontakt
mit der katholischen Kirche durch die Schwestern hatten. Alle Katholiken und Nicht-
Katholiken denken mit Freude und Dankbarkeit an das Wirken der Schwestern zuriick.
Aber Gott sei Dank sind sie auch heute noch auf Island titig,

Islinder wirken oft sehr verschlossen. Sie 6ffnen sich nur wenig. — Aber wenn man
krank ist, geht man mehr aus sich heraus. In einer solchen Phase des Lebens wirkten
dann die Schwestern besonders durch ihre Selbstlosigkeit und Nichstenliebe. Der ge-
lebte Glaube der Schwestern in Krankenhaus und Schule gab vielen zu denken.

Konversionen sind schwierig. Viele Islinder scheinen fiir sie unverzichtbare Werte
mit den Lehren der katholischen Kirche nicht in Einklang bringen zu kénnen. Sie schiit-
zen ihre Unabhingigkeit, den Freiraum ihrer Personlichkeit, Demokratie und Eigen-
standigkeit. Hier gilt es auf katholischer Seite, MiBverstindnisse abzubauen.

Die Geschichte der katholischen Kirche auf Island wurde durch den gewaltsamen Tod
des Bischofs Jon Arason im Jahre 1550 unterbrochen. Fiir die Reformation bestand in Is-
land urspriinglich wenig Interesse. Wie sehen die Katholiken, wie sehen die Protestanten
dieses geschichtlich bedeutsame Ereignis der Totung Jon Arasons durch Soldaten des
Ddinenkénigs ChristianIIl.?

Wie ich schon sagte, ist vor allem bei den Intellektuellen die Uberzeugung verbreitet,
daB die Reformation fiir das geistliche, kulturelle und auch Skonomische Leben auf Is-
land einen schweren Riickschlag brachte. Der Dinenkonig fiihrte die Reformation ge-
gen den Willen der Isldnder ein.

2 P. Imhof, Sie wollten Aussitzige pflegen, in: Informationen zur katholischen Kirche in den
nordischen Lindern, Ansgar-Werk des Bistums Osnabriick 1/1983, 9f.



Aus dem Leben der Kirche 375

In Island blieben sehr viele katholische Briuche lange bestehen; erst spit und dann
nur selten kam es zu Ikonoklasmus (Bilderstiirmerei). Im Norden gab es eine Marien-
wallfahrt (die Statue ist wahrscheinlich die Madonna, die jetzt im katholischen Dom in
Reykjavik steht), und im Siiden gab es eine Heilig-Kreuz-Wallfahrt.

Wie jetzt die Protestanten iiber damals denken, weif3 ich — ehrlich gesagt — nicht ge-
nau. Ich bekomme &fters den Eindruck, es wiareihnen am liebsten, wir wiirden der Auf-
fassung zustimmen, es habe gar keinen Bruch gegeben und die evangelischen Bischéfe
seien die rechtmiBigen Nachfolger der katholischen Bischofe des Mittelalters. Dies
wird auf fast jeder evangelischen Priestersynode wenigstens insinuiert. Ich weil wirk-
lich nicht, ob sie davon iiberzeugt sind, daB es keinen Bruch gegeben habe und die Re-
formation nur eine Reform gewesen sei. Wie in manchen anderen Punkten, so gibt es
auch hier keine Ubereinstimmung.

Konnte diese Uberzeugung nicht etwas sein, woran man auch positiv ankniipfen kénnte?
Ist es nicht vielleicht ein Zeichen eines grofien Interesses auf evangelischer Seite, die Iden-
titiit und prinzipielle Selbigkeit der mittelalterlichen mit der heutigen Kirche herauszustel-
len? Vielleicht bieten sich hier Briicken fiir ein gemeinsames Amisverstindnis?
Spontan fallt mir dazu als erstes folgende Konsequenz ein: Wenn es eine Identitat zwi-
schen der mittelalterlichen katholischen Kirche und der jetzigen Staatskirche gibe,
konnten wir, als katholische Glaubensboten, nach Hause gehen; es gébe keinen wirkli-
chen Grund mebhr fiir uns, als eigene Kirche hierzusein.

Meine Absicht war es immer, offen und kumenisch zu arbeiten — nach dem Auftrag,
den uns nicht zuletzt das Zweite Vatikanische Konzil gegeben hat. Aber ich kann der
Auffassung der evangelischen Geistlichen keinesfalls zustimmen, da namlich die
evangelischen Bischofe die rechtméBigen Nachfolger der katholischen Bischdfe des
Mittelalters seien. Ich sehe den Skumenischen Ansatz lieber anderswo: in dem Gedan-
ken, daB das faktische Amt der evangelischen Geistlichen und dessen Ausiibung einen
Ansatz des von Christus gewollten Amtes zur Verkiindigung und zur Gnadenvermitt-
lung in sich trigt. Diese Position vertrete ich bei 6kumenischen Uberlegungen und Be-
ratungen.

Wie in der Frage iiber die Kirche (Wo gibt es die vom Herrn beabsichtigte und gestif-
tete Kirche?) habe ich eine Abneigung gegen quantitative Kategorien, wenn damit zum
Ausdruck gebracht werden soll: Die Kirche ist nur da und hier ganz und v6llig; oder: Es
gibt Teilkirchen, die alle zusammen die Kirche Christi darstellen; oder: Wenn die Kir-
che Christi schon véllig in der katholischen Kirche da ist, schlieft das nicht aus, daB sie
teilweise, in Bruchstiicken auch in anderen Gemeinschaften anwesend ist usw.

Solche Darstellungen schrecken mich ab, und ich zégere daher 6fters, mich iiber das
Verhiiltnis der verschiedenen Kirchen zu du8ern. Die Werte, die in unserer Verbindung
mit Gott liegen — die Kirche Christi soll sie vorlegen und vorleben —, sind keine meBba-
ren GroBen, nicht teilbar usw. Man sollte eher in Kategorien der Intensitit, der Qualitat
usw. denken und sprechen und sich dabei immer vor Augen halten, daB die Formulie-
rungen, die Ausdriicke, die Bilder jene ,,gottlichen” Werte in jedem Falle nur analog
darstellen.

So méchte ich auch gerne verstanden wissen, was ich vorhin sagte: Im faktischen Amt
der evangelischen Geistlichen kann recht gut ein Ansatz des von Christus gewollten
Anmtes gesehen werden. Man entsinne sich, wie das Zweite Vatikanum iiber die Bezie-



Aus dem Leben der Kirche 376

hung der nicht-katholischen Kirchengemeinschaften zur Offenbarung Christi sprach ...
Meinen Sie, daf3 ein intensiver und regelmiifiiger theologischer Dialog mit den evangeli-
schen Pastoren sinnvoll wire? Sehen Sie im Moment eine Chance fiir den 6kumenischen
Fortschritt durch solche Gespriche?

Ja; davon bin ich fest iiberzeugt. Schon deswegen, weil es manche evangelische Geistli-
che gibt, die sagen, es sei Zeit, gemeinsam gegen Atheismus und Agnostizismus die
Botschaft Jesu Christi klar und verstehbar zu verkiinden.

Verfigt die katholische Kirche auf Island iiber geniigend ausgebildete Theologen, die auf
breiter Basis das dkumenische Gespriich voranbringen kénnten? Oder bescheidener:
Gibrt es geniigend Katholiken, die zu Vortriigen und Diskussionen in evangelischen Ge-
meinden bzw. zu personlichen Gesprichen mit evangelischen Christen bereit sind?

Es gibt im Grunde zuwenig Kontakte. Einige evangelische Pastoren haben ein groBBes
Interesse am Dialog. Sie sind offen und objektiv. Gespriiche im eigentlichen Sinn des
theologischen Dialogs finden jedoch nicht statt. Im Grunde haben wir nicht geniigend
qualifizierte Priester. Dazu kommt das Sprachproblem. Mein Beauftragter fiir 6knme-
nische Kontakte ist Pater Jan Habets aus Stykkisholm, der sich mit einigen Leuten mehr
oder minder regelméBig trifft, um das eine oder andere gemeinsam Skumenisch zu ge-
stalten; so gab es z.B. im Rundfunk eine entsprechende Sendung.

Woran denken Sie unmittelbar, wenn man Ihnen Unterstiitzung aus Deutschland anbéte?
Uns wire es sehr recht, wenn wir wichtige Publikationen aus Deutschland zur Verfii-
gung hétten. Wir miiBten dann nur selbst aufgeschlossen sein und uns nicht abschlieBen
gegen das, was man ,,0kumenische Gesinnung* oder ,,Okumenismus* nennt. Das mei-
ste, was man in Dentschland im Moment fiir uns tun kann, besteht darin, uns theologi-
sche Literatur zugénglich zu machen, so daB wir in §kumenischen Fragen auf den neue-
sten Stand der Wissenschaft kommen.

Bei uns macht sich der Generationsunterschied bei den Priestern bemerkbar. Die iil-
teren Priester waren nicht sehr aufgeschlossen fiir Okumene und konnten es kanm sein;
sie wurden durch die Unruhe in der holléindischen Kirche, die nicht znletzt auch durch
die vielen Kontakte mit Nicht-Katholiken hervorgerufen wurde, abgeschreckt. Meine
Seminaristen studieren zum Teil in Deutschland; sie sind sehr aufgeschlossen und gut
informiert.

Es gibt sicherlich noch einige Schwierigkeiten zwischen Katholiken und Protestanten, um
zu einem lehrmdfigen Konsens zu kommen. Viele Probleme damals und heute lassen sich
jedoch im vordogmatischen Raum festmachen. Dies wuflte auch Luther.

Bei Luther miBféllt mir vor allem seine wachsende einseitig-polemische Einstellung,
durch die Wesentliches seiner Reformgesinnung iiberdeckt wurde. Er konzentrierte
sich allméhlich auf Auswiichse, die er mit der Lehre und dem Leben der katholischen
Kirche identifizierte. Ich zweifle nicht an seinen anfinglichen guten Absichten. In sei-
nen ersten Jahren brachten es auch die Umstéinde mit sich, daB Luther vor allem gegen
Ubertreibungen und MiBstinde ankéimpfte, die fiir ihn schlieBlich zum Wesentlichen
der katholischen Lehre und des katholischen Lebens geworden sind.

Etwas, das mir durchaus nicht gefillt, ist die hie und da jetzt noch auftauchende Nei-
gung, Luther auf allen Gebieten — bis hin zu Fragen der Textkritik und der Textge-
schichte — fiir ein unbegrenztes Genie zn halten. Dies hat m. E. auch bei der Gestaltung
der neuen isldndischen Bibel mitgespielt. Luther mag auf religisem Gebiet ein Genie



Aus dem Leben der Kirche 377

gewesen sein; damit ist er aber noch kein Experte in Geschichte oder Textkritik. Ich
denke hier gerade an seine Position zur Liturgie-Geschichte in der katholischen Kirche
(man denke an seine MeB- Auffassung). Neuere Untersuchungen kommen ja zn dem
SchluB, daB er sich damals fiir seine Ubersetzung des NT auf die lateinische Uberset-
zung des Erasmus stiitzte, weil er selbst nicht geniigend Griechisch-Kenntnisse besaf3.
Uberdies scheint man gerne zu vergessen, daB sein Text eine kritiklose Ubernahme des
Erasmus-Textes ist.

Wie erleben Sie das Lutherjahr auf Island?

Bisher ist wenig geschehen, obgleich zu Beginn des Jahres vom Landesbischof einige
Feierlichkeiten angekiindigt wurden und sich die evangelischen Geistlichen auf ihrer
Synode durch Vortrige und Beratungen vorbereitet haben. Die eigentliche Feier wird
erst 1984 stattfinden.

Gefragt iiber meine mégliche Teilnahme an der angekiindigten Feier, meinte ich als
Bedingung stellen za miissen, daf die Behorden der evangelischen Kirche sich vorher
von Luthers unchristlichen AuBerungen gegen die Juden, die Bauern und den Papst
distanzieren miiften. Dies geschah bisher nicht; mein diesbeziiglicher Beitrag in unse-
rer Zeitschrift ,,Merki Krossins*“ warde recht unterschiedlich aufgenommen. In etli-
chen Arbeitskonferenzen setzten wir, die katholische Geistlichkeit, uns mit der Person
Luthers und seiner Bedeuatnng fiir die Geschichte der Kirche Christi auseinander.

Wie steht es um das Verhiltnis der evangelischen Pastoren auf Island zu Luther?

Bei einigen spiire ich eine starre lutherische Einstellung in dem Sinn, daf} sie um jeden
Preis zu Luther zuriick wollen. Sie nehmen Luther dann buchstéblich. Dies fiihrt natiir-
lich 6kumenisch nicht weiter, sondern fordert — wenn auch unbewuft — eine Getto-
Mentalitit.

In letzter Zeit wurden in der evangelischen Kirche neue liturgische Formulare einge-
fiihrt, die der friihere hiesige evangelische Bischof, ein guter Theologe und Dogmati-
ker, verfalt hat. Die Texte sind streng lutherisch; so wurde z. B. aus den Canones alles
ausgelassen, was mit dem Opfercharakter der Messe zu tun haben kénnte. Gegen diese
Liturgiereform gab es allerdings auch Widerstand.

Allgemein kann man sagen: Man will zuriick zu Luther — nicht so sehr zu seinen
Buchstaben als vielmehr zu seinem Geist.

Um noch einmal auf die Frage nach dem Amt zuriickzukommen: Nach katholischer
Uberzeugung? iibt das Amt in den lutherischen Kirchen wesentliche Funktionen des Am-
tes aus, das Jesus Christus seiner Kirche gestiftet hat. Konnten Sie sich vorstellen, daf3
im Laufe der Geschichte ein Amisverstindnis entwickelt wird, das sowohl die katho-
lische Tradition bewahrt als auch die Anliegen Luthers zu beriicksichtigen versucht?

In der Frage nach dem Amtsverstidndnis spiegelt sich fir mich die Frage nach dem Kir-
chenverstindnis. Hier stellen sich fiir mich im Grunde dieselben Probleme wie beim
Verstindnis des Verhiltnisses von evangelischer Kirche und anderen Kirchen zur ka-

3 Vgl. Gemeinsame rémisch-katholische/evangelisch-lutherische Kommission, Das geistliche
Amt in der Kirche, Paderborn/Frankfurt 1981; den Grundtext dieser Verdffentlichung erarbeite-
ten der evangelische Landesbischof H. Dietzfelbinger und die katholischen Bischéfe H. L. Mar-
tensen und P.-W. Scheele (vgl. Buchbesprechung GuL 55, 1982, 237).



Aus dem Leben der Kirche 378

tholischen Kirche. Zu sagen, ein Stiick der katholischen Kirche oder der Kirche Christi
gebe es auch in der evangelischen Kirche — dies zu denken, ist mir fremd. Es ist nicht
richtig. Im Grunde geht es doch um Realitéten, die sich nicht in Stiicke zerlegen lassen.
Es handelt sich doch letztlich um den Bereich der Gnade — und da gibt es nur Intensitit
und Qualitit. So mochte ich sagen, da8 man die ganze Offenbarung Christi im Ansatz
auch in den evangelischen Kirchen antrifft, einen Ansatz von dem, was wir in der katho-
lischen Kirche in Fiille haben. Wir sollten nie vergessen, dal wir nicht von Quantitiiten,
sondern von Qualitdten und von dynamischen Lebensereignissen sprechen miissen.
Sie billigen also dem Amt der evangelischen Geistlichen durchaus einen qualitativen, also
wesentlich vom Laientum verschiedenen Charakter zu?

Ja, und zwar durchaus auch im Sinne von dem, was wir bei uns unter ,,Amt‘ verstehen.
Man sollte keine Gegensétze konstruieren, sondern alles auf einer Ebene sehen, die al-
lerdings verschieden intensiv verwirklicht ist. Christus hat gewiB beabsichtigt, daB auf-
grund seines Heilswirkens die Dynamik des Amtes in einer Hochform in der Kirche
dargestellt wird und die Amtstrager dergestalt handeln. Zugleich aber ist gewiB, daB in
sich Vollkommenes in der Geschichte immer nur in gewissen Graden — mehr oder we-
niger — verwirklicht werden kann. Fiir mich besteht darin kein Widerspruch, wenn man
an der Aussage festhalt: Das evangelische Amt liegt auf der Linie der Absichten Christi.
Und soist es fiir mich gut vollzichbar, daB durch das evangelische Amt Gnaden Christi
vermittelt werden.

Im Bereich des 6kumenischen Aufeinanderzugehens kdnnten Gespriche hier noch
mehr Klarheit schaffen. Natiirlich besteht die Gefahr, daB das eben Gesagte sowohl auf
katholischer als auch auf evangelischer Seite falsch verstanden wird, und zwar dahinge-
hend, daB man meint, das evangelische Amt sei authentisch. Zwar ist es in einem gewis-
sen Sinn authentisch, aber das bedeutet noch nicht, da8 es hundertprozentig dasselbe
Amt ist wie das katholische Amt.

Wie beantworten Sie persénlich die folgenden Fragen: Kann man das evangelische Amt
als eine Einsetzung Christi betrachten, das er als Gnadenvermittler gewollt hat? Hat das
Amt in der evangelischen Kirche nicht wirklich etwas mit einer intentionalen Herkiinftig-
keit von Jesus Christus zu tun?

Ich beantworte beide Fragen mit Ja, und zwar aus einem Blickwinkel heraus, von dem
aus nicht quantitative, sondern qualitative Kategorien und Weisen von Intensitit das
Entscheidende sind. Paul Imhof, Miinchen





