
Literaturbericht 386 

ren ... nur ich selbst bin nicht verantwortlich; ich allein bin Objekt - ich habe eine De- 
pression, der Arzt hat es bestätigt ..."4 

Nein, so geht es nicht! Entscheide dich für den Weg ins Freie, nicht für den Holzweg. 
Du selbst bist aufgerufen ... Gib Antwort auf die Widerstände und die Hindernisse dei- 
nes Lebens, reife, versteck dich nicht im Gestrüpp deiner Wünsche, deiner Ängste, 
wenn die innere Gärtner-Stimme dich zur Rodung ruft. 

Wann ereignet sich Wende?5 Vielleicht durch Stillehalten in der Verzweiflung - 
wenn Spannung und Erschöpfung, wenn Leiden einen Höhepunkt erreichen - wenn 
•Leistungsüberhang" an Selbstblockierung in die Wendekrise fällt- wenn Ohnmacht 
sich erbricht - wenn Selbstunwert sich selber und den anderen nicht nichtet durch De- 
struktion - wenn das Böse als Loch des Seins nicht verschlingend Übermacht gewinnt - 
wenn eine Brücke dämmert im Hinüber-Jenseits - wenn der Zugriff auf den Stein sich 
lockert und der Nachgriff sich von selbst verwehrt... wenn unvermutet Flügel wachsen, 
enthebend-geistgewirkter Atemstrom zum Überstieg der •Neuen Schöpfung" (Kol 
1,13; 2 Kor 5,17) ermächtigt, wenn kreativer Anhauch, Anspruch (Zephir) •Psyche"6 

hinüberweht ins Land der Freiheit, wo Fülle wartet in der Wir-Gemeinschaft Gottes: 
Bedingung dafür ist das dauerhafte Wachsen, Reifen - Psyche muß durch Krisen des 

naiven Selbsterlebens schreiten, suchend auf dem Weg zum begnadet göttlichen Selbst 
(Eph 4,13-15). 

Adolf Heimler, Benediktbeuern 

4 Vgl. dazu Johanna Herzog-Dürck, Probleme menschlicher Reifung, Stuttgart 1969; Johanna 
Herzog-Dürck, Lebenskrise und Selbstfindung, Freiburg 1978. 
5 Vgl. Adolf Heimler, Selbsterfahrung und Glaube, a.a.O., 33f. 
6 Vgl. dazu Amor und Psyche, 4. Buch, in: Apuleius, Der goldene Esel, München 1961. 

LITERATURBERICHT 

Zwischen Psychologie und Religion 

Neue Bücher zum Thema: spirituelle Erfahrung 

Immer noch gibt es ein Defizit an christlicher Erfahrung, das weder von Praxis noch von 
Theorie schon ausgefüllt ist. Zwar ist es im katholischen Raum nicht so stark, wie es z. B. 
W. H. Ritter für die evangelische Kirche aufzeigt1; er zitiert Rudolf Bultmann: •Wir 
können nur an Gott glauben trotz Erfahrung", oder Hans Conzelmann: •Diese Mittei- 
lung (Gottes) ist nicht erlebbar, sondern kann nur gehört und geglaubt werden", oder 
Paul Althaus: •Die Rechtfertigung wird nicht erlebt, sondern geglaubt." 

1 Offenbarung ohne Erfahrung? Fundamentaltheologische Reflexionen, in: Materialdienst des 
Konfessionskundlichen Instituts Bensheim 32 (1981) 55-60; Theologie und Erfahrung, in: Una 
Sancta 35 (1980) 161-175. 



Literaturbericht 387 

Die Wende zur Erfahrung ist an vielen Orten spürbar. Man überdenkt die Rolle des 
Erfahrens und praktiziert Meditation oder Ähnliches. Man nimmt immer deutlicher 
Paul Tillichs korrelative Methode der Theologie2 zur Kenntnis. Gerhard Ebeling hat 
via Worttheologie und Martin Luther3 das Element der Erfahrung in der evangelischen 
Theologie wieder hoffähig gemacht. Auf katholischer Seite scheint mir Edward Schille- 
beeckx4 das Reifste zur Glaubenserfahrung geschrieben zu haben, und der große Ent- 
wurf von Yves Congar über den Heiligen Geist5 bietet Raum für eine entsprechende 
Theologie. Wahrscheinlich wird sich diese um zwei Pole gruppieren: um dasjenige, was 
besonders in der charismatischen Erneuerung an Singen, Spontaneität, Begeisterung 
gepflegt wird; und um dasjenige, was die meditativen Bemühungen an Stille, Einsam- 
keit und Schweigen einbringen. 

Doch das Grund-Defizit ist wohl noch nicht zur Genüge gesehen, geschweige denn 
beseitigt worden. Ein von prominenten Pastoraltheologen herausgegebener Themen- 
band: Praktische Theologie heute6, hat vor einiger Zeit • im Streben nach Vollständig- 
keit - vieles über Themen wie Gesellschaft, Praxis usw. gesagt, hat die Humanwissen- 
schaften von Psychologie oder Psychotherapie gestreift, es aber nicht für wichtig gefun- 
den, über •religiöse Erfahrung" oder •Gebet" sich zu äußern. Der vor kurzem veröf- 
fentlichte thematische Sammelband der Ruhruniversität: Lebenserfahrung und Glau- 
ben1, klagt mit Recht, daß •der Ruf nach Erfahrung ... bisweilen indes auch eskapisti- 
sche (also der Wirklichkeit entfliehende) Züge" trägt, und daß •die perfekte Rationali- 
sierung aller Lebens- und Denkbereiche mittlerweile eine irrationale Zentrifugalität' 
bewirkt" habe. Doch der Grund dafür liegt eben auch in der Distanz, die sowohl theo- 
logische Gelehrsamkeit wie institutionelle Leitung der Thematik •Erfahrung" gegen- 
über einhalten. So ist es bei dem erwähnten Sammelband auffällig, daß er zwar gute 
Beiträge über •Religiöses Erleben und Erfahrung Gottes" (G. Langemeyer), über 
•Das Gebet- Schule des Glaubens und Schule des Lebens im Judentum" (R. Schaeff- 
ler), über die Religiosität der Jugend (G. Kaufmann) bringt, daß aber weder die Ex- 
egese noch die Psychologie sich zur Mitarbeit bereit gefunden zu haben scheinen. 

Dabei ist das Material überreich. Der XI. Band der vom Institutum Donnerianum 
(Abo, Finnland) herausgegebenen Reihe trägt den Namen •Religious Ecstasy"8. Die 
zwanzig Beiträge berichten über psychologische wie völkerkundliche Untersuchungen 
der religiösen Erfahrung. Dabei kommt nicht nur das von den Schamanen gepflegte ex- 
statische (aus sich heraustretende) Erleben, sondern auch die enstatische (in sich ge- 
hende, still-ruhig werdende) Erfahrung zu Wort. Hans Hof ist mit seinem Beitrag •Ec- 

2 Vgl. W. Hartmann, Die Methode der Korrelation von philosophischen Fragen und theologischen 
Antworten bei Paul Johannes Tillich, Dissertation, Göttingen 1954. 
3 Vgl. Die Klage über das Erfahrungsdefizit in der Theologie als Frage nach ihrer Sache, in: Wort 
und Glaube III, Tübingen 1975, 3-28. 
4 Einleitung zu Christus und die Christen, Freiburg 1977; Erfahrung und Glaube, in: Christlicher 
Glaube in moderner Gesellschaft XXV, Freiburg 1980, 73-116. 
5 Der Heilige Geist, Freiburg 1982. Besprechung folgt später. 
6 Hrsg. von F. Klostermann u. R. Zerfaß, München/Mainz 1974. 
7 Hrsg. von Gisbert Kaufmann. Düsseldorf, Patmos 1983. 164 S., geb., DM 24,-. 
8 Hrsg. von Nils G. Holm. Stockholm, Almqvist & Wiksell International 1982. 306 S., Paperb., 
SKr 103,50. 



Literaturbericht 388 

stasy and Mysticism"9 hierfür ein prominenter Autor. Allerdings bewegen sich so gut 
wie alle Beiträge im Bereich der reinen Empirie, die das Religiöse auf Psychologie und 
Soziologie zu reduzieren scheint. Aber gerade das könnte für das christliche Nachden- 
ken wichtig sein; sowohl negativ abgrenzend - was nämlich an sogenannter religiöser 
Erfahrung nun doch nur psychologisch zu erklärendes, weit-immanentes Gefühl sei; 
wie auch positiv aufbauend - wie nämlich die Erfahrung, auch die welt-immanent-psy- 
chologische, einzubringen sei in die Glaubenserfahrung, in die Gottesbegegnung. 

Mehr an Auseinandersetzung leistet das Archiv für Religionspsychologie, dessen 
fünfzehnter Band10 vorliegt. K. Krenn analysiert die Erfahrungstheologie innerhalb der 
Antrittsenzyklika Papst Johannes Pauls II.: Er •möchte dem Menschen die Erfah- 
rungsdimension einer unverlierbaren Identität aufschließen, die das unüberbietbare 
und unbedingte Menschsein ist": •Der Primat der Person vor den Dingen, der Primat 
des Geistes vor der Materie, der Primat der Ethik vor der Technik." Th. Baumann weist 
nach, daß man die Mystik des Johannes vom Kreuz und mehr noch die der Teresa von 
Avila nicht rein •geistig" oder •sinnes- und bild-leer" deuten dürfe; ihre christlichen 
Erfahrungen sind subtiler, als daß sie mit dem Schema Geist-Materie, Leere-Bild, Un- 
gegenständlichkeit-Gegenständlichkeit zu greifen sind. Der Grundansatz des Archivs 
ist allerdings an den empirischen Methoden orientiert, die K. Girgensohn und W. 
Gruehn entwickelt haben; das heißt: Viel verläßliches Material wird angeboten - so wie 
besonders in dem wichtigen Beitrag von K. Thomas •Psychomutation. Jugendsekten 
als Gefahr für die Gesundheit". Doch diese eher statistisch-empirische Methode läßt 
wenig Raum für kühne Vorstöße in Neuland oder mutige Konfrontationen mit Gegen- 
wartsfragen. 

Eines dieser Probleme ist die materielle Bedingtheit der geistigen Erfahrung. In der 
lehrreichen Zusammenstellung aus den Schriften Aldous Huxleys wird dies deutlich: 
Moksha. Auf der Suche nach der Wunderdroge11. Der Bruder des ehemaligen Gene- 
raldirektors der UNESCO ist keinesfalls verantwortungslos oder leichtsinnig. Aber er 
empfiehlt - aus theoretischer und praktischer Einsicht - •ein bis zwei Halluzinogensit- 
zungen pro Jahr als seelisch-geistige Hygiene, um so jeweils die ideologische Ver- 
schmutzung, der der Mensch in der heutigen Welt mit ihrer Aggressivität, ihrem Kult 
des Narzißmus und ihren sogenannten Sachzwängen ausgesetzt ist, abzuwaschen. Diese 
Sitzungen hätten die Funktion der Feste und Riten in primitiven Religionen, die ja auf 
die periodische Auslöschung der Zeit, der Geschichte und auf eine Regeneration des 
Seins abzielen". Das meint: jährliche Exerzitien, geistliche Übungen, in denen die Er- 
fahrungen mittels bewußtseinserweiternder Drogen herbeizurufen sind. Solche 
Erfahrungen gleichen aufs Haar denen, über die Meditation und Mystik berichten: 
•visuelle Intensivierung, Ruhe der Vedanta, philosophisches Erleben der 
Übereinstimmung ..." O. Sahlberg kommentiert: •Huxley begriff seine halluzinatori- 
schen Erlebnisse als echte religiöse Erfahrung. Er verweist auf Meister Eckhart und 

9 Vgl. sein Buch Scintilla animae. Eine Studie zu einem Grundbegriff in Meister Eckharts Philoso- 
phie mit besonderer Berücksichtigung der Verhältnisse der eckhartischen Philosophie in neuplatoni- 
scher und thomistischer Akzentuierung, Lund 1952. 
10 Hrsg. von Wilhelm Keilbach u. Kurt Krenn. Göttingen, Vandenhoeck & Rupprecht 1982. 
319 S., Paperb. 
11 Hrsg. von M. Horowitz u. C. Palmer, München 1983. 



Literaturbericht 389 

Thomas von Aquin, auf das Tibetanische Totenbuch, den Zen-Buddhismus, auf 
Wordsworth und Blake." Solange man bei der •Erfahrung" in sich stehen bleibt, ohne 
die existentielle Entschiedenheit, die sie trägt, und ohne das in der christlichen Tradi- 
tion wichtige Fruchtbringen einzubeziehen, scheint kein grundsätzlicher Unterschied 
zwischen Drogen-Erlebnis und klassischer christlicher oder nicht-christlicher Mystik 
aufgezeigt werden zu können. 

Das kann man z.B. auch an einem Gedicht Timothy Learys12, des oftmals steckbrief- 
lich gesuchten Drogenpredigers, ablesen: 

Traumhaftes 
Zurückweichen 

verschwommener 
Schatten 

Alle Dinge und alle Formen 
treiben langsam 
in schimmernden Netzen 
Hier dauert das Wesentliche 
Hier ist der Ursprung 
der zahllosen Formen 
Und alles Geformte kehrt dorthin zurück 
zur Formlosigkeit seines Anfangs. 

In ähnlicher Weise muß man bei Versen von Bhagwan Shree Reijneesh13 fragen, welche 
Erfahrungswelt dieser aus Indien exilierte Guru, der besonders eine Schicht der deut- 
schen Intelligenz anzog, anspricht: 

Das Dasein ist, um dazusein. 
Das Leben ebenso. 
Es hat keinen Sinn außer seiner selbst. 
Lege deshalb niemals einen Sinn hinein; 
sonst wirst du es als sinnlos empfinden. 
Es ist nicht sinnlos und kann es nicht sein; 
weil es überhaupt nichts mit Sinn zu tun hat. 
Das Dasein ist einfach da. 
Und das Leben ebenso. 
Es zielt auf nichts ab 
Und es kennt keinen Zweck. 
Oh! Fühl es! 
Hier und jetzt. 

Diese Art von Erfahrung, wo Droge oder Gott gleichgültig werden, wird durch den 
ehemaligen Wiener Theologieprofessor Hubertus Mynarek als Neue Religiosität der 
Gegenwart verkündet. Er nennt seine Veröffentlichung Religiös ohne Gott?14 Der do- 
kumentarisch aufgemachte Band ist leicht als naiver Rechtfertigungsversuch des eige- 
nen Kirchenaustritts zu entlarven. Die 1922 Personen, die auf Mynareks viertausend- 
12 Psychedelische Gedichte nach dem Tao-te-King, Bern 1975. 
13 Was ist Meditation? Margarethenried o.J. 
14 Düsseldorf 1983; vgl. auch sein Vorwort in: Karl-Wilhelm Schneider, Jenseits von Kirche und 
Konvention. Eine Untersuchung neuer spiritueller Bewegungen, Husum 1981, I•III. 



Literaturbericht 390 

und dann weiter vervielfältigten - Fragebogen antworteten, sind alles andere als re- 
präsentativ. Bei den Älteren scheinen ehemalige Nazi- und Rasse-Begeisterte zu über- 
wiegen, die unbewältigte Kindheitserinnerungen mit sich tragen: •Bis dahin war ich 
evangelisch-pietistisch ins Netz der ,Menschenfischer' geraten. Durch das Werk .Erlö- 
sung von Jesu Christo' von Mathilde Ludendorff wurde ich entfesselt... Der persönliche 
Gott war das Schreckgespenst meiner Kindheit, das aus der Bibel kam." Von den Jün- 
gern stammt ein Großteil aus der •Scientology-Bewegung", aus der Anhängerschaft 
Shree Reijneesh Bhagwans und ähnlichen Gruppierungen: •Ich bin Gott in Gott. Wei- 
tere Erfahrungsstufen: Du bist Gott - all dies ist Gott. Die Transzendentale Meditation 
befähigt jeden Menschen, dieses Wissen zu erfahren und auszudrücken." Mynarek hat 
es versäumt, die Beantwortung seiner Fragebögen nach Herkunft und Gewichtung auf- 
zuschlüsseln. Und wenn er selbst behauptet: •Im vorliegenden Buch wird nicht die 
Wahrheitsfrage im philosophischen, ontologischen, erkenntnistheoretischen und -kri- 
tischen Sinn gestellt", muß man nur die Seite umschlagen, um recht massive •philoso- 
phische, ontologische usw." Urteile zu hören: •Eine neue Religiosität schickt sich an, 
den Staub von Jahrtausenden abzuschütteln, befreit sich von konfessioneller Enge ..." 

Das Buch dokumentiert aber eine bestimmte Tendenz: Der Erfahrungsbereich von 
Weite, von Einheit, von Unendlichkeit wird als eigentliche •Religiosität" hingestellt - 
ganz gleich, ob die Erfahrung durch Drogen, durch meditatives Training oder sonstwie 
hervorgerufen wird. Die psychologische Bewußtseinserweiterung scheint zur •neuen 
Religiosität" aufzusteigen. 

Wie man verantwortungsbewußt umgehen müßte mit solchen •vor-" oder •inner-re- 
ligiösen" Erfahrungen, zeigt die Festschrift für Hans Bender, Spektrum der Parapsy- 
chologie15. U. Timm stellt ein •kritisches Resümee" zusammen: •Was wissen wir wirk- 
lich über Psi-Phänomene?" Er definiert diese als •Wechselwirkungen psychischer Sy- 
steme (also beseelter Wesen) untereinander oder mit physischen Systemen (mit der un- 
beseelten Natur), die ohne physikalische Vermittlung über beliebige räumliche und 
zeitliche Distanzen hinweg aufzutreten scheinen". Es handelt sich um Hellsehen, Tele- 
pathie und um Telekinese (entfernte Gegenstände bewegen sich ohne feststellbaren 
physikalischen Grund). Solche Phänomene werden oft mit Religiösem verwechselt. 
Doch dieser Sammelband vermeidet entsprechende Grenzüberschreitungen und analy- 
siert nüchtern: Es sind natürliche, wenn auch (noch?) nicht erklärbare Tatsachen. Ein 
anderer Aufsatz stellt z.B. die •Astrologie auf den Prüfstand". Anhand der statisti- 
schen Forschungen M. Gauquelins (1957-1981) läßt sich ein Zusammenhang zwischen 
menschlicher Veranlagung und der Konstellation der Himmelskörper feststellen. Doch 
dazu gilt: •Die Treffsicherheit von individuellen Horoskopdeutungen ... dürfte wohl 
nur wenig über dem Zufall liegen." Mit anderen Worten: Was in Zeitschriften, im Fern- 
sehen, in astrologischen Beratungen usw. als persönliches Horoskop angeboten wird, 
ist meist restlos Unsinn - wenn nichts Schlimmeres dazu zu sagen ist. Auch das Ta- 
schenbuch von H. C. Berendt, Telepathie und Hellsehen. Was wissen wir darüber?16, 
hütet sich - wenn auch nicht so sorgfältig - vor Grenzüberschreitungen. 

15 Hrsg. von Eberhard Bauer u. Walter von Lucadou. Freiburg, Aurum Verlag 1983.253 S., kart 
DM 38,-. 
16 Freiburg/Basel/Wien, Herder 1983. 157 S., kart., DM 7,90. 



Literaturbericht 391 

Unsere Frage an solche und andere Erfahrungen und •Bewußtseinsphänomene" ist 
eine doppelte: eine vorangehende nach Wahrheit, Irrtum, Betrug, ideologischer Deu- 
tung • und dann die eigentliche: Ist damit schon der Bereich des Religiösen im christli- 
chen Sinn erreicht? Die Religionspsychologie von Hjalmar Sunden17 kann wichtige 
Hinweise zur Antwort geben. Der schwedische Forscher wurde bekannt durch die 
Übertragung der •Rollenpsychologie" auf die Religionspsychologie18. Rolle ist nach 
M. Rocheblave-Spenle •ein Verhaltensmodell, das zu einer bestimmten Position hin- 
leitet, die der einzelne einnimmt in einem interaktioneilen Ensemble'', also in einer sich 
austauschenden und beeinflussenden Gemeinschaft. Was an Gotteserfahrung ist also 
rollenbedingt? Mit anderen Worten: Was stammt aus dem kulturellen System, aus der 
vorangegangenen Lebensgeschichte, aus der meditativen Methodik usw.? Sunden zeigt 
überzeugend, daß man auch die •mystische Erfahrung" nicht loslösen darf von den kul- 
turellen, konfessionellen, religiösen Vorgaben. Die •Rolle" beeinflußt auch letzte und 
tiefste Erfahrungen. Das gilt natürlich auch für die christliche Mystik. - Aber deren 
große Vertreter wissen, daß nicht die Erfahrung in sich alleine schlechthin Höhepunkt 
der Begegnung mit Gott ist, und daß sie auch nicht als alleiniges, unanfechtbares Krite- 
rium für die Echtheit der Gottesbegegnung aufgestellt werden darf. 

Ein Zitat mag einen Einblick in die Methoden und das Material dieser Religionspsy- 
chologie geben: •Was die Zen-Übungen in älterer Zeit anbelangt, so können wir sehen, 
daß sie so hart betrieben wurden, daß sie mit größter Wahrscheinlichkeit das Gehirn des 
Jüngers in einen Zustand versetzten, den Pavlow den ultraparadoxalen genannt hat." 
Bei überstarken, transmarginalen Reizungen des Nervensystems tritt diese sogenannte 
•ultraparadoxale Phase ein, in der bestimmte Antworten und Verhaltensmuster sich 
von positiv zu negativ und von negativ zu positiv verwandeln". Aus Schmerz wird Freu- 
de, aus Leere Fülle, aus Niedergeschlagenheit Lachen. Alles bewegt sich • so gesehen • 
noch im Bereich der naturwissenschaftlichen Psychologie. 

Die Frage nach Psychologie oder Religion muß auch bei H. Torwesten, Sind wir nur 
einmal auf der Erde? Die Idee der Reinkarnation angesichts des Auferstehungsglau- 
bens19, gestellt werden. Er selbst operiert mit dieser Unterscheidung, wenn er z.B. die 
Weitenrichter-Ikonographie als •wutverzerrten Christus" hinstellt, der doch nur •die 
Projektion des inneren Richters in uns auf die Filmleinwand des Jüngsten Gerichts" sei 
- •im Tibet verstand der einfachste Mönch diese tiefenpsychologischen Zusammen- 
hänge". Er bekennt sich als neugläubigen Anhänger der Vedanta, schreibt einen glän- 
zenden Stil und gibt sich in Sachen Christentum als überaus wissend • aber dann beruft 
er sich doch an entscheidenden Stellen auf L. Boros und nicht auf K. Rahner, auf K. Ro- 
senberg und nicht auf H. U. v. Balthasar oder J. Ratzinger; er mokiert sich über bild- 
hafte Aussagen, statt deren Relativität zu beachten; mit anderen Worten: Er bleibt an 
einer oft mißverstandenen Außenseite des Christentums stehen. Seine ständig ironisie- 
rende Polemik zeichnet ihn überdies als Abendländer aus. Seine •Hauptgegner", der 
weise Alfons Rosenberg (Christliche Bildmeditation, 1975; Kreuzmeditation, 1976), 
wird z.B. einmal dadurch lächerlich gemacht, daß Torwesten ihm einen •solchen Kurz- 
17 Probleme und Methoden. Stuttgart, Calwer Verlag 1982. 228 S., geb., DM 36,-. 
18 Die Religion und die Rollen. Eine psychologische Untersuchung der Frömmigkeit, Berlin 1966; 
vgl. GuL 40, 1967, 385-392. 
19 Freiburg/Basel/Wien, Herder 1983. 206 S., geb. DM 26,80. 



Literaturbericht 392 

Schluß" vorhält, •daß mir zu ihm nicht das Geringste einfällt". Der Verlag Herder al- 
lerdings, der das Buch empfiehlt, weil es •in unpolemischer Weise Fragen auf den 
Grund geht", scheint ein anderes Manuskript in der Hand gehabt zu haben. Man sollte 
den Schreibstil des Buches mit dem vornehmen Bekenntnis zum Buddhismus verglei- 
chen, das G. Sczcesny in: Ein Buddha für das Abendland (1976) abgelegt hat. 

Torwesten baut seine Argumentation auf der Psychologie der Selbstverwirklichung 
auf. Sie ist ihm Grundmaßstab für alles Weitere, das er nun in einer erstaunlich rationa- 
listischen Weise entwickelt. Er findet die logische •Stimmigkeit" in der •hinduistisch- 
buddhistischen" Weltsicht und nicht im klassischen Christentum. Die totale Selbstver- 
wirklichung, die er sucht, kann im Endlich-Kontingenten nicht geschehen. •Solange 
der Mensch noch an Wünschen hängt - und auch der Wunsch nach himmlischer Selig- 
keit gehört dazu -, gehört er dem Alten Äon an." Erst wenn die Individualität, die von 
Natur aus eine Begrenzung besagt - ich bin nicht der andere! -, aufgegeben wird, wird 
die reine Unendlichkeit, die totale Selbstverwirklichung erreicht. Dort zeigt sich die 
•sichtbare und unsichtbare Welt" als tiefe Einheit oder •allenfalls als unterschiedliche 
Schwingungsgrade der göttlichen Natur". Und der Mensch erlebt in dieser Unendlich- 
keit, also in der totalen Selbstverwirklichung, •daß ich das göttliche Selbst bin - auch 
jetzt". 

Logisch konsequent sprengt diese Zielvorstellung der totalen •Identität", der •abso- 
luten" Selbstverwirklichung, alles Endliche. Gott nur begegnen, nur •anschauen", wie 
Torwesten in peinlicher Weise ironisiert, würde die Selbstverwirklichung einschränken 
- der Mensch ist noch nicht Gott. Bezeichnend und wahrscheinlich psychologisch tief 
begründet ist allerdings, daß Torwesten nicht einmal zu ahnen scheint, daß in dem Bild 
vom •Gott-Anschauen" nichts •Gegenständliches", sondern ein anderes Men- 
schen-Ideal sich niedergeschlagen hat: dasjenige, das in der Begegnung, im Hingeris- 
sen-Sein auf ein Du die Seinsvollendung ersehnt. 

Torwesten hat das Recht, seine Weltanschauung zu verteidigen - er sollte sie nur als 
Weltanschauung und nicht als logische Vernunfteinsicht kennzeichnen. Und er spricht 
seine Meinung in sprachlich wie gedanklich brillanter Weise - wie ein verhinderter Poet 
und Intellektueller - aus. Der herausgebende katholische Verlag hat der Abhandlung 
als Feigenblatt die Antwort eines katholischen Theologen angehängt. Diese ist klug und 
besonnen, wirft - für die aufmerksamen Leser - die Argumentation Torwestens aus 
dem Sattel (der wichtigste Unterschied zwischen Bildaussagen, die nur den Blick auf 
das Letzte freigeben, und der ständig sich wiederholenden rational-logischen Ausdeu- 
tung von christlichen Bildern und Analogien Torwestens, was ein Relikt der Aufklä- 
rungsphilosophie des Westens ist). Aber Norbert Klaes schreibt in theologischer Vor- 
nehmheit und achtungsvoller Distanz über die Frage, was von daher den ironisieren- 
den, farbigen und mit Seitenhieben gespickten Ausführungen Torwestens kein Gegen- 
gewicht bietet. 

Zum psychologischen Problem hinter der Polemik Torwestens ist zu sagen: Wenn die 
auf Selbsterfahrung aufruhende Selbstverwirklichung Grundmaßstab für das (bei Tor- 
westen scholastizierende) Denken ist, dann hebt sich das individuelle, begrenzte Sein 
des Menschen irgendwie einmal in die unbegrenzte, totale Selbstverwirklichung des 
Göttlichen auf - vielleicht nach vielen Reinkarnationen, Wiedergeburten. Wenn aber 
Begegnung - und damit Liebe und Entscheidung - Grundmaßstab bleibt, dann ist das 



Literaturbericht 393 

Glück des Menschen ganz und gar erfüllt, wenn seine Liebe erfüllt wird, seine Liebe 
zum ewigen Gott. 

Elisabeth Lukas widmet ihr Buch, das ebenfalls im Herder-Verlag erschien, Viktor 
E. Frankl, •meinem Lehrer zum 78. Geburtstag": Von der Tiefen- zur Höhenpsycholo- 
gie. Logotherapie in der Beratungspraxis20. Es ist gut lesbar und durchzogen von vielen 
Fallbeispielen aus der therapeutischen Praxis der Autorin. Mittels der Logotherapie ih- 
res Lehrers kann sie - in ständigem Kontakt und zugleich Protest gegen die Selbstbe- 
spiegelungs- und Entlarvungs-Methoden mancher psychologischer Schulen - zeigen, 
wie psychologische Theorie und Praxis sich öffnen können zu christlichen Werten. Ein 
Beispiel aus der Erfahrung der Autorin möge dies erläutern: In einer tiefenpsychologi- 
schen Gruppentherapie fragte eine gehbehinderte Frau nach einem Autofahrer, der sie 
mitnehmen möge. Spontan meldeten sich Hilfsbereite. Aber dann begann der Grup- 
pentrainer deren Motivation zu hinterfragen: Kompensation? Beschämtheit wegen der 
Körperversehrtheit der Frau? Geheimes Helfersyndrom? Unterschwellige erotische 
Anziehung? ... Und am Schluß zogen alle ihre Hilfsangebote zurück: •weil sie sich ihrer 
,wahren' Handlungsweise nicht mehr sicher waren". Frau Dr. Lukas brandmarkt die 
Hinterfragungssucht: Muß man ständig auf der Lauer nach geheimen Triebkräften lie- 
gen, oder kann die •Spontanbereitschaft zu helfen nicht echter sein als alle psychologi- 
schen Funde' einer nachträglichen krampfhaften Suche nach hintergründigen Moti- 
ven"? Und grundsätzlicher noch weist sie daraufhin, daß das Lustprinzip, also die Äu- 
ßerung des Drangs nach Selbstverwirklichung, nicht alleine gültig sein darf. Es gibt auch 
ein •Sinnprinzip, nach welchem es durchaus sinnvoll erscheinen kann, eine gehbehin- 
derte Frau abzuholen, selbst wenn man nicht gerade viel Lust dazu hat". 

Vielleicht geht die Autorin manchmal zu hart mit bestimmten psychologischen Schu- 
len um. Aber die Grundeinsicht Viktor E. Frankls, die ja glücklicherweise von immer 
mehr psychologisch geschulten Ärzten und Beratern21 geteilt wird, hat Gültigkeit: Es 
ist falsch und irgendwann unmenschlich, den Menschen allein von der •Selbstverwirkli- 
chung" her zu beurteilen. Und mit dieser Einsicht öffnet sich auch eine Tür zur christli- 
chen Botschaft. 

Eine zugleich exegetisch wie psychologisch und philosophisch exakte Untersuchung 
dieses Grundproblems hat E. Drewermann in seinem Buch Strukturen des Bösen, das in 
dieser Zeitschrift vorgestellt wurde22, geliefert. Er hat gezeigt, daß dem Menschen in 
seiner faktischen Situation aus der eigenen Endlichkeit Angst erwächst: Was wird der 
andere mir antun?, und daß diese Grundangst, die Wurzel vieler psychologischer Fehl- 
haltungen, dem Menschen nur genommen werden kann, wenn er im unendlichen Gott 
die Macht der Liebe erfahrend anerkennt. Dieses sein (und eines jeden Menschen) 
Grundthema spielt E. Drewermann in verschiedenen Veröffentlichungen durch23. 
Seine Untersuchungen sind stets sehr durchsichtig und verständlich geschrieben, wis- 

20 Freiburg/Basel/Wien, Herder 1983. 429 S., kart., DM 16,90. 
21 Vgl. die Beiträge von Balthasar Staehelin und Adolf Heimler in diesem Heft. 
22 Vgl. die Besprechung des Buches in: GuL 53 (1980) 467. 
23 Psychoanalyse und Moraltheologie, Bd. 1: Angst und Schuld. Mainz, Matthias-Grünewald-Ver- 
lag 1982. 205 S., kart., DM 29,80; Der tödliche Fortschritt. Von der Zerstörung der Erde und des 
Menschen im Erbe des Christentums, Regensburg 21982; Der Krieg und das Christentum. Von der 
Ohnmacht und Notwendigkeit des Religiösen, Regensburg 1982. 



Literaturbericht 394 

senschaftlich belegt und mit einer Fülle von verschiedensten Informationen ausgestat- 
tet. Man wird sich bei den letzten Arbeiten des Paderborner Professors allerdings fra- 
gen müssen, ob er nicht immer pessimistischer und von der Zukunftsangst mancher In- 
tellektueller ergriffen wird - mit Bestürzung stellt man z.B. fest, daß in den eben er- 
wähnten Veröffentlichungen die ausgezeichneten Register kein Stichwort •Liebe" ha- 
ben. Doch solche Kritik nimmt nichts zurück von der Leistung, die Drewermann als 
Brückenbauer zwischen Psychologie und Theologie leistet. Hierzu ein Zitat, das seine 
grundlegende Einsicht wiedergibt: •Der Jahwist (d.h. Gen 2ff) schildert das Erleben 
der fundamentalen Angst des Daseins in dem archetypischen Symbol der Schlange, des 
geöffneten Chaosrachens unterhalb der geschaffenen Wirklichkeit. Es gäbe zufolge 
seiner Darstellung gegen die Angst nur ein einziges Mittel: das Vertrauen in die Macht 
dessen zu bewahren, der selbst noch unterhalb des Nichts, noch tiefer als der Abgrund 
aller Nichtigkeit der Kreatur, der Grund und Halt von allem ist. Im Bannkreis der Angst 
erscheint die Welt dem Menschen fremd und feindlich." 

In streng philosophischer Weise geht R. Schaeffler, Fähigkeit zur Erfahrung. Zur 
transzendentalen Hermeneutik des Sprechens von Gott2*, einem entsprechenden Fra- 
genkomplex nach: Die Arbeit ist für den Nicht-Fachmann schwierig zu lesen, weniger 
wegen der in sich klaren Ausführungen und verständlichen Sätze, sondern wegen der 
logischen Strenge der Gedankengänge. Schaeffler fragt: Wo ist im menschlichen Erfah- 
rungsbereich, der doch endlich ist und bleibt, ein Platz für die Unendlichkeit Gottes?, 
und zeigt, daß die klassische Transzendental-Theologie und -Philosophie zu statisch, zu 
ungeschichtlich argumentiert. Es genügt demnach nicht, die Gottesfrage einfachhin aus 
der Sinn- und Seins-Frage heraus zu entwickeln. Schaeffler zeigt dagegen, daß hierbei 
ein ständiger weitergehender Prozeß entsteht: Die Konkretheit der Erfahrung läßt die 
Sicherheit des dahinter- und darin-gefundenen Sinngrundes zerschellen - aber dadurch 
wiederum zerfällt die Bestimmbarkeit der konkreten Erfahrung selbst; doch diese ver- 
langt ein neues Bemühen, und im erneuten Aufsuchen des Seinsgrundes setzt sich der 
Prozeß fort; nur in diesem geschichtlich sich entwickelnden Prozeß - nicht aber in einer 
undialektischen geschichtslosen transzendentalen Erfahrung - kann der Mensch ver- 
antwortungsbewußt vor Gottes Wirklichkeit stehen. Die Festigkeit, die ein Mensch im 
personalen Vollzug vor Gott hat, läßt sich in begrifflicher Abstraktion nur als eine offen 
bleibende Aussage auslegen. Leicht zu sehen ist, daß das von Schaeffler Entwickelte 
dem entspricht, was als •personales" Erkennen und Begegnen analysiert werden muß. 
Auch hier hat der Liebesbezug ein •Plus", das im begrifflichen Nachdenken nur in ent- 
sprechender Bewegungen zu begreifen wäre. 

Die Reduzierung aber eines letztlich nur im Vollzug zu realisierenden Lebensbezugs 
zu Gott und zu den Menschen auf ein simples, eindimensionales Bewußtseinserlebnis - 
sei es mehr psychologisch oder mehr logisch oder sonstwie umschrieben - scheint das- 
jenige zu sein, was die •neue Religiosität" (wenn man den Ausdruck gebrauchen darf) 
für manch einen so anziehend macht. Die christliche Glaubenserfahrung sollte sich hü- 
ten, mit gleichen Waffen der Simplifizierung sich zur Wehr zu setzen; sie sollte vielmehr 
unter Beweis stellen, daß die Begegnung mit dem wahren Gott reicher, vielfältiger, tie- 
fer und deshalb auch menschlicher ist. 

1 (Quaestiones Disputatae; 94). Freiburg/Basel/Wien, Herder 1982. 126 S., kart., DM 24,80. 



Literaturbericht 395 

Zum Abschluß seien noch zwei Werke genannt, die - nach meiner Meinung - zwi- 
schen der psychologischen Lebenssituation und dem christlichen Glauben vermitteln. 

Die umfangreiche, gelehrte Habilitationsschrift von J. Werbick, Glaube im Kontext. 
Prolegomena und Skizzen zu einer elementaren Theologie. Kann der christliche Glaube 
als identitätsbezogenes Wissen ausgelegt und verifiziert werden? 25, stellt ganz bewußt die 
Frage nach den Orten im menschlichen Leben, an denen der Glaube zur Erfahrung 
wird. Dazu wird zu Beginn theoretisches Material vorgelegt: erst von sehen des Glau- 
bens, der eben nicht - wie manche psychologisierenden Entwürfe es versuchen - in Er- 
fahrung und psychologischem Begreifen aufgeht; dann von Seiten der modernen Erfah- 
rungswissenschaften, wobei Werbick den psychologischen Identitätsbegriff in ver- 
schiedenen Ansätzen (symboltheoretisch, soziologisch usw.) vertieft. Im vierten 
Hauptkapitel geht der Autor dann der •individuellen Freiheitsgeschichte" des Men- 
schen (von der Kindheit bis zum Überschreiten des Lebens im Tod) nach und verankert 
gleichsam in den verschiedenen (hauptsächlich psychoanalytisch erarbeiteten) Le- 
bensepochen die Grundzüge christlichen Glaubens. 

Die Arbeit ist in jeder Hinsicht vorzüglich; sie hat aber den einen Nachteil, daß sie 
sich auf einer hohen Abstraktionsebene bewegt und so auch dem theologischen Spezia- 
listen manche Mühe bereitet - die sich aber lohnt. Das zeigt sich z. B. bei dem sehr diffe- 
renzierten Kapitel über •Jenseits der Identität". Zwei Grundeinsichten scheinen mir 
bei diesem Nachdenken über Tod und Auferstehung wichtig: •Nicht das Werk, das 
einem Menschen gelingt, bestimmt darüber, was er ist, sondern die voraussetzungslose 
Bejahung seiner ,Person' durch den schöpferischen Gott." Und weiter: •Auferstehung 
bedeutet eben nicht die Fortsetzung eines selbstbezogenen Lebens mit andern Mit- 
teln." Aus dieser Sicht ist der Re-Inkarnationsglaube kaum mehr ein egozentriertes Su- 
chen nach Ich-Verwirklichung. •Die Auferstehung erfüllt, worauf die Ich-Identität 
immer schon ausgerichet ist: die solidarische Kommunikationsgemeinschaft der Brüder 
und Schwestern, die in Gott, dem Vater, ihren Grund, im ,Menschensohn' ihren Kri- 
stallisationskern und im Heiligen Geist ihre befreiende Unmittelbarkeit und Lebendig- 
keit hat." (518) 

Es soll nicht als Anhang gewertet werden, wenn zum Schluß ein Arbeitsbuch (Klaus 
Mayer zu Uptrup, Zeit mit Gott26 und Tag mit Gott27) aus evangelischer Feder vorge- 
stellt wird, das ganz auf erlebnismäßige Verwirklichung des Glaubens ausgerichtet ist. 
Vorzüglich an diesem Buch sind die Breite des Materials und die ständige reflexive 
Verarbeitung dessen, was in Gebet, Liturgie, Meditation eigentlich geschieht. Das 
Stichwort •Bewegung" kommt etwas zu kurz; leichte Distanzierungen vom Katholi- 
schen (42: •Belastungen!", 69) kann man überlesen; andere Passagen lassen sich leicht 
ergänzen (z.B. die Objektivität der Liturgie). Aber als Ganzes bietet dieses Doppel- 
Buch viele Anregungen zum persönlichen und gemeinschaftlichen Glaubensvollzug. 

Und sicherlich ist diese Praxis des Glaubens an Gott und an Jesus der beste Weg, um 
die Brücke zwischen Psychologie und Theologie zu finden. 

Josef Sudbrack, München 

25 (Studien zur Praktischen Theologie; 26). Zürich/Einsiedeln/Köln, Benziger 1983. 599 S., 
brosch., DM 59,-.26 Liturgie, Meditation und Gebet. Stuttgart, J. F. Steinkopf Verlag 1982.304 S. 
und 12 Dia, geb., DM 39,-.27Psalmen-Bilder-Lieder-Gebete. Stuttgart, J. F. Steinkopf Verlag 
1979, 80S., kart., DM 7,50. 




