Literaturbericht 386

ren ... nur ich selbst bin nicht verantwortlich; ich allein bin Objekt — ich habe eine De-
pression, der Arzt hat es bestitigt ...

Nein, so geht es nicht! Entscheide dich fiir den Weg ins Freie, nicht fiir den Holzweg.
Du selbst bist anfgerufen ... Gib Antwort anf die Widerstinde und die Hindernisse dei-
nes Lebens, reife, versteck dich nicht im Gestriipp deiner Wiinsche, deiner Angste,
wenn die innere Gartner-Stimme dich zur Rodung ruft.

Wann ereignet sich Wende?> Vielleicht durch Stillehalten in der Verzweiflung —
wenn Spannung und Erschopfung, wenn Leiden einen Hohepunkt erreichen — wenn
,,Leistungsiiberhang®‘ an Selbstblockierung in die Wendekrise fillt — wenn Ohnmacht
sich erbricht — wenn Selbstunwert sich selber und den anderen nicht nichtet durch De-
struktion — wenn das Bose als Loch des Seins nicht verschlingend Ubermacht gewinnt —
wenn eine Briicke dimmert im Hiniiber-Jenseits — wenn der Zugriff auf den Stein sich
lockert und der Nachgriff sich von selbst verwehrt ... wenn unvermutet Fliigel wachsen,
enthebend-geistgewirkter Atemstrom zum Uberstieg der ,,Neuen Schépfung” (Kol
1,13; 2 Kor 5,17) erméchtigt, wenn kreativer Anhauch, Anspruch (Zephir) ,,Psyche*‘¢
hiniiberweht ins Land der Freiheit, wo Fiille wartet in der Wir-Gemeinschaft Gottes:

Bedingung dafiir ist das dauerhafte Wachsen, Reifen — Psyche muB durch Krisen des
naiven Selbsterlebens schreiten, suchend auf dem Weg zum begnadet gottlichen Selbst
(Eph 4,13-15).

Adolf Heimler, Benediktbeuern

* Vgl. dazu Johanna Herzog-Diirck, Probleme menschlicher Reifung, Stuttgart 1969; Johanna
Herzog-Diirck, Lebenskrise und Selbstfindung, Freiburg 1978.

5 Vgl. Adolf Heimler, Selbsterfahrung und Glaube, a.a.Q., 33f.

¢ Vgl. dazu Amor und Psyche, 4. Buch, in: Apuleius, Der goldene Esel, Miinchen 1961.

LITERATURBERICHT

Zwischen Psychologie und Religion

Neue Biicher zum Thema: spirituelle Erfahrung

Immer noch gibt es ein Defizit an christlicher Erfahrung, das weder von Praxis noch von
Theorie schon ausgefiilltist. Zwar ist es im katholischen Raum nicht so stark, wie es z. B.
W. H. Ritter fiir die evangelische Kirche aufzeigt®; er zitiert Rudolf Bultmann: ,,Wir
kénnen nur an Gott glauben trotz Erfahrung®, oder Hans Conzelmann: ,,Diese Mittei-
lung (Gottes) ist nicht erlebbar, sondern kann nur gehért und geglaubt werden®, oder
Paul Althaus: ,,Die Rechtfertigung wird nicht erlebt, sondern geglaubt.*

L Offenbarung ohne Erfahrung? Fundamentaltheologische Reflexionen, in: Materialdienst des
Konfessionskundlichen Instituts Bensheim 32 (1981) 55-60; Theologie und Erfahrung, in: Una
Sancta 35 (1980) 161-175.



Literaturbericht 387

Die Wende zur Erfahrung ist an vielen Orten spiirbar. Man iiberdenkt die Rolle des
Erfahrens und praktiziert Meditation oder Ahnliches. Man nimmt immer deutlicher
Paul Tillichs korrelative Methode der Theologie? zur Kenntnis. Gerhard Ebeling hat
via Worttheologie nnd Martin Luther? das Element der Erfahrung in der evangelischen
Theologie wieder hoffihig gemacht. Aufkatholischer Seite scheint mir Edward Schille-
beeckx* das Reifste zur Glaubenserfahrung geschrieben zu haben, und der groBe Ent-
wurf von Yves Congar iiber den Heiligen Geist® bietet Raum fiir eine entsprechende
Theologie. Wahrscheinlich wird sich diese um zwei Pole gruppieren: um dasjenige, was
besonders in der charismatischen Erneuerung an Singen, Spontaneitit, Begeisterung
gepflegt wird; und um dasjenige, was die meditativen Bemiihungen an Stille, Einsam-
keit und Schweigen einbringen.

Doch das Grund-Defizit ist wohl noch nicht zur Geniige gesehen, geschweige denn
beseitigt worden. Ein von prominenten Pastoraltheologen herausgegebener Themen-
band: Praktische Theologie heute®, hat vor einiger Zeit —im Streben nach Vollstindig-
keit — vieles iiber Themen wie Gesellschaft, Praxis usw. gesagt, hat die Humanwissen-
schaften von Psychologie oder Psychotherapie gestreift, es aber nicht fiir wichtig gefun-
den, iiber , religiose Erfahrung‘ oder ,,Gebet* sich zu dnBern. Der vor kurzem verdf-
fentlichte thematische Sammelband der Ruhruniversitit: Lebenserfahrung und Glau-
ben’, klagt mit Recht, daf ,,der Ruf nach Erfahrung ... bisweilen indes auch eskapisti-
sche (also der Wirklichkeit entfliechende) Ziige* trigt, und daB ,,die perfekte Rationali-
sierung aller Lebens- und Denkbereiche mittlerweile eine ,irrationale Zentrifugalitit‘
bewirkt“ habe. Doch der Grund dafiir liegt eben anch in der Distanz, die sowohl theo-
logische Gelehrsamkeit wie institutionelle Leitung der Thematik ,,Erfahrung* gegen-
iiber einhalten. So ist es bei dem erwidhnten Sammelband auffallig, daB er zwar gute
Beitrige iiber ,,Religioses Erleben und Erfahrung Gottes* (G. Langemeyer), iiber
,»Das Gebet — Schule des Glaubens und Schule des Lebens im Judentum‘‘ (R. Schaeff-
ler), liber die Religiositit der Jugend (G. Kaufmann) bringt, daB aber weder die Ex-
egese noch die Psychologie sich zur Mitarbeit bereit gefunden zu haben scheinen.

Dabei ist das Material iiberreich. Der XI. Band der vom Institutum Donnerianum
(Abo, Finnland) herausgegebenen Reihe trigt den Namen ,,»Religious Ecstasy*8. Die
zwanzig Beitréige berichten iiber psychologische wie volkerkundliche Untersuchungen
der religiosen Erfahrung. Dabei kommt nicht nur das von den Schamanen gepflegte ex-
statische (aus sich heraustretende) Erleben, sondern auch die enstatische (in sich ge-
hende, still-ruhig werdende) Erfahrung zu Wort. Hans Hof ist mit seinem Beitrag ,,Ec-

2 Vgl. W. Hartmann, Die Methode der Korrelation von philosophischen Fragen und theologischen
Antworten bei Paul Johannes Tillich, Dissertation, Gottingen 1954.

3 Vgl. Die Klage iiber das Erfahrungsdefizit in der Theologie als Frage nach ihrer Sache, in: Wort
und Glaube III, Tiibingen 1975, 3-28.

“ Einleitung zu Christus und die Christen, Freiburg 1977; Erfahrung und Glaube, in: Christlicher
Glaube in moderner Gesellschaft XXV, Freiburg 1980, 73—116.

5 Der Heilige Geist, Freiburg 1982. Besprechung folgt spiter.

¢ Hrsg. von F. Klostermann u. R. ZerfaB, Miinchen/Mainz 1974.

7 Hrsg. von Gisbert Kaufmann. Diisseldorf, Patmos 1983. 164 S., geb., DM 24 —

8 Hrsg. von Nils G. Holm. Stockholm, Almqvist & Wiksell International 1982. 306 S., Paperb.,
SKr 103,50.



Literaturbericht 388

stasy and Mysticism‘‘? hierfiir ein prominenter Autor. Allerdings bewegen sich so gut
wie alle Beitridge im Bereich der reinen Empirie, die das Religiose auf Psychologie und
Soziologie zu reduzieren scheint. Aber gerade das konnte fiir das christliche Nachden-
ken wichtig sein; sowohl negativ abgrenzend — was ndmlich an sogenannter religioser
Erfahrung nun doch nur psychologisch zu erklirendes, welt-immanentes Gefiihl sei;
wie auch positiv aufbauend — wie ndmlich die Erfahrung, auch die welt-immanent-psy-
chologische, einzubringen sei in die Glaubenserfahrung, in die Gottesbegegnung.

Mehr an Auseinandersetzung leistet das Archiv fiir Religionspsychologie, dessen
fiinfzehnter Band®vorliegt. K. Krenn analysiert die Erfahrungstheologie innerhalb der
Antrittsenzyklika Papst Johannes Pauls II.: Er ,,m6chte dem Menschen die Erfah-
rungsdimension einer unverlierbaren Identitét aufschlieBen, die das uniiberbietbare
und unbedingte Menschsein ist*“: ,,Der Primat der Person vor den Dingen, der Primat
des Geistes vor der Materie, der Primat der Ethik vor der Technik.* Th. Baumann weist
nach, dal man die Mystik des Johannes vom Kreuz und mehr noch die der Teresa von
Avila nicht rein ,,geistig* oder ,,sinnes- und bild-leer* deuten diirfe; ihre christlichen
Erfahrungen sind subtiler, als daB sie mit dem Schema Geist-Materie, Leere-Bild, Un-
gegenstandlichkeit-Gegenstandlichkeit zu greifen sind. Der Grundansatz des Archivs
ist allerdings an den empirischen Methoden orientiert, die K. Girgensohn und W.
Gruehn entwickelt haben; das hei3t: Viel verlaBliches Material wird angeboten—so wie
besonders in dem wichtigen Beitrag von K. Thomas ,,Psychomutation. Jugendsekten
als Gefahr fiir die Gesundheit*“. Doch diese eher statistisch-empirische Methode 1463t
wenig Raum fiir kithne Vorst6Be in Nenland oder mutige Konfrontationen mit Gegen-
wartsfragen.

Eines dieser Probleme ist die materielle Bedingtheit der geistigen Erfahrung. In der
lehrreichen Zusammenstellung aus den Schriften Aldous Huxleys wird dies deutlich:
Moksha. Auf der Suche nach der Wunderdroge'!. Der Bruder des ehemaligen Gene-
raldirektors der UNESCO ist keinesfalls verantwortungslos oder leichtsinnig. Aber er
empfiehlt — aus theoretischer und praktischer Einsicht — ,,ein bis zwei Halluzinogensit-
zungen pro Jahr als seelisch-geistige Hygiene, um so jeweils die ideologische Ver-
schmutzung, der der Mensch in der heutigen Welt mit ihrer Aggressivitit, ihrem Kult
des NarziBmus und ihren sogenannten Sachzwéngen ausgesetzt ist, abzuwaschen. Diese
Sitzungen hétten die Funktion der Feste und Riten in primitiven Religionen, die ja auf
die periodische Ausléschung der Zeit, der Geschichte und auf eine Regeneration des
Seins abzielen‘. Das meint: jihrliche Exerzitien, geistliche Ubungen, in denen die Er-
fahrungen mittels bewuBtseinserweiternder Drogen herbeizurufen sind. Solche
Erfahrungen gleichen aufs Haar denen, iiber die Meditation und Mystik berichten:
,visuelle Intensivierung, Ruhe der Vedanta, philosophisches Erleben der
Ubereinstimmung ...“ O. Sahlberg kommentiert: ,,Huxley begriff seine halluzinatori-
schen Erlebnisse als echte religiose Erfahrung. Er verweist auf Meister Eckhart und

9 Vgl. sein Buch Scintilla animae. Eine Studie zu einem Grundbegriff in Meister Eckharts Philoso-
phie mit besonderer Beriicksichtigung der Verhilinisse der eckhartischen Philosophie in neuplatoni-
scher und thomistischer Akzentuierung, Lund 1952. ’

10 Hrsg. von Wilhelm Keilbach u. Kurt Krenn. Géttingen, Vandenhoeck & Rupprecht 1982.
319 S., Paperb.

11 Hrsg. von M. Horowitz u. C. Palmer, Miinchen 1983,



Literaturbericht 389

Thomas von Aquin, auf das Tibetanische Totenbuch, den Zen-Buddhismus, anf
Wordsworth und Blake.* Solange man bei der ,,Erfahrung™ in sich stehen bleibt, ohne
die existentielle Entschiedenheit, die sie tragt, und ohne das in der christlichen Tradi-
tion wichtige Fruchtbringen einzubeziehen, scheint kein grundsitzlicher Unterschied
zwischen Drogen-Erlebnis und klassischer christlicher oder nicht-christlicher Mystik
aufgezeigt werden zu konnen.
Das kann man z.B. auch an einem Gedicht Timothy Learys 2, des oftmals steckbrief-
lich gesuchten Drogenpredigers, ablesen:
Traumbhaftes
Zuriickweichen
verschwommener
Schatten
Alle Dinge und alle Formen
treiben langsam
in schimmernden Netzen
Hier daunert das Wesentliche
Hier ist der Ursprung
der zahllosen Formen
Und alles Geformte kehrt dorthin zuriick
zur Formlosigkeit seines Anfangs.
In dhnlicher Weise muf3 man bei Versen von Bhagwan Shree Reijneesh 3 fragen, welche
Erfahrungswelt dieser aus Indien exilierte Guru, der besonders eine Schicht der deut-
schen Intelligenz anzog, anspricht:
Das Dasein ist, um dazusein.
Das Leben ebenso.
Es hat keinen Sinn auBer seiner selbst.
Lege deshalb niemals einen Sinn hinein;
sonst wirst du es als sinnlos empfinden.
Es ist nicht sinnlos und kann es nicht sein;
weil es iiberhaupt nichts mit Sinn zu tun hat.
Das Dasein ist einfach da.
Und das Leben ebenso.
Es zielt auf nichts ab
Und es kennt keinen Zweck.
Oh! Fiihl es!
Hier und jetzt.
Diese Art von Erfahrung, wo Droge oder Gott gleichgiiltig werden, wird durch den
ehemaligen Wiener Theologieprofessor Hubertus Mynarek als Neue Religiositit der
Gegenwart verkiindet. Er nennt seine Veroffentlichung Religios ohne Gott? * Der do-
kumentarisch aufgemachte Band ist leicht als naiver Rechtfertigungsversuch des eige-
nen Kirchenaustritts zu entlarven. Die 1922 Personen, die auf Mynareks viertausend —

12 Psychedelische Gedichte nach dem Tao-té-King, Bern 1975.

13 Was ist Meditation? Margarethenried o.J.

14 Diisseldorf 1983; vgl. auch sein Vorwort in: Karl-Wilhelm Schueider, Jenseits von Kirche und
Konvention. Eine Untersuchung neuer spiritueller Bewegungen, Husum 1981, I-II1.



Literaturbericht 390

und dann weiter vervielféltigten — Fragebogen antworteten, sind alles andere als re-
prisentativ. Bei den Alteren scheinen ehemalige Nazi- und Rasse-Begeisterte zu iiber-
wiegen, die unbewiltigte Kindheitserinnerungen mit sich tragen: ,,Bis dahin war ich
evangelisch-pietistisch ins Netz der ,Menschenfischer‘ geraten. Durch das Werk ,Erlo-
sung von Jesu Christo® von Mathilde Ludendorff wurde ich entfesselt ... Der persénliche
Gott war das Schreckgespenst meiner Kindheit, das aus der Bibel kam. Von den Jiin-
gern stammt ein GroBteil aus der ,,Scientology-Bewegung®, aus der Anhingerschaft
Shree Reijneesh Bhagwans und dhnlichen Gruppierungen: ,,Ich bin Gott in Gott. Wei-
tere Erfahrungsstufen: Du bist Gott —all dies ist Gott. Die Transzendentale Meditation
befihigt jeden Menschen, dieses Wissen zu erfahren und auszudriicken.” Mynarek hat
es versdumt, die Beantwortung seiner Fragebégen nach Herkunft und Gewichtung auf-
zuschliisseln. Und wenn er selbst behauptet: ,,Im vorliegenden Buch wird nicht die
Wabhrheitsfrage im philosophischen, ontologischen, erkenntnistheoretischen und -kri-
tischen Sinn gestellt*, mufl man nur die Seite umschlagen, um recht massive ,,philoso-
phische, ontologische usw.* Urteile zu héren: ,,Eine neue Religiositit schickt sich an,
den Staub von Jahrtausenden abzuschiitteln, befreit sich von konfessioneller Enge ...*

Das Buch dokumentiert aber eine bestimmte Tendenz: Der Erfahrungsbereich von
Weite, von Einheit, von Unendlichkeit wird als eigentliche ,,Religiositdt* hingestellt —
ganz gleich, ob die Erfahrung durch Drogen, durch meditatives Training oder sonstwie
hervorgerufen wird. Die psychologische BewuBtseinserweiterung scheint zur ,,neuen
Religiositdt™ aufzusteigen.

Wie man verantwortungsbewuft umgehen miifite mit solchen ,,vor-*“ oder ,,inner-re-
ligidsen** Erfahrungen, zeigt die Festschrift fiir Hans Bender, Spektrum der Parapsy-
chologie's. U. Timm stellt ein ,,kritisches Resumée‘ zusammen: ,, Was wissen wir wirk-
lich iiber Psi-Phédnomene?** Er definiert diese als ,,Wechselwirkungen psychischer Sy-
steme (also beseelter Wesen) untereinander oder mit physischen Systemen (mit der un-
beseelten Natur), die ohne physikalische Vermittlung iiber beliebige rdumliche und
zeitliche Distanzen hinweg aufzutreten scheinen®. Es handelt sich um Hellsehen, Tele-
pathie und um Telekinese (entfernte Gegenstidnde bewegen sich ohne feststellbaren
physikalischen Grund). Solche Phinomene werden oft mit Religitsem verwechselt.
Doch dieser Sammelband vermeidet entsprechende Grenziiberschreitungen und analy-
siert niichtern: Es sind natiirliche, wenn auch (noch?) nicht erklirbare Tatsachen. Ein
anderer Aufsatz stellt z.B. die ,,Astrologie auf den Priifstand*. Anhand der statisti-
schen Forschungen M. Gauquelins (1957—1981) 148t sich ein Zusammenhang zwischen
menschlicher Veranlagung und der Konstellation der Himmelskérper feststellen. Doch
dazu gilt: ,,Die Treffsicherheit von individuellen Horoskopdeutungen ... diirfte wohl
nur wenig iiber dem Zufall liegen.* Mit anderen Worten: Was in Zeitschriften, im Fern-
sehen, in astrologischen Beratungen usw. als personliches Horoskop angeboten wird,
ist meist restlos Unsinn — wenn nichts Schlimmeres dazu zu sagen ist. Auch das Ta-
schenbuch von H. C. Berendt, Telepathie und Hellsehen. Was wissen wir dariiber?18,
hiitet sich — wenn auch nicht so sorgfiltig — vor Grenziiberschreitungen.

!5 Hrsg. von Eberhard Bauer u. Walter von Lucadou. Freiburg, Aurum Verlag 1983. 253 S, kart.,
DM 38~

16 Freiburg/Basel/Wien, Herder 1983. 157 S., kart., DM 7,90.



Literaturbericht 391

Unsere Frage an solche und andere Erfahrungen und ,,BewuBtseinsphéinomene* ist
eine doppelte: eine vorangehende nach Wahrheit, Irrtum, Betrug, ideologischer Deu-
tung — und dann die eigentliche: Ist damit schon der Bereich des Religiosen im christli-
chen Sinn erreicht? Die Religionspsychologie von Hjalmar Sundén?’ kann wichtige
Hinweise zur Antwort geben. Der schwedische Forscher wurde bekannt durch die
Ubertragung der ,,Rollenpsychologie® auf die Religionspsychologie!®. Rolle ist nach
M. Rocheblave-Spenlé ,,ein Verhaltensmodell, das zu einer bestimmten Position hin-
leitet, die der einzelne einnimmt in einem interaktionellen Ensemble‘‘, also in einer sich
austauschenden und beeinflussenden Gemeinschaft. Was an Gotteserfahrung ist also
rollenbedingt? Mit anderen Worten: Was stammt aus dem kulturellen System, aus der
vorangegangenen Lebensgeschichte, aus der meditativen Methodik usw.? Sundén zeigt
iiberzeugend, daB man auch die ,,mystische Erfahrung‘ nicht loslosen darf von den kul-
turellen, konfessionellen, religidsen Vorgaben. Die ,,Rolle* beeinfluBt auch letzte und
tiefste Erfahrungen. Das gilt natiirlich auch fiir die christliche Mystik. — Aber deren
groBe Vertreter wissen, da3 nicht die Erfahrung in sich alleine schlechthin Hohepunkt
der Begegnung mit Gott ist, und daf3 sie auch nicht als alleiniges, nnanfechtbares Krite-
rium fiir die Echtheit der Gottesbegegnung aufgestellt werden darf.

Ein Zitat mag einen Einblick in die Methoden und das Material dieser Religionspsy-
chologie geben: ,,Was die Zen-Ubungen in élterer Zeit anbelangt, so kénnen wir sehen,
daf sie so hart betrieben wurden, daB sie mit gré8ter Wahrscheinlichkeit das Gehirn des
Jingers in einen Zustand versetzten, den Pavlow den ultraparadoxalen genannt hat.*
Bei iiberstarken, transmarginalen Reizungen des Nervensystems tritt diese sogenannte
,ultraparadoxale Phase ein, in der bestimmte Antworten und Verhaltensmuster sich
von positiv zu negativ und von negativ zu positiv verwandeln“. Aus Schmerz wird Freu-
de, aus Leere Fiille, aus Niedergeschlagenheit Lachen. Alles bewegt sich —so gesehen —
noch im Bereich der naturwissenschaftlichen Psychologie.

Die Frage nach Psychologie oder Religion muf3 auch bei H. Torwesten, Sind wir nur
einmal auf der Erde? Die Idee der Reinkarnation angesichts des Auferstehungsglau-
bens19, gestellt werden. Er selbst operiert mit dieser Unterscheidung, wenn er z.B. die
Weltenrichter-Ikonographie als ,,wutverzerrten Christus* hinstellt, der doch nur ,,die
Projektion des inneren Richters in uns auf die Filmleinwand des Jiingsten Gerichts* sei
— ,,im Tibet verstand der einfachste Monch diese tiefenpsychologischen Zusammen-
hinge®. Er bekennt sich als neugldubigen Anhéinger der Vedanta, schreibt einen glén-
zenden Stil und gibt sich in Sachen Christentum als {iberaus wissend — aber dann beruft
er sich doch an entscheidenden Stellen auf L. Boros und nicht auf K. Rahner, auf K. Ro-
senberg und nicht auf H. U. v. Balthasar oder J. Ratzinger; er mokiert sich iiber bild-
hafte Aussagen, statt deren Relativitéit zu beachten; mit anderen Worten: Er bleibt an
einer oft miflverstandenen AuBenseite des Christentums stehen. Seine stéindig ironisie-
rende Polemik zeichnet ihn iiberdies als Abendlénder aus. Seine ,,Hauptgegner*, der
weise Alfons Rosenberg (Christliche Bildmeditation, 1975; Kreuzmeditation, 1976),
wird z.B. einmal dadurch liacherlich gemacht, da Torwesten ihm einen ,,solchen Kurz-

17 Probleme und Methoden. Stuttgart, Calwer Verlag 1982. 228 S., geb., DM 36,—.

18 Die Religion und die Rollen. Eine psychologische Untersuchung der Frommigkeit, Berlin 1966,
vgl. GuL 40, 1967, 385-392.

19 Freiburg/Basel/Wien, Herder 1983. 206 S., geb. DM 26,80.



Literaturbericht 392

schluB* vorhdlt, ,,daf} mir zu ihm nicht das Geringste einfillt*“. Der Verlag Herder al-
lerdings, der das Buch empfiehlt, weil es ,.in unpolemischer Weise Fragen auf den
Grund geht®, scheint ein anderes Manuskript in der Hand gehabt zu haben. Man sollte
den Schreibstil des Buches mit dem vornehmen Bekenntnis zum Buddhismus verglei-
chen, das G. Sczcesny in: Ein Buddha fiir das Abendland (1976) abgelegt hat.

Torwesten baut seine Argumentation anf der Psychologie der Selbstverwirklichung
auf. Sie ist ihm GrundmaBstab fiir alles Weitere, das er nun in einer erstaunlich rationa-
listischen Weise entwickelt. Er findet die logische ,,Stimmigkeit* in der , hinduistisch-
buddhistischen® Weltsicht und nicht im klassischen Christentum. Die totale Selbstver-
wirklichung, die er sucht, kann im Endlich-Kontingenten nicht geschehen. ,,Solange
der Mensch noch an Wiinschen héingt — und auch der Wunsch nach himmlischer Selig-
keit gehdrt dazu —, gehort er dem Alten Aon an.“ Erst wenn die Individualitit, die von
Natur aus eine Begrenzung besagt — ich bin nicht der andere! —, aufgegeben wird, wird
die reine Unendlichkeit, die totale Selbstverwirklichung erreicht. Dort zeigt sich die
,-sichtbare und unsichtbare Welt* als tiefe Einheit oder ,,allenfalls als unterschiedliche
Schwingungsgrade der gottlichen Natur. Und der Mensch erlebt in dieser Unendlich-
keit, also in der totalen Selbstverwirklichung, ,,da ich das géttliche Selbst bin — auch
jetzt*.

Logisch konsequent sprengt diese Zielvorstellung der totalen ,,Identitit, der ,,abso-
luten* Selbstverwirklichung, alles Endliche. Gott nur begegnen, nur ,,anschanen, wie
Torwesten in peinlicher Weise ironisiert, wiirde die Selbstverwirklichung einschriinken
— der Mensch ist noch nicht Gott. Bezeichnend und wahrscheinlich psychologisch tief
begriindet ist allerdings, dafl Torwesten nicht einmal zu ahnen scheint, daB in dem Bild
vom ,,Gott-Anschauen nichts ,,Gegenstidndliches“, sondern ein anderes Men-
schen-Ideal sich niedergeschlagen hat: dasjenige, das in der Begegnung, im Hingeris-
sen-Sein auf ein Du die Seinsvollendung ersehnt.

Torwesten hat das Recht, seine Weltanschauung zu verteidigen — er sollte sie nur als
Weltanschauung und nicht als logische Vernunfteinsicht kennzeichnen. Und er spricht
seine Meinung in sprachlich wie gedanklich brillanter Weise — wie ein verhinderter Poet
und Intellektueller — aus. Der herausgebende katholische Verlag hat der Abhandlung
als Feigenblatt die Antwort eines katholischen Theologen angehiingt. Diese ist klug und
besonnen, wirft — fiir die aufmerksamen Leser — die Argumentation Torwestens aus
dem Sattel (der wichtigste Unterschied zwischen Bildaussagen, die nur den Blick auf
das Letzte freigeben, und der stindig sich wiederholenden rational-logischen Ausdeu-
tung von christlichen Bildern und Analogien Torwestens, was ein Relikt der Aufkli-
rungsphilosophie des Westens ist). Aber Norbert Klaes schreibt in theologischer Vor-
nehmheit und achtungsvoller Distanz iiber die Frage, was von daher den ironisieren-
den, farbigen und mit Seitenhieben gespickten Ausfiihrungen Torwestens kein Gegen-
gewicht bietet.

Zum psychologischen Problem hinter der Polemik Torwestens ist zu sagen: Wenn die
auf Selbsterfahrung aufruhende Selbstverwirklichung GrundmaBstab fiir das (bei Tor-
westen scholastizierende) Denken ist, dann hebt sich das individuelle, begrenzte Sein
des Menschen irgendwie einmal in die unbegrenzte, totale Selbstverwirklichung des
Gottlichen auf — vielleicht nach vielen Reinkarnationen, Wiedergeburten. Wenn aber
Begegnung — und damit Liebe und Entscheidung — Grundma@stab bleibt, dann ist das



Literaturbericht 393

Gliick des Menschen ganz und gar erfiillt, wenn seine Liebe erfiillt wird, seine Liebe
zum ewigen Gott.

Elisabeth Lukas widmet ihr Buch, das ebenfalls im Herder-Verlag erschien, Viktor
E. Frankl, ,,meinem Lehrer zum 78. Geburtstag: Vor der Tiefen- zur Héhenpsycholo-
gie. Logotherapie in der Beratungspraxis®°. Es ist gut lesbar und durchzogen von vielen
Fallbeispielen aus der therapeutischen Praxis der Autorin. Mittels der Logotherapie ih-
res Lehrers kann sie — in stindigem Kontakt und zugleich Protest gegen die Selbstbe-
spiegelungs- und Entlarvungs-Methoden mancher psychologischer Schulen — zeigen,
wie psychologische Theorie und Praxis sich 6ffnen kénnen zu christlichen Werten. Ein
Beispiel aus der Erfahrung der Autorin moge dies erldutern: In einer tiefenpsychologi-
schen Gruppentherapie fragte eine gehbehinderte Frau nach einem Autofahrer, der sie
mitnehmen moge. Spontan meldeten sich Hilfsbereite. Aber dann begann der Grup-
pentrainer deren Motivation zu hinterfragen: Kompensation? Beschimtheit wegen der
Korperversehrtheit der Frau? Geheimes Helfersyndrom? Unterschwellige erotische
Anziehung? ... Und am Schluf} zogen alle ihre Hilfsangebote zuriick: ,,weil sie sich ihrer
,wahren’ Handlungsweise nicht mehr sicher waren“. Frau Dr. Lukas brandmarkt die
Hinterfragungssucht: Muf3 man stindig auf der Lauer nach geheimen Triebkriften lie-
gen, oder kann die ,,Spontanbereitschaft zu helfen nicht echter sein als alle ,psychologi-
schen Funde® einer nachtréglichen krampfhaften Suche nach hintergriindigen Moti-
ven‘? Und grundsétzlicher noch weist sie darauf hin, daB das Lustprinzip, also die Au-
Berung des Drangs nach Selbstverwirklichung, nicht alleine giiltig sein darf. Es gibt anch
ein ,,Sinnprinzip, nach welchem es durchaus sinnvoll erscheinen kann, eine gehbehin-
derte Frau abzuholen, selbst wenn man nicht gerade viel Lust dazu hat*,

Vielleicht geht die Autorin manchmal zu hart mit bestimmten psychologischen Schu-
len um. Aber die Grundeinsicht Viktor E. Frankls, die ja gliicklicherweise von immer
mehr psychologisch geschulten Arzten und Beratern2? geteilt wird, hat Giiltigkeit: Es
ist falsch und irgendwann unmenschlich, den Menschen allein von der ,,Selbstverwirkli-
chung* her zu beurteilen. Und mit dieser Einsicht 6ffnet sich auch eine Tiir zur christli-
chen Botschaft.

Eine zugleich exegetisch wie psychologisch und philosophisch exakte Untersnchung
dieses Grundproblems hat E. Drewermann in seinem Buch Strukturen des Bésen, dasin
dieser Zeitschrift vorgestellt wurde?2, geliefert. Er hat gezeigt, daB dem Menschen in
seiner faktischen Situation ans der eigenen Endlichkeit Angst erwichst: Was wird der
andere mir antun?, und da3 diese Grundangst, die Wurzel vieler psychologischer Fehl-
haltungen, dem Menschen nur genommen werden kann, wenn er im unendlichen Gott
die Macht der Liebe erfahrend anerkennt. Dieses sein (und eines jeden Menschen)
Grundthema spielt E. Drewermann in verschiedenen Veroffentlichungen durch?3,
Seine Untersuchungen sind stets sehr durchsichtig und verstindlich geschrieben, wis-

20 Freiburg/Basel/Wien, Herder 1983. 429 S, kart., DM 16,90.

21 Vpl. die Beitrdge von Balthasar Staehelin und Adolf Heimler in diesem Heft.

22 Vgl. die Besprechung des Buches in: GuL 53 (1980) 467.

23 Psychoanalyse und Moraltheologie, Bd. 1: Angst und Schuld. Mainz, Matthias-Griinewald-Ver-
lag 1982. 205 S., kart., DM 29,80; Der tédliche Fortschritt. Von der Zerstbrung der Erde und des
Menschen im Erbe des Christentums, Regensburg 21982; Der Krieg und das Christentum. Von der
Ohnmacht und Notwendigkeit des Religiosen, Regensburg 1982.



Literaturbericht 394

senschaftlich belegt und mit einer Fiille von verschiedensten Informationen ausgestat-
tet. Man wird sich bei den letzten Arbeiten des Paderborner Professors allerdings fra-
gen miissen, ob er nicht immer pessimistischer und von der Zukunftsangst mancher In-
tellektueller ergriffen wird — mit Bestiirzung stellt man z.B. fest, daB in den eben er-
wihnten Veroffentlichungen die ausgezeichneten Register kein Stichwort ,,Liebe* ha-
ben. Doch solche Kritik nimmt nichts zuriick von der Leistung, die Drewermann als
Briickenbauer zwischen Psychologie und Theologie leistet. Hierzu ein Zitat, das seine
grundlegende Einsicht wiedergibt: ,,Der Jahwist (d.h. Gen 2ff) schildert das Erleben
der fundamentalen Angst des Daseins in dem archetypischen Symbol der Schlange, des
gedffneten Chaosrachens unterhalb der geschaffenen Wirklichkeit. Es gibe zufolge
seiner Darstellung gegen die Angst nur ein einziges Mittel: das Vertrauen in die Macht
dessen zu bewahren, der selbst noch unterhalb des Nichts, noch tiefer als der Abgrund
aller Nichtigkeit der Kreatur, der Grund und Halt von allem ist. Im Bannkreis der Angst
erscheint die Welt dem Menschen fremd und feindlich.*

In streng philosophischer Weise geht R. Schaeffler, Fihigkeit zur Erfahrung. Zur
transzendentalen Hermeneutik des Sprechens von Gott*, einem entsprechenden Fra-
genkomplex nach: Die Arbeit ist fiir den Nicht-Fachmann schwierig zu lesen, weniger
wegen der in sich klaren Ausfiihrungen und verstindlichen Sétze, sondern wegen der
logischen Strenge der Gedankenginge. Schaeffler fragt: Wo ist im menschlichen Erfah-
rungsbereich, der doch endlich ist und bleibt, ein Platz fiir die Unendlichkeit Gottes?,
und zeigt, daB die klassische Transzendental-Theologie und -Philosophie zu statisch, zn
ungeschichtlich argumentiert. Es geniigt demnach nicht, die Gottesfrage einfachhin aus
der Sinn- und Seins-Frage heraus zu entwickeln. Schaeffler zeigt dagegen, daB hierbei
ein standiger weitergehender Prozef entsteht: Die Konkretheit der Erfahrung liBt die
Sicherheit des dahinter- und darin-gefundenen Sinngrundes zerschellen — aber dadurch
wiederum zerféllt die Bestimmbarkeit der konkreten Erfahrung selbst; doch diese ver-
langt ein neues Bemiihen, und im erneuten Aufsuchen des Seinsgrundes setzt sich der
Proze8 fort; nur in diesem geschichtlich sich entwickelnden Proze — nicht aber in einer
undialektischen geschichtslosen transzendentalen Erfahrung — kann der Mensch ver-
antwortungsbewuBt vor Gottes Wirklichkeit stehen. Die Festigkeit, die ein Mensch im
personalen Vollzug vor Gott hat, 148t sich in begrifflicher Abstraktion nur als eine offen
bleibende Aussage auslegen. Leicht zu sehen ist, da das von Schaeffler Entwickelte
dem entspricht, was als ,,personales“ Erkennen und Begegnen analysiert werden muf.
Auch hier hat der Liebesbezug ein ,,Plus“, das im begrifflichen Nachdenken nur in ent-
sprechender Bewegungen zn begreifen wire.

Die Reduzierung aber eines letztlich nur im Vollzug zu realisierenden Lebensbezugs
zu Gott und zu den Menschen auf ein simples, eindimensionales BewuBtseinserlebnis —
sei es mehr psychologisch oder mehr logisch oder sonstwie umschrieben — scheint das-
jenige zu sein, was die ,,neue Religiositit* (wenn man den Ausdruck gebrauchen darf)
fiir manch einen so anziehend macht. Die christliche Glanbenserfahrung sollte sich hii-
ten, mit gleichen Waffen der Simplifizierung sich zur Wehr zu setzen; sie sollte vielmehr
unter Beweis stellen, dal die Begegnung mit dem wahren Gott reicher, vielfiltiger, tie-
fer und deshalb auch menschlicher ist.

24 (Quaestiones Disputatae; 94). Freiburg/Basel/Wien, Herder 1982. 126 S., kart., DM 24,80.



Literaturbericht 395

Zum AbschluB seien noch zwei Werke genannt, die — nach meiner Meinung — zwi-
schen der psychologischen Lebenssituation und dem christlichen Glauben vermitteln.

Die umfangreiche, gelehrte Habilitationsschrift von J. Werbick, Glaube im Kontext.
Prolegomena und Skizzen zu einer elementaren Theologie. Kann der christliche Glaube
als identititsbezogenes Wissen ausgelegt und verifiziert werden??5, stellt ganz bewuBt die
Frage nach den Orten im menschlichen Leben, an denen der Glaube zur Erfahrung
wird. Dazu wird zu Beginn theoretisches Material vorgelegt: erst von seiten des Glau-
bens, der eben nicht — wie manche psychologisierenden Entwiirfe es versuchen —in Er-
fahrung und psychologischem Begreifen aufgeht; dann von seiten der modernen Erfah-
rungswissenschaften, wobei Werbick den psychologischen Identititsbegriff in ver-
schiedenen Ansitzen (symboltheoretisch, soziologisch usw.) vertieft. Im vierten
Haunptkapitel geht der Autor dann der , individuellen Freiheitsgeschichte” des Men-
schen (von der Kindheit bis zum Uberschreiten des Lebens im Tod) nach und verankert
gleichsam in den verschiedenen (hauptsichlich psychoanalytisch erarbeiteten) Le-
bensepochen die Grundziige christlichen Glaubens.

Die Arbeit ist in jeder Hinsicht vorziiglich; sie hat aber den einen Nachteil, daB sie
sich auf einer hohen Abstraktionsebene bewegt und so auch dem theologischen Spezia-
listen manche Miihe bereitet— die sich aber lohnt. Das zeigt sich z.B. bei dem sehr diffe-
renzierten Kapitel iiber ,,Jenseits der Identitdt. Zwei Grundeinsichten scheinen mir
bei diesem Nachdenken iiber Tod und Auferstehung wichtig: ,,Nicht das Werk, das
einem Menschen gelingt, bestimmt dariiber, was er ist, sondern die voraussetzungslose
Bejahung seiner ,Person‘ durch den schopferischen Gott.“ Und weiter: ,,Auferstehung
bedeutet eben nicht die Fortsetzung eines selbstbezogenen Lebens mit andern Mit-
teln.* Aus dieser Sicht ist der Re-Inkarnationsglaube kaum mehr ein egozentriertes Su-
chen nach Ich-Verwirklichung. ,,Die Anferstehung erfiillt, worauf die Ich-Identitat
immer schon ausgerichetist: die solidarische Kommunikationsgemeinschaft der Briider
und Schwestern, die in Gott, dem Vater, ihren Grund, im ,Menschensohn’ ihren Kri-
stallisationskern nnd im Heiligen Geist ihre befreiende Unmittelbarkeit und Lebendig-
keit hat.*“ (518)

Es soll nicht als Anhang gewertet werden, wenn zum Schlu8 ein Arbeitsbuch (Klaus
Mayer zu Uptrup, Zeit mit Gott?® und Tag mit Gott?”) aus evangelischer Feder vorge-
stellt wird, das ganz auf erlebnismiBige Verwirklichung des Glaubens ansgerichtet ist.
Vorziiglich an diesem Buch sind die Breite des Materials und die stidndige reflexive
Verarbeitung dessen, was in Gebet, Liturgie, Meditation eigentlich geschieht. Das
Stichwort ,,Bewegung‘* kommt etwas zu kurz; leichte Distanzierungen vom Katholi-
schen (42: ,,Belastungen!, 69) kann man tiberlesen; andere Passagen lassen sich leicht
erginzen (z.B. die Objektivitdt der Liturgie). Aber als Ganzes bietet dieses Doppel-
Buch viele Anregungen zum personlichen und gemeinschaftlichen Glanbensvollzug.

Und sicherlich ist diese Praxis des Glaubens an Gott und an Jesus der beste Weg, um
die Briicke zwischen Psychologie und Theologie zu finden.

Josef Sudbrack, Miinchen

25 (Studien zur Praktischen Theologie; 26). Ziirich/Einsiedeln/Kdln, Benziger 1983. 599 S,
brosch., DM 59,—. 26 Liturgie, Meditation und Gebet. Stuttgart, J. F. Steinkopf Verlag 1982.304 S.
und 12 Dia, geb., DM 39,~. 7 Psalmen — Bilder — Lieder — Gebete. Stuttgart, . F. Steinkopf Verlag
1979, 80 S., kart., DM 7,50.





