Das Heilige Jahr

Aus dem Kirchenschatz einen Ablal gewinnen

Paul Imhof, Miinchen

Der Papst selbst 1ddt im Heiligen Jahr zu einer Pilgerfahrt nach Rom ein, auf
daf die Gldubigen in einer der vier Patriarchalbasiliken (S. Giovanni in Late-
rano, S. Pietro in Vaticano, S. Paolo fuori le Mura, Santa Maria Maggiore), in
einer der Katakomben oder in der Basilica Santa Croce in Gerusalemme beten
und einen AblaB gewinnen. Dazu gehort, dal man sich den Gebetsintentionen
des Papstes anschlieft, also in seinem Sinne betet, das BuBsakrament emp-
fingt und kommuniziert.

Eine Pilgerfahrt. Natiirlich darf man sich eine solche Reise nicht zu einer
attraktiven Ferientour umstilisieren lassen oder sich einfach dem Sog des
Tourismus ausliefern, der wie jeder ,,-ismus“ im Grunde eine groBe Portion
Ideologie mit sich fithrt. Zu einer Pilgerreise gehdrt Mut. Auch eine besonders
genannte Kirche in der eigenen Didzese kann der Zielpunkt einer Wallfahrt
sein, die ,,die Suche, mitunter die heilige Unruhe der Seele zum Ausdruck
bringt, die sich danach sehnt, mit Gott Vater, Gott Sohn, dem Erloser des
Menschen, und mit Gott dem Heiligen Geist, der in den Herzen die Erlosung
wirkt, das Band der Liebe zu festigen oder wiederherzustellen*“t. Das Jahr der
Erlosung soll in allen Ortskirchen der Welt gefeiert werden.

Das Wirken des Heiligen Geistes und die Erlésung durch Jesus Christus

Das Heilige Jahr begann am 25. Mérz 1983, dem Fest der Verkiindigung des
Herrn. ,,Dieser Tag erinnert an den gottgewollten Augenblick, in dem das
ewige Wort durch die Kraft des Heiligen Geistes im SchoB der Jungfrau Maria
Mensch wurde und so unser Fleisch angenommen hat.*“2 Mit der Verkiindi-
gung fingt an, was im Wunder der Weihnacht offenbar wurde: die Geburt des
gottlichen Kindes. Am Ostersonntag, dem 22. April 1984, geht das Heilige
Jahr zu Ende. In besonderer Weise soll wihrend dieser Zeit des Erlosungswer-
kes Jesu Christi, seines Lebens und seines Sterbens, seines Kreuzes und seiner
Auferstehung gedacht werden. Dabei geht es nicht darum, sich dGuferlich be-
stimmten Riten zu unterwerfen und Rubriken zu erfiillen, sondern ,,die objek-

1 Apostolisches Rundschreiben zum Jubilidumsjahr der Erlosung ,,Aperite portas redemptori‘‘ von
Papst Johannes Paul 1. (6. 1. 1983), hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz
(Kaiserstr. 163, 5300 Bonn 1), 14.

2 FEbd,, 3.



Paul Imhof 402

tive Wirklichkeit des Erlosungsgeheimnisses muf3 zur subjektiven Wirklichkeit
aller Glaubigen werden, um konkret wirksam zu sein in der geschichtlichen Si-
tuation des Menschen, der in der Zeit des ausgehenden zweiten Jahrtausends
nach Christus lebt, leidet und arbeitet ‘3. Das Heilige Jahr dient also dazu, die
befreiende Tatsache der Erlosung in vielen Dimensionen des menschlichen
Lebens erfahrbar werden zu lassen. Aufgrund des Heilswirkens Jesu Christi
und nicht wegen der Selbstrechtfertigungssucht der Menschen, die sich von ih-
rem Ichpunkt her ,,gegenstiandlich* (z.B. via Geld) in den Himmel einkaufen
mochten, gelangt der Mensch ins Heil. Das Wunder der Gnade und nicht eine
irgendwie geartete Werkgerechtigkeit des siindigen Menschen ist die Basis, auf
der die Erfahrung von Erlésung transparent wird; denn Gottist erschienen, um
aus der Sklaverei der Stinde zu befreien und so dem Menschen seine anfiangli-
che Wiirde zuriickzugeben. Diese Urerfahrung von Gnade wird an den Festta-
gen des Kirchenjahres gefeiert. Mit dem Geschehen der Verkiindigung neigt
sich Gott seiner Menschheit im Fleisch und Blut Mariens zu. Sein geschenkter
Sinn leuchtete auf am Tag der weihnachtlichen Geburt. In der Nacht des Lei-
dens begann der Ernstfall der sich hingebenden Liebe; sie entdullerte sich, ging
bis zum Letzten, behielt fiir sich nichts zuriick. Die Herzmitte Gottes wurde fiir
uns aufgetan; so kann gesehen werden, wer Gott ist. Der Sinn des Karfreitags.
Der Tag des ewigen Ostern wird gefeiert, seit aus der Nacht des Grabes der
Auferstandene hervorging. Zur Pfingstzeit entziindete diese Welt ein gottli-
ches Feuer, das nie mehr geloscht werden kann. Die helle Klarheit des Heiligen
Geistes erschien aus dem nichtlich-verborgenen, ewigen Geheimnis, das wir
Gott nennen. Sein Licht leuchtet auf als ,,hell-lichte Finsternis®, wie Diony-
sius, der Pseudo-Areopagit, sagt.

Wie das Kirchenjahr ist ein Heiliges Jahr einganzes Jahr. Denn die Ordnung
des eigenen, ganzen Lebens soll angesichts der Heilstaten Gottes bedacht und
erneuert werden. Recht verstanden handelt es sich bei dem geistlichen Ereig-
nis eines Heiligen Jahres um ein pfingstliches Geschehen. Denn Pfingsten
(griech. pentakost = fiinfzig!) als das Fest des Geistes Jesu Christi ist das Fest
der Versohnung und des Neubeginns. Hat Christus doch den Seinen den Heili-
gen Geist gesandt zur Vergebung der Siinden (vgl. Joh 20,22f).

Schon im Alten Testament sollte alle fiinfzig Jahre ein Jobeljahr (davon dt.
,,Jubildum‘‘) ausgerufen werden. (Erst im Jahre 1300 wurde es auf Veranlas-
sung von Papst Bonifaz VIII. [1294—1303] zum erstenmal im christlichen Be-
reich als Heiliges Jahr gefeiert.) Das Alte Testament beschreibt es als Jahr der
Versohnung und des Ausgleichs, das sich bis in die Dimension des Okonomi-
schen und Gesellschaftlichen auswirken sollte. Es galt, das ganze Leben auf-

3 Ansprache des Heiligen Vaters an das Kardinalskollegium und die Prilaten der Romischen Kurie
iiber das Jubildumsjahr der Erldsung (23. 12.1982), in: Apostolisches Rundschreiben, aa0O. 20.



Das Heilige Jahr 403

grund der Gnade und des Willens Gottes neu zu ordnen. Denn die vertiefte
Ehrfurcht vor Gott hat zur Konsequenz, daB der Mensch mehr Mensch wird.
Im Buch Levitikus (25, 10-14) heifit es dazu: ,,Erklért dieses fiinfzigste Jahr
tiir heilig, und ruft Freiheit fiir alle Bewohner des Landes aus! Es gelte euch als
Jubeljahr. Jeder von euch soll zu seinem Grundbesitz zuriickkehren, jeder soll
zu seiner Sippe heimkehren. Dieses fiinfzigste Jahr gelte euch als Jubeljahr. Ihr
sollt nicht sden, den Nachwuchs nicht abernten, die unbeschnittenen Wein-
stocke nicht lesen. Denn es ist ein Jubeljahr, es soll euch als heilig gelten. Vom
Feld weg sollt ihr den Ertrag essen. In diesem Jubeljahr soll jeder von euch zu
seinem Besitz zuriickkehren. Wenn du deinem Stammesgenossen etwas ver-
kaufst oder von ihm etwas kaufst, sollt ihr einander nicht iibervorteilen.*

Kirchliche Solidaritidt mittels stellvertretender BuBe und Gebet

Gute Werke oder cine Wallfahrt dokumentieren die Ernsthaftigkeit des Um-
kehrwillens dessen, der sich die Vers6hnung mit Gott neu schenken lassen
mochte. Sie konnen auch die Antwort sein auf schon erfahrene Vergebung.
Eine konkrete Handlung, eine sichtbare Bewegung, ein reales Mitgehen mit
der pilgernden Kirche, die mit Jesus unterwegs ist, bringt zum Ausdruck, daB
jemandsich leibhaftig einreihen méchte in die Prozession derer, die das geistli-
che Erlebnis und die spirituellen Friichte eines Heiligen Jahres ins Eigene
nehmen méchten. Eine dieser Friichte ist der AblaB, der sich natiirlich nicht
auf die Siinde in sich, aber auch nicht nur auf die kanonischen Kirchenstrafen,
sondern auch auf die Siindenstrafen vor Gott bezieht*, auf die Wirkungen der
siindigen Tat in der Person des Siinders. Er wird von der Kirche gewihrt aus
dem Kirchenschatz der Verdienste Christi und der Heiligens. Solche Aussa-
gen, die im Rahmen mittelalterlicher Theologie unmittelbar verstindlich wa-
ren, haben in unserer Zeit eigentlich umfangreiche Erlduterungen nétig, so
daf3 der Kern des damals Gemeinten verstehbar bleibt. Vielleicht aber geniigt
in unserem Zusammenhang der Hinweis auf die Prinzipien der Solidaritit und
der Subsidiaritit, die gerade heutzutage immer offensichtlicher werden: In ei-
ner humanen Gesellschaft gehort es sich selbstverstindlich, daB in Notlagen —
also auch in fast heillosen Zustidnden und bei spirituellen Defiziten — einer fiir
den anderen eintritt, und zwar so, wie man es selbst vermag, und in dem MafBe,
daB der andere dadurch wieder frei und selbstéindig existieren kann. Diese Ein-
sicht erldutert Kardinal Ratzinger im Hinblick auf den AblaB: ,,Es gibt nicht

* Die ,,Bedingungen* fiir den Erwerb eines Ablasses finden sich in dem obengenannten Apostoli-
schen Rundschreiben: A und B.

5 Vgl. Karl Rahner, Ablaf3, in: LThK I, 46f. Zur kirchlichen Lehre vom AblaB vgl. die Apostoli-
sche Konstitution iiber die Neuordnung des AblaBwesens, ,,Indulgentiarum doctrina”, die Papst
Paul V1. am 1. Januar 1967 vorlegte.



Paul Imhof 404

nur einen Vorrat an Bdsem, sondern auch einen Uberschuf3 des Guten in der
Welt. Und: auch in personlichen Dingen, wie es die innere Bewiltigung von
Schuld und Gnade ist, sind wir nicht fest voneinander abgeschlossene Indivi-
duen, auch da gibt es Solidaritit. Wir konnen uns gleichsam aneinander an-
hingen, die schon gefundene Freiheit des anderen zu leihen nehmen und von
ihr mitgetragen werden. Der AblaB praktiziert einfach diese Uberzeugungen.
Dazu kommt ein weiteres Element, das eine wichtige Ergidnzung des zuletzt
Gesagten bedeutet. Ablaf} driickt die GewiBBheit des Glaubens aus, daf3 die Tii-
ren zwischen Leben und Tod nicht vollig zugeschlossen sind; dafl wir im Strom
des Guten, in der tiefen inneren Gemeinschaft, die die Glaubenden miteinan-
der verbindet, unsere Hénde gleichsam zu den Toten hiniiberstrecken und ih-
nen ein Zeichen der Liebe geben kdnnen, ohne dal wir im einzelnen wissen,
wie das vor sich geht. Fiir die Liebe gibt es eine Durchlissigkeit zwischen Le-
ben und Tod, die wiederum im Ablaf3 praktiziert wird.*®

Durch den Abla}, der von der Buf3gesinnung und vom Buf3sakrament nicht
zu trennen ist, unterstiitzt die Kirche die subjektiven Bemithungen des Siinders
um Lauterung, der sich von der erbarmenden Liebe Gottes ergreifen lassen
mochte. Im Sakrament der BuBBe begegnet das Elend des Menschen dem Er-
barmen Gottes, ,,das in Christus, dem Erloser, und in der Vollmacht der Kir-
che personifiziert ist”?. Was heif3t das ndherhin? In der Beichte bekennt der
einzelne nicht nur vor sich selbst und vor Gott seine Siinden, sondern bringt
sich und seine Schuldgeschichte vor einem anderen Menschen ins Wort. So
macht er offensichtlich, daB er ein zutiefst dialogisches Wesen ist. Durch seine
Siinden wurden andere betroffen. Der Priester nun sagt Vergebung zu — nicht
nur in bezug auf sich, sondern im Auftrag einer Gemeinde, ja, der ganzen Kir-
che —; er 148t die Schuldgeschichte im Raum verzeihenden Schweigens an ein
real erfahrbares, persdnlich vermitteltes Ende kommen; damit erhilt derjeni-
ge, der das Buflsakrament empfingt, die Versohnung mit der Gemeinde und
der ganzen Kirche. Der Beichtende empfingt das vergebende Ja zu sich und
seiner Geschichte nicht nur von Du zu Du, sondern auch in der Dimension des
Wir. Da weiterhin die Kirche als Volk Gottes keine geschlossene, sich selbst
gentigende Gesellschaft ist, sondern fiir alle dasein will — dazu ist sie gesandt —,
wird im Buf3sakrament auch die Versohnung mit der Menschheit aktualisiert;
denn die Kirche als ,,sacramentum mundi‘‘, als reales Heilszeichen fiir die
ganze Welt, repréisentiert die ganze Menschheit. Dariiber hinaus — und dies ist
entscheidend — wird das Testament Jesu erfiillt, dessen Blut vergossen wurde
zur Vergebung der Siinden und der am Ende des Kelchwortes sagt: ,, Tut dies
zu meinem Gedichtnis.* Es ist er, der zur Eucharistie und zur Vergebung er-

6 Joseph Kardinal Ratzinger, Das Heilige Jahr der Erlésung, in: KNA, Das Interview, Nr. 28 vom 5.
Juli 1983, 21.
7 Ansprache des Heiligen Vaters, aaO. (Anm. 3), 21.



Das Heilige Jahr 405

machtigt. In seinem Namen — durch ihn — geschicht Lossprechung von Schuld
und Siinde, der Schuld vor Gott. Der Messias, der Gesalbte Gottes, kommt mit
heilenden Hénden und vergebenden Worten der gefallenen Schopfung zu Hil-
fe. ,,Um das Geschenk der Erlosung in seiner ganzen Tiefe zu verstehen, miis-
sen wir erfassen, was fiir ein gewaltiges Ubel die Siinde ist ... Wenn wir sagen,
Jesus hat uns ,erlost’, dann verwenden wir ein Bild, das die Befreiung aus der
Sklaverei, aus der Gefangenschaft — gemeint ist die Gefangenschaft der Siinde
— bezeichnet.“® Erlosung wird nicht bewiesen, sondern geglaubt. Wir leben
jetzt in einer Zwischenzeit, hoffend auf die Vollendung der Erlosung, die
unumkehrbar in Fleisch und Blat schon begonnen hat durch Jesus Christus.
Jede bose Tat eines Menschen — auch wenn er nun die sakramentale Los-
sprechung empfing — hatte zu Reaktionen und Folgen gefiihrt, die nicht iden-
tisch waren mit seinem Handeln selbst. Doch es war Grund fiir Konsequenzen,
die auf den Titer als ,,Strafe‘ zuriickschlagen; diese Folgen seiner bosen Tat
miissen noch ausgelitten werden, da sie nicht im iiblichen Sinn wiedergutge-
macht werden kénnen, z. B. durch Bezahlung oder Arbeit. Der Siinder trigt zu
Recht an seinen Siindenstrafen, an Konsequenzen, die ihm angesichts der
Liebe Gottes anfgehen und zukommen. Oft helfen ihm andere, diese Last zu
erleichtern, ja, manche laden sie sich sogar stellvertretend selbst auf. Wie gut
ist es, wenn auf diese Weise und auf die amtliche Fiirbitte der Kirche hin in
Anbetracht ihres ,,Kirchenschatzes* die Siindenstrafen getilgt werden! Wer
daran glauben kann, lobt Gott ob der ,,gliicklichen Schuld*! (Augustinus).

Treue zum Erloser vermehrt den Frieden

An Jesus Christus, den Erloser, wendet sich die Kirche; seine Gnade solle sich
auswirken im Verhiltnis des Menschen zu sich selbst, zu anderen und in den
Beziehungen der Volker zueinander, auf da mehr Friede herrsche in der
Welt. Das Durchbrechen des Messias in die Welt brachte den Frieden der
Weihnacht mit sich. Seitdem er das Licht der Welt erblickte, wissen wir, da§
der Erloser ein Friedensfiirst ist, dessen Reich nicht von dieser Welt ist — und
gerade so ist er restlos fiir die Menschen und ihren Wunsch nach echtem Frie-
den da. Gegen Ende seiner Ansprache, in der er das Heilige Jahr ankiindigte,
sagte Papst Johannes Paul II. dazu:

»Das Wirken fiir den Frieden ist eine besondere Form der Treue zum Ge-
heimnis der Erlosung, weil der Friede die Ausstrahlung der Erlosung ist, ihre
Anwendung im konkreten Leben der Menschen und Vélker. Das Jubildum soll
dazu beitragen, in der Welt eine Mentalitat des Friedens zu befestigen: ein
Wunsch, der von Herzen kommt.“®

8 Erlésung ist Befreiung aus der Gefangenschaft der Siinde. Ansprache des Papstes bei der General-
audienz am 28. September, in: in L’Osservatore Romano dt. 13. Jg. Nr. 40 vom 7. 10. 1983, 2.
9 Ansprache des Heiligen Vaters, aaO. (Anm. 3), 26.





