
Das Heilige Jahr 
Aus dem Kirchenschatz einen Ablaß gewinnen 

Paul Imhof, München 

Der Papst selbst lädt im Heiligen Jahr zu einer Pilgerfahrt nach Rom ein, auf 
daß die Gläubigen in einer der vier Patriarchalbasiliken (S. Giovanni in Late- 
rano, S. Pietro in Vaticano, S. Paolo fuori le Mura, Santa Maria Maggiore), in 
einer der Katakomben oder in der Basilica Santa Croce in Gerusalemme beten 
und einen Ablaß gewinnen. Dazu gehört, daß man sich den Gebetsintentionen 
des Papstes anschließt, also in seinem Sinne betet, das Bußsakrament emp- 
fängt und kommuniziert. 

Eine Pilgerfahrt. Natürlich darf man sich eine solche Reise nicht zu einer 
attraktiven Ferientour umstilisieren lassen oder sich einfach dem Sog des 
Tourismus ausliefern, der wie jeder ,,-ismus" im Grunde eine große Portion 
Ideologie mit sich führt. Zu einer Pilgerreise gehört Mut. Auch eine besonders 
genannte Kirche in der eigenen Diözese kann der Zielpunkt einer Wallfahrt 
sein, die •die Suche, mitunter die heilige Unruhe der Seele zum Ausdruck 
bringt, die sich danach sehnt, mit Gott Vater, Gott Sohn, dem Erlöser des 
Menschen, und mit Gott dem Heiligen Geist, der in den Herzen die Erlösung 
wirkt, das Band der Liebe zu festigen oder wiederherzustellen"1. Das Jahr der 
Erlösung soll in allen Ortskirchen der Welt gefeiert werden. 

Das Wirken des Heiligen Geistes und die Erlösung durch Jesus Christus 

Das Heilige Jahr begann am 25. März 1983, dem Fest der Verkündigung des 
Herrn. •Dieser Tag erinnert an den gottgewollten Augenblick, in dem das 
ewige Wort durch die Kraft des Heiligen Geistes im Schoß der Jungfrau Maria 
Mensch wurde und so unser Fleisch angenommen hat."2 Mit der Verkündi- 
gung fängt an, was im Wunder der Weihnacht offenbar wurde: die Geburt des 
göttlichen Kindes. Am Ostersonntag, dem 22. April 1984, geht das Heilige 
Jahr zu Ende. In besonderer Weise soll während dieser Zeit des Erlösungswer- 
kes Jesu Christi, seines Lebens und seines Sterbens, seines Kreuzes und seiner 
Auferstehung gedacht werden. Dabei geht es nicht darum, sich äußerlich be- 
stimmten Riten zu unterwerfen und Rubriken zu erfüllen, sondern •die objek- 

1 Apostolisches Rundschreiben zum Jubiläumsjahr der Erlösung •Aperite portas redemptori" von 
Papst Johannes Paul II. (6. 1. 1983), hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz 
(Kaiserstr. 163, 5300 Bonn 1), 14. 
2 Ebd., 3. 



Paul Imhof 402 

tive Wirklichkeit des Erlösungsgeheimnisses muß zur subjektiven Wirklichkeit 
aller Gläubigen werden, um konkret wirksam zu sein in der geschichtlichen Si- 
tuation des Menschen, der in der Zeit des ausgehenden zweiten Jahrtausends 
nach Christus lebt, leidet und arbeitet"3. Das Heilige Jahr dient also dazu, die 
befreiende Tatsache der Erlösung in vielen Dimensionen des menschlichen 
Lebens erfahrbar werden zu lassen. Aufgrund des Heilswirkens Jesu Christi 
und nicht wegen der Selbstrechtfertigungssucht der Menschen, die sich von ih- 
rem Ichpunkt her •gegenständlich" (z.B. via Geld) in den Himmel einkaufen 
möchten, gelangt der Mensch ins Heil. Das Wunder der Gnade und nicht eine 
irgendwie geartete Werkgerechtigkeit des sündigen Menschen ist die Basis, auf 
der die Erfahrung von Erlösung transparent wird; denn Gott ist erschienen, um 
aus der Sklaverei der Sünde zu befreien und so dem Menschen seine anfängli- 
che Würde zurückzugeben. Diese Urerfahrung von Gnade wird an den Festta- 
gen des Kirchenjahres gefeiert. Mit dem Geschehen der Verkündigung neigt 
sich Gott seiner Menschheit im Fleisch und Blut Mariens zu. Sein geschenkter 
Sinn leuchtete auf am Tag der weihnachtlichen Geburt. In der Nacht des Lei- 
dens begann der Ernstfall der sich hingebenden Liebe; sie entäußerte sich, ging 
bis zum Letzten, behielt für sich nichts zurück. Die Herzmitte Gottes wurde für 
uns aufgetan; so kann gesehen werden, wer Gott ist. Der Sinn des Karfreitags. 
Der Tag des ewigen Ostern wird gefeiert, seit aus der Nacht des Grabes der 
Auferstandene hervorging. Zur Pfingstzeit entzündete diese Welt ein göttli- 
ches Feuer, das nie mehr gelöscht werden kann. Die helle Klarheit des Heiligen 
Geistes erschien aus dem nächtlich-verborgenen, ewigen Geheimnis, das wir 
Gott nennen. Sein Licht leuchtet auf als •hell-lichte Finsternis", wie Diony- 
sius, der Pseudo-Areopagit, sagt. 

Wie das Kirchenjahr ist ein Heiliges Jahr emganzes Jahr. Denn die Ordnung 
des eigenen, ganzen Lebens soll angesichts der Heilstaten Gottes bedacht und 
erneuert werden. Recht verstanden handelt es sich bei dem geistlichen Ereig- 
nis eines Heiligen Jahres um ein pfingstliches Geschehen. Denn Pfingsten 
(griech. pentakost = fünfzig!) als das Fest des Geistes Jesu Christi ist das Fest 
der Versöhnung und des Neubeginns. Hat Christus doch den Seinen den Heili- 
gen Geist gesandt zur Vergebung der Sünden (vgl. Joh 20,22f). 

Schon im Alten Testament sollte alle fünfzig Jahre ein Jobeljahr (davon dt. 
•Jubiläum") ausgerufen werden. (Erst im Jahre 1300 wurde es auf Veranlas- 
sung von Papst Bonifaz VIII. [1294-1303] zum erstenmal im christlichen Be- 
reich als Heiliges Jahr gefeiert.) Das Alte Testament beschreibt es als Jahr der 
Versöhnung und des Ausgleichs, das sich bis in die Dimension des Ökonomi- 
schen und Gesellschaftlichen auswirken sollte. Es galt, das ganze Leben auf- 

3 Ansprache des Heiligen Vaters an das Kardinalskollegium und die Prälaten der Römischen Kurie 
über das Jubiläumsjahr der Erlösung (23. 12. 1982), in: Apostolisches Rundschreiben, aaO. 20. 



Das Heilige Jahr 403 

grand der Gnade und des Willens Gottes neu zu ordnen. Denn die vertiefte 
Ehrfurcht vor Gott hat zur Konsequenz, daß der Mensch mehr Mensch wird. 
Im Buch Levitikus (25, 10-14) heißt es dazu: •Erklärt dieses fünfzigste Jahr 
für heilig, und ruft Freiheit für alle Bewohner des Landes aus! Es gelte euch als 
Jubeljahr. Jeder von euch soll zu seinem Grundbesitz zurückkehren, jeder soll 
zu seiner Sippe heimkehren. Dieses fünfzigste Jahr gelte euch als Jubeljahr. Ihr 
sollt nicht säen, den Nachwuchs nicht abernten, die unbeschnittenen Wein- 
stöcke nicht lesen. Denn es ist ein Jubeljahr, es soll euch als heilig gelten. Vom 
Feld weg sollt ihr den Ertrag essen. In diesem Jubeljahr soll jeder von euch zu 
seinem Besitz zurückkehren. Wenn du deinem Stammesgenossen etwas ver- 
kaufst oder von ihm etwas kaufst, sollt ihr einander nicht übervorteilen." 

Kirchliche Solidarität mittels stellvertretender Buße und Gebet 

Gute Werke oder eine Wallfahrt dokumentieren die Ernsthaftigkeit des Um- 
kehrwillens dessen, der sich die Versöhnung mit Gott neu schenken lassen 
möchte. Sie können auch die Antwort sein auf schon erfahrene Vergebung. 
Eine konkrete Handlung, eine sichtbare Bewegung, ein reales Mitgehen mit 
der pilgernden Kirche, die mit Jesus unterwegs ist, bringt zum Ausdruck, daß 
jemand sich leibhaftig einreihen möchte in die Prozession derer, die das geistli- 
che Erlebnis und die spirituellen Früchte eines Heiligen Jahres ins Eigene 
nehmen möchten. Eine dieser Früchte ist der Ablaß, der sich natürlich nicht 
auf die Sünde in sich, aber auch nicht nur auf die kanonischen Kirchenstrafen, 
sondern auch auf die Sündenstrafen vor Gott bezieht4, auf die Wirkungen der 
sündigen Tat in der Person des Sünders. Er wird von der Kirche gewährt aus 
dem Kirchenschatz der Verdienste Christi und der Heiligen5. Solche Aussa- 
gen, die im Rahmen mittelalterlicher Theologie unmittelbar verständlich wa- 
ren, haben in unserer Zeit eigentlich umfangreiche Erläuterungen nötig, so 
daß der Kern des damals Gemeinten verstehbar bleibt. Vielleicht aber genügt 
in unserem Zusammenhang der Hinweis auf die Prinzipien der Solidarität und 
der Subsidiarität, die gerade heutzutage immer offensichtlicher werden: In ei- 
ner humanen Gesellschaft gehört es sich selbstverständlich, daß in Notlagen - 
also auch in fast heillosen Zuständen und bei spirituellen Defiziten - einer für 
den anderen eintritt, und zwar so, wie man es selbst vermag, und in dem Maße, 
daß der andere dadurch wieder frei und selbständig existieren kann. Diese Ein- 
sicht erläutert Kardinal Ratzinger im Hinblick auf den Ablaß: •Es gibt nicht 

4 Die •Bedingungen" für den Erwerb eines Ablasses finden sich in dem obengenannten Apostoli- 
schen Rundschreiben: A und B. 
5 Vgl. Karl Rahner, Ablaß, in: LThK I, 46f. Zur kirchlichen Lehre vom Ablaß vgl. die Apostoli- 
sche Konstitution über die Neuordnung des Ablaßwesens, •Indulgentiarum doctrina", die Papst 
Paul VI. am 1. Januar 1967 vorlegte. 



Paul Imhof 404 

nur einen Vorrat an Bösem, sondern auch einen Überschuß des Guten in der 
Welt. Und: auch in persönlichen Dingen, wie es die innere Bewältigung von 
Schuld und Gnade ist, sind wir nicht fest voneinander abgeschlossene Indivi- 
duen, auch da gibt es Solidarität. Wir können uns gleichsam aneinander an- 
hängen, die schon gefundene Freiheit des anderen zu leihen nehmen und von 
ihr mitgetragen werden. Der Ablaß praktiziert einfach diese Überzeugungen. 
Dazu kommt ein weiteres Element, das eine wichtige Ergänzung des zuletzt 
Gesagten bedeutet. Ablaß drückt die Gewißheit des Glaubens aus, daß die Tü- 
ren zwischen Leben und Tod nicht völlig zugeschlossen sind; daß wir im Strom 
des Guten, in der tiefen inneren Gemeinschaft, die die Glaubenden miteinan- 
der verbindet, unsere Hände gleichsam zu den Toten hinüberstrecken und ih- 
nen ein Zeichen der Liebe geben können, ohne daß wir im einzelnen wissen, 
wie das vor sich geht. Für die Liebe gibt es eine Durchlässigkeit zwischen Le- 
ben und Tod, die wiederum im Ablaß praktiziert wird."6 

Durch den Ablaß, der von der Bußgesinnung und vom Bußsakrament nicht 
zu trennen ist, unterstützt die Kirche die subjektiven Bemühungen des Sünders 
um Läuterung, der sich von der erbarmenden Liebe Gottes ergreifen lassen 
möchte. Im Sakrament der Buße begegnet das Elend des Menschen dem Er- 
barmen Gottes, •das in Christus, dem Erlöser, und in der Vollmacht der Kir- 
che personifiziert ist"7. Was heißt das näherhin? In der Beichte bekennt der 
einzelne nicht nur vor sich selbst und vor Gott seine Sünden, sondern bringt 
sich und seine Schuldgeschichte vor einem anderen Menschen ins Wort. So 
macht er offensichtlich, daß er ein zutiefst dialogisches Wesen ist. Durch seine 
Sünden wurden andere betroffen. Der Priester nun sagt Vergebung zu - nicht 
nur in bezug auf sich, sondern im Auftrag einer Gemeinde, ja, der ganzen Kir- 
che •; er läßt die Schuldgeschichte im Raum verzeihenden Schweigens an ein 
real erfahrbares, persönlich vermitteltes Ende kommen; damit erhält derjeni- 
ge, der das Bußsakrament empfängt, die Versöhnung mit der Gemeinde und 
der ganzen Kirche. Der Beichtende empfängt das vergebende Ja zu sich und 
seiner Geschichte nicht nur von Du zu Du, sondern auch in der Dimension des 
Wir. Da weiterhin die Kirche als Volk Gottes keine geschlossene, sich selbst 
genügende Gesellschaft ist, sondern für alle dasein will - dazu ist sie gesandt -, 
wird im Bußsakrament auch die Versöhnung mit der Menschheit aktualisiert; 
denn die Kirche als •sacramentum mundi", als reales Heilszeichen für die 
ganze Welt, repräsentiert die ganze Menschheit. Darüber hinaus • und dies ist 
entscheidend • wird das Testament Jesu erfüllt, dessen Blut vergossen wurde 
zur Vergebung der Sünden und der am Ende des Kelchwortes sagt: •Tut dies 
zu meinem Gedächtnis." Es ist er, der zur Eucharistie und zur Vergebung er- 

6 Joseph Kardinal Ratzinger, Das Heilige Jahr der Erlösung, in: KNA, Das Interview, Nr. 28 vom 5. 
Juli 1983, 2 f. 
''Ansprache des Heiligen Vaters, aaO. (Anm. 3), 21. 



Das Heilige Jahr 405 

mächtigt. In seinem Namen • durch ihn • geschieht Lossprechung von Schuld 
und Sünde, der Schuld vor Gott. Der Messias, der Gesalbte Gottes, kommt mit 
heilenden Händen und vergebenden Worten der gefallenen Schöpfung zu Hil- 
fe. •Um das Geschenk der Erlösung in seiner ganzen Tiefe zu verstehen, müs- 
sen wir erfassen, was für ein gewaltiges Übel die Sünde ist... Wenn wir sagen, 
Jesus hat uns ,erlöst', dann verwenden wir ein Bild, das die Befreiung aus der 
Sklaverei, aus der Gefangenschaft - gemeint ist die Gefangenschaft der Sünde 
- bezeichnet."8 Erlösung wird nicht bewiesen, sondern geglaubt. Wir leben 
jetzt in einer Zwischenzeit, hoffend auf die Vollendung der Erlösung, die 
unumkehrbar in Fleisch und Blut schon begonnen hat durch Jesus Christus. 

Jede böse Tat eines Menschen • auch wenn er nun die sakramentale Los- 
sprechung empfing - hatte zu Reaktionen und Folgen geführt, die nicht iden- 
tisch waren mit seinem Handeln selbst. Doch es war Grund für Konsequenzen, 
die auf den Täter als •Strafe" zurückschlagen; diese Folgen seiner bösen Tat 
müssen noch ausgelitten werden, da sie nicht im üblichen Sinn wiedergutge- 
macht werden können, z. B. durch Bezahlung oder Arbeit. Der Sünder trägt zu 
Recht an seinen Sündenstrafen, an Konsequenzen, die ihm angesichts der 
Liebe Gottes aufgehen und zukommen. Oft helfen ihm andere, diese Last zu 
erleichtern, ja, manche laden sie sich sogar stellvertretend selbst auf. Wie gut 
ist es, wenn auf diese Weise und auf die amtliche Fürbitte der Kirche hin in 
Anbetracht ihres •Kirchenschatzes" die Sündenstrafen getilgt werden! Wer 
daran glauben kann, lobt Gott ob der •glücklichen Schuld"! (Augustinus). 

Treue zum Erlöser vermehrt den Frieden 

An Jesus Christus, den Erlöser, wendet sich die Kirche; seine Gnade solle sich 
auswirken im Verhältnis des Menschen zu sich selbst, zu anderen und in den 
Beziehungen der Völker zueinander, auf daß mehr Friede herrsche in der 
Welt. Das Durchbrechen des Messias in die Welt brachte den Frieden der 
Weihnacht mit sich. Seitdem er das Licht der Welt erblickte, wissen wir, daß 
der Erlöser ein Friedensfürst ist, dessen Reich nicht von dieser Welt ist - und 
gerade so ist er restlos für die Menschen und ihren Wunsch nach echtem Frie- 
den da. Gegen Ende seiner Ansprache, in der er das Heilige Jahr ankündigte, 
sagte Papst Johannes Paul II. dazu: 

•Das Wirken für den Frieden ist eine besondere Form der Treue zum Ge- 
heimnis der Erlösung, weil der Friede die Ausstrahlung der Erlösung ist, ihre 
Anwendung im konkreten Leben der Menschen und Völker. Das Jubiläum soll 
dazu beitragen, in der Welt eine Mentalität des Friedens zu befestigen: ein 
Wunsch, der von Herzen kommt."9 

8
 Erlösung ist Befreiung aus der Gefangenschaft der Sünde. Ansprache des Papstes bei der General- 

audienz am 28. September, in: in L'Osservatore Romano dt. 13. Jg. Nr. 40 vom 7. 10. 1983, 2. 
9 Ansprache des Heiligen Vaters, aaO. (Anm. 3), 26. 




