
Gerne möchte ich vom Messias erzählen ... 

Aus der Überlieferung der jüdischen Mystik 

Friedrich Weinreb, Zürich 

Der in der Schweiz lebende Autor, geb. 1910 in Lemberg, ist durch Vorträge, Bü- 
cher und Lehrtätigkeit weltbekannt geworden1. Er liest die Bibel aus seiner chassi- 
dischen Tradition. Worte, ja selbst Buchstaben bedeuten dort unendlich mehr als 
in einer Welt rationalistisch angehauchter Exegese. 
Nur wer in der Lebenswelt der Bibel atmet, kann aus ihrem Reichtum schöpfen. In 
diesem Daseinsraum wird das Lesen der Bibel wie von selbst zum Erzählen statt 
zum Konstatieren, zum Träumen statt zum Berichten, zum Erzählen vom Messias. 

Die Redaktion 

Sinn des Daseins, Sinn des Lebens. Wo ist er? Man sieht Leben, aber es geht ver- 
loren, es verliert sich in dem Tod. Man erblickt die Welt, voller Hoffnungen, vol- 
ler Erwartungen. Aber das Leben lehrt uns; Erfahrungen sagen uns, es sei so viel 
Unrecht in der Welt, so viel Lüge, so viel Betrug. Und wir lernen, wie Zeiten 
kommen und wie diese Zeiten immer wieder gehen. Was bleibt? Wir fragen: 
Was bleibt? 

Wer kann über den Tod hinweg erzählen ... 

Die, welche antworten sollten, lenken ab. Sie versuchen, uns mit Gerede zu er- 
müden. Am Ende müssen wir uns sagen: sie wissen es auch nicht. Und wir spü- 
ren, es sind doch auch Arme, wie könnten sie so etwas wissen: es scheint ein un- 
lösbares Rätsel. Wer kann über den Tod hinweg erzählen? 

Und eigentlich stehen Unrecht, Lüge, Krankheit unter diesem gemeinsamen 
Titel Tod. Wenn der nicht wäre, wären diese Begleiter vielleicht auch nicht da. 
Es sieht alles aus wie eine Panik. Man weiß vom Tod, man weiß von den Gren- 

1 Vgl. GuL 56 (1983) 159: Emil Wächter, Friedrich Weinreb, Weinreb hören undsehen. Handzeich- 
nungen. Mit autobiographischen Notizen zu Vorträgen und Veröffentlichungen 1928 bis 1980 von 
Friedrich Weinreb, München 1980. Ebenfalls GuL 56 (1983) 159t.: Friedrich Weinreb, Roland Pe- 
ter Litzenburger, Friedrich Weinreb erzählt den Kreuzweg nach sieben Bildern von Roland Peter Lit- 
zenburger, München 1982. Das Messias-Thema ist wie ein roter Faden in viele Vorträge von Prof. 
Weinreb hineinverflochten. Vgl. dazu auch Friedrich Weinreb, Die bewahrte Stimme. Über Hören 
und Sprechen in der mündlichen Überlieferung. Mit Inhaltsangaben und vollständigem Verzeichnis 
der Tonkassetten des ISIOM Weinreb Tonarchiv 1971-1982, München 1983. 



Gerne möchte ich vom Messias erzählen ... 407 

zen. Und so erkämpft jeder sich einen Platz in diesem befristeten Leben. Dieser 
Kampf bringt Unrecht, bringt den Sieg des Groben, das Mittel der Lüge, die Zei- 
chen der Schwäche. Uns fehlt die Ruhe, uns fehlt die Geduld, uns fehlt so man- 
ches. So sind wir, weil alles uns fehlt, krank. Und immer wieder dieses Ende. Wir 
liebten, wir hofften, wir waren so dankbar für jedes bißchen Glück. Aber wir 
wissen, auch wenn wir es aus unserem Denken verdrängen, irgendwann ist alles 

aus. 
Worüber regen die Menschen sich so auf? Umweltverseuchung, Atomkriege, 

Unterdrückung. Was aber geschah mit den Generationen, welche bisher lebten? 
Wo sind diese geblieben? 

Wie oft lasen wir von Kriegen, Epidemien, blutigen Revolutionen in der Ver- 
gangenheit. Jung oder alt, sie wurden weggerafft. Und was weiß man vom Leid 
der ruhig zu Hause Gestorbenen? Leid der Zurückgebliebenen. Von den Ge- 
storbenen wissen wir überhaupt weiter nichts. Ist unsere Aufregung über die 
böse Welt, die dumme Welt nicht eine ablenkende Aufregung? Sterben tat man 
doch immer, und jeden Tag sterben in der Welt sehr viele Menschen. Auch ohne 
Kriege ist das Leiden in Spitälern, das Leiden in Irrenhäusern, das Leiden ein- 
fach zu Hause unbeschreiblich. 

Man bemüht sich sehr, diese Portionen des Leids etwas erträglicher zu ma- 
chen. Gewiß, sehr gut, sehr wichtig. Aber wer sagt, was weiter geschieht, das 
heißt, wer erzählt uns, was mit dem Tod ist? Ich glaube, die Gesellschaft ist eine 
riesige Betäubungsanstalt. Entweder man arbeitet so schwer, ist also von der 
Arbeit dumpf, müde geworden, oder man hat sonst irgendwie Sorgen, und diese 
machen dumpf, resigniert. Und wenn es hie und da gelingt, diese Art Druck und 
Sorgen zu erleichtern, dann schreit man nach Freizeit-Betäubung. Man will nicht 
Zeit haben, über den Sinn des Lebens nachzudenken. Wie viele Leute zeigen 
nicht das mitleidige Lächeln, wenn man von Lebenssinn spricht? Sie meinen, das 
sei irgendeine philosophische Frage, etwas nutzlos Spielerisches. Denn ernst ist 
einzig und allein das Betäuben aller Frage-Möglichkeiten, ist allein der Rausch, 
der solche Fragen vergessen läßt oder verdrängt. 

Der Messias ist mir alles wert ... 

Diese Welt mit diesen gesellschaftlichen Strukturen kommt mir wie die unerlö- 
ste Welt vor. Denn es geht mir um alles. Der Messias ist mir alles wert. Der Mes- 
sias als Erlöser. Der Messias als Überwinder des Todes, als Erlöser aus der Ge- 
fangenschaft des Lebens in den Klammern des Todes. Machen wir es uns nicht 
zu leicht, wenn wir vor dem Tod kapitulieren? Ich glaube, es ist eine Feigheit, 

eine Faulheit. 
Warum kommt man nicht auf die Frage, ob man das Leben vielleicht mit fal- 

schen Maßstäben mißt? Ist Leben tatsächlich das, was man für Leben hält, das, 



Friedrich Weinreb 408 

was naturwissenschaftlich als Leben festgestellt ist? Sind nicht Gefühle der Lie- 
be, Gefühle von Ewigkeit auch Leben? Und sterben diese Gefühle mit dem 
Menschen? Man weiß es nicht. Und keiner kann beweisen, daß sie nicht auch 
sterben. 

Ich kann aber glauben, daß diese Gefühle dennoch bleiben, weil es mir sinnlos 
vorkommt, daß Menschen hier sind, gesellschaftlich oder wissenschaftlich eine 
Position eingenommen haben, und daß mit dem Tod alles aus ist. Und wenn ich 
es glaube, wenn es mir so ist, dann kann ich mir auch vorstellen, daß Gott schon 
zumindest diese Gefühle von Liebe, von Ewigkeit als entscheidende Elemente 
des Lebens dieser Menschen berücksichtigt. Und daß Gott das Leben dieser 
Menschen in einer Welt, gelöst von unseren Maßstäben von Zeit und Raum, le- 
ben läßt. Leben mit dem, was hier erschien, aber dann nicht dem Zeitfluß unter- 
worfen, nicht vergehend mit der Zeit. Dann kann ich an die Ewigkeit glauben. 
Bei Gott ist nichts unmöglich, wenn es Gutes betrifft. 

Das Leben, wie die Welt, wie die Gesellschaft, wie die Institutionen es leben, 
ist ein Leben nach den Gesetzen dieser Welt. Natürlich versteht man darunter 
die Naturgesetze. Die Naturgesetze bestimmen unser Wissen der verschiedenen 
Wissenschaften. Sie sind der Zeit unterworfen, sie spielen im Raum, wie er uns 
erscheint. In dieser Welt kann ich den Messias nicht finden. Man kann in ihr na- 
türlich behaupten, was man will, auch über den Messias; aber das kommt mir vor 
wie ein gesetzlich auferlegter Zwang. Und ich mag in einer ernsten Sache weder 
faul noch feige sein. 

Ich glaube, man kann es nur durch Gnade erreichen ... 

Ich glaube, wir könnten das Leben auch jenseits dieser Naturgesetze erfahren. 
Dazu aber braucht es eine neue Art des Erlebens. Man kann dorthin nicht auf 
die Art des Lebens in der Welt der Naturgesetze gelangen. Das heißt, man kann 
nicht durch Studium, durch Sammeln von Wissen, nicht durch besondere Le- 
bensregeln dorthin kommen. Es braucht etwas anderes, das man eben nicht auf 
die Art der Welt der Gesetzmäßigkeiten erreichen kann. Vielleicht steht sogar 
diese Welt der Gesetze, wenn man stark in ihr lebt, diesem Erlangen der andern 
Welt im Wege. Ich glaube, man kann sie nur durch Gnade erreichen, das heißt 
aber auch durch Erlösung. Und dann kann ich sagen, nur der Messias kann uns 
erlösen. 

Das heißt, etwas vollkommen anderes ist uns dann. Was? Ich kann das in Wor- 
ten nur schwer erklären. Sonst müßte ich Erlösung erklären, und es käme darauf 
heraus, daß ich erzähle, wie wir uns dann erlösen können. Denn wenn ich etwas 
erklären kann, bedeutet es, ich beherrsche das von mir Erklärte, ich könne es 
übersehen, beurteilen. 



Gerne möchte ich vom Messias erzählen ... 409 

Erlösung, eine Gnade, bedeutet doch gerade, daß das Gesetz nicht so gilt, daß 
es entscheidend ist. Gesetz kann Fundament der Welt sein, so wie sie erscheint, 
aber etwas anderes ist da, das wichtiger ist, das erst ist, das Erstgeborener ist. 

Es heißt in der Überlieferung des Judentums, Gott sitze bei der Schöpfung erst 
auf dem Throne des Gerichts, des Gesetzes. Aber er sieht, die Welt hätte dann 
keinen Bestand, keinen Sinn, und er setzt sich bald auf den Thron der Liebe. 
Liebe schaut nicht auf Leistung; das wäre Gesetz. Liebe kann Gesetz benutzen, 
kann aber auch Gesetz aufheben. Liebe mag gerne Wunder schenken. 

Gnade erwartet vielleicht bei uns eine Art Offenständigkeit. Wir können 
nichts dazu tun. Ich glaube vielmehr, diese Offenständigkeit entsteht aus der 
Summe unseres ganzen Lebens in der Welt der Gesetze, in der Welt des Zeitflus- 
ses. Die Summe - zusammengesetzt aus unserer Sehnsucht, Sehnsucht nach 
Gott, nach Ewigkeit, nach ewigem Leben • unsere Freude, wenn es andern gut 
geht, das Gute der Welt zu gönnen - unsere Freude, andere zu überraschen mit 
jeder Art von Geschenken, Sehnsucht nach Einheit der Welt - den Nächsten, 
auch wenn er ein Feind ist oder war, mit einbeziehend - Sehnsucht nach der 
Freude, die ganze Welt in Händen des guten Hirten sehend • Sehnsucht nach 
Vergebung, keine Rechthaberei, kein •einmal zeigen, wie von Gott Strafe aus- 
geteilt wird" - Gott als Richter tötet nicht, schlägt nicht, quält nicht; Gott als 
Richter richtet, repariert, macht Recht - Sehnsucht, die Welt, Gottes Welt, in 
Freude aufzunehmen, sie kennenzulernen, zu genießen. All das zusammen und 
noch viel mehr gibt uns diese Offenständigkeit. Dann haben wir Augen und se- 
hen, Ohren und hören. 

Was ich Gefühle nannte, Liebe, Sehnsucht nach Ewigkeit, ist das nicht Bezie- 
hung zum Messias? Es bedeutet eine neue, immer wieder neue Dimension im 
Leben. Sie ist der normalen, naturwissenschaftlich bekannten Dimension fremd, 
entgegengesetzt. Der Messias kann dort nicht erkannt werden. Man bringt ihn 
dennoch oft ins Gespräch hinein, weil man bemerkt hat, daß er nützlich sein 
kann, um die Ziele der Machtausübung in der in der Zeit zerrinnenden Welt zu 
erreichen. 

Sind das nicht die Schläge, die man dem Messias zufügt auf seinem Weg in die- 
ser Welt? Kann man den Messias mit naturwissenschaftlichen Maßstäben über- 
haupt messen? 

Was aber ist mit dieser Welt ... 

Gewiß, er ist also in uns. Damit könnte man anfangen. Was aber ist mit der 
Welt? Wozu ist sie da? Nur um festzustellen, daß sie nichts taugt? Gott hat doch 
am Ende des sechsten Tages der Schöpfung gesagt, sie sei •sehr gut". Gott 
schätzt sie also besonders. Und Gott hat sie lieb. Er sitzt auf dem Thron der Lie- 
be. Um der Welt willen. 



Friedrich Weinreb 410 

Ist der Messias nur dazu da, uns auf das Leben jenseits des Todes hinzuweisen, 
wozu dann dieses •Tränental" hier? Es tönt schön und leicht, diese Welt abzu- 
schreiben. Man findet keine Lösung, um das Elend hier aufzuheben, also streicht 
man diese Welt. Irgend jemand hat Schuld daran, sagt man, weil man schwer 
Gott alle Schuld zuschieben kann. Der Teufel, die Heiden, die Atheisten, die 
Abtrünnigen. 

Das alles wäre dann schon eine Lösung; die Welt sündig, der Tod erlöst. Mir 
ist dabei aber nicht ganz geheuer. Denn der Messias kommt doch gerade in diese 
Welt. Und vor allem, es gilt in uns das Versprechen, daß er /lerkommt oder je- 
denfalls wiederkommt. Es ist also falsch, diese Welt einfach zu streichen, weil sie 
unseren Träumen nicht entspricht. Es gibt tatsächlich dieses Prinzip Hoffnung in 
unserem Leben, das erwarten läßt, es komme irgendwie doch alles gut. Daß der 
Messias uns erlöst, indem er auf das ewige Leben hinweist, dieses Leben, das in 
unseren Gefühlen, ausgesprochenen oder unausgesprochenen, fortwährend 
mitlebt, ist die eine Seite des Messias. 

Laßt mich ein bißchen mit diesem Wort spielen ... 

Vielleicht kommt uns die andere Seite näher, wenn wir uns den Namen Messias 
im Hebräischen vergegenwärtigen. Man weiß, es bedeutet übersetzt •der Ge- 
salbte", der Maschiach, was im Griechischen dann Christos heißt. 

Laßt mich ein bißchen mit diesem Wort spielen, mit den Gedanken, welche es 
hervorbringt. Er wird mit dem öl, dem Salböl, gesalbt. Das hebräische Wort für 
Öl ist Schemen. Das Öl kommt aus der Olive, hebräisch Sajith. 

Ich überlege, daß man in der Überlieferung des Judentums, den sieben Tagen 
der Schöpfung gemäß, auch eine Siebenteilung der Früchte kennt, so wie eine 
der Metalle und noch einige mehr. Im 5. Buch Mose 8,8 werden diese Früchte in 
der Reihenfolge genannt, wie der Heilige Geist sie uns gibt. Diese Ordnung ist, 
übersetzt: Weizen, Gerste, Weinstock, Feige, Granatapfel, Olivenöl und Dat- 
telhonig. Die sechste Frucht in der Reihe ist die Olive, schon mit dem Gedanken 
an das Öl verbunden. Der sechste in der Reihe der Tage ist der Freitag. 

Der Messias steht mit seinen Füßen auf dem ölberg, im Hebräischen auf dem 
Har ha-sethim, auf dem Berg der Oliven. Am sechsten Tag, am Freitag - ein ent- 
scheidender Tag im Leben der Menschheit. Entscheidend aus der Sicht und den 
Worten des Heiligen Geistes. 

An diesem Freitag, am Nachmittag, ist nach der Überlieferung des Judentums 
die Zeit, wo die Schlange den Menschen zum Nehmen der Frucht vom Baum der 
Erkenntnis bringt. Erschütternde Parallele zum Geschehen am Freitag nachmit- 
tag im Neuen Testament. 

Am ersten Tag, dem Sonntag, steht bei den Früchten der Weizen. Er ist der 
Erstgeborene der sieben Früchte. Gott bringt Leben aus der Erde hervor. 



Gerne möchte ich vom Messias erzählen ... 411 

Das Erste des Lebens ist irdisch der Weizen. Aus ihm kommt, nach mehreren 
Phasen durch die Begegnung mit dem Menschen, als Letztes das Brot. Im 
Brauch im Judentum spricht man den Segen über das Brot derart aus, daß es 
dann von Gott heißt, •er bringe das Brot aus der Erde hervor". Was wir mit dem 
Weizen tun, von der Ernte bis zum Aus-dem-Ofen-Nehmen des Brotes, wird 
nicht berücksichtigt. Das Endprodukt wird einfach Gott, dem Herrn, zuge- 
schrieben. 

Brot heißt im Hebräischen Lechem. Ist es nicht merkwürdig, bemerkenswert, 
daß der Ort des biblischen Hauses David, Bethlehem, hebräisch Beth Lechem, 
heißt? Es heißt wörtlich: Haus vom Brot. Entsprechungen im Worte; das Wort 
von Gott. Weizen wandelt sich in Brot; Gott bringt dieses Brot. Leben wandelt 
sich in Weizen, und Leben hier wandelt sich in Leben in Ewigkeit. Gott bringt es 
zum Leben, es erscheint hier, es geht seinen Weg. Und wie es herkam, so geht es, 
wandelt es sich in ewiges Leben. 

Der Weinstock ist der dritte in der Reihe der sieben Früchte. Auch der Wein- 
stock kommt aus Verborgenheiten und geht in Verborgenheiten. Wir kennen 
den Weinberg, sogar den Weinberg Gottes, den Kerem El, den Karmel. Ent- 
sprechungen zum Leben sind mancherlei. 

Der Wein als dritter in der Reihe hat den Charakter des Zwillings. Der dritte 
der Patriarchen ist Jakob, Zwillingsbruder des Esau. Er hat überhaupt in vielen 
Bereichen den Zwillingscharakter. Sein Name ist Jakob und Israel; er hat zwei 
Frauen, die Rachel und die Lea; es sind zwei Mägde dieser Frauen, die ihm 
Söhne geben, die Bilha und die Silpa. 

So hat der Wein dementsprechend eine Dualität in sich. Er kann die Göttlich- 
keit des Menschen erkennen lassen, das Kommen aus der Quelle bei Gott, und er 
kann zum Rausch verführen. Es heißt, daß dieser Weinberg mit seiner Frucht des 
Weinstockes uns aus der Verborgenheit Gottes die Wahl schenkt, die Wahl, dem 
Geliebten gegeben, daß er die Liebe in Freiheit erkennen kann. Nichts vom 
Rausch des Gesetzes, vom Gefangensein im Naturgesetz darf bei der Liebe sein. 
Nur Freiheit gelte dort. 

Rausch bedeutet jede Versklavung - sei es an Karriere, an wissenschaftliche 
Untersuchungen, an Politik, an Sexualität, an Rechthaberei, an Nikotin, an 
Drogen, an Medikamente, an Alkohol. Rausch bedeutet, daß man einer Knech- 
tung sich hingegeben hat, daß man sich als Mensch entwürdigt hat. 

Und es ist dann in gewissen jüdischen Kreisen zum Brauch geworden, mit dem 
Wein sehr vorsichtig umzugehen. Keiner, der im Leben dem Rausch, in welcher 
Form auch, verfallen ist, soll den Wein berühren. Es ist klar, daß man das schwer 
beurteilen kann. Die Praxis wählt oft den leichten, aber dann auch etwas komi- 
schen und ungerechten Weg, daß ein NichtJude den Wein nicht berühren soll. 
Ich erwähne das in meinen Überlegungen, weil es zeigt, wie es in der Quelle auf 
eine fast heilige Scheu vor der Heiligkeit des Menschen und eben auch dieser drit- 



Friedrich Weinreb 412 

ten Frucht hinweist. Und es zeigt auch, wie leicht man dem Rausch eines schnel- 
len und leichten Urteils verfällt. 

Man kennt bei den Opfern im Heiligtum Gottes auch ein Gießen des Weines 
als Teil der Handlungen (z. B. 4. Buch Mose 28,14). Vor Gott gießen im Sinn des 
Korban (Opfer) bedeutet, wie das Wort Korban sagt, Gott näherbringen, sich 
ihm nähern. Das ganze Korban ist ein Bringen unserer Existenz in der Welt zur 
Wandlung bei Gott. Der Altar ist der Ort der Wandlung. Es geht hier im Feuer, 
im Licht auf, es wandelt sich die Existenz in der Zeit zum Leben in Ewigkeit. Da- 
bei spielen der Wein und das Öl neben der leiblichen Existenz eine Rolle. Dieses 
vor Gott Zur-Wandlung-Bringen des Weines ist die eine Seite der Dualität. 

Die andere Seite ist das Gießen vor den Götzen. Das bedeutet ein sich der 
Vielheit Hingeben, der Sinnlosigkeit. Die Einheit Gottes zeigt den Zusammen- 
hang der Schöpfung, in Zeit und in Raum, zeigt die Einheit des Lebens, die 
Ewigkeit. Die Vielheit ist die Zusammenhangslosigkeit, auch des eigenen Le- 
bens, zeigt Angst, weil Sinnlosigkeit. Es ist das, was ich am Anfang von der uner- 
lösten Welt versuchte zu sagen. 

Man kennt im Judentum auch das Heiligen des Weines, den Kiddusch. Eigent- 
lich ist er nur wahr, wenn dem Menschen das Heilige heilig ist. Wer den Kid- 
dusch macht, während er sonst ein dem Leben des Rausches Ergebener ist, heu- 
chelt, macht sich selbst etwas vor. Es ist aber dennoch gut, daß es diesen Brauch 
des Kiddusch durch die Zeiten hindurch gibt. Und so soll es eigentlich überall 
sein. 

Gerade die Frucht des Freitags ist das Zeichen ... 

Ich komme jetzt zurück zur sechsten der sieben Früchte, zur Olive. Der Freitag 
ist der Tag, der ihr entspricht. Die Taube bringt dem Noah ein Blatt des Oliven- 
baumes in die Arche als Zeichen, daß eine neue Welt erschienen ist 
(1. Buch Mose 8,11). Die alte ist untergegangen, eine neue erscheint. Gerade 
die Frucht des Freitags ist das Zeichen. 

Dieser Freitag führt, wie schon das Bild vom Verlassen-Müssen des Garten 
Eden zeigt, in eine neue Welt hinein. Der Freitag selber scheint es nicht zu sein; 
er geht zu Ende, ohne das erreicht zu haben, was erwartet wird. Er ist aber An- 
fang eines Weges. Die Olive wird gepflückt, ihre Verbindung zur Welt wird auf- 
gehoben. Es kommt ein neuer Tag. Gott ruht an diesem Tag, er segnet und hei- 
ligt ihn. Trotz des Nehmens von der Frucht vom Baum der Erkenntnis. Man sagt, 
eben deshalb ist der Sinn der Schöpfung erreicht, weil mit dem Nicht-Erfassen- 
Können des Menschen der Liebe Gottes, seines Geschenkes des Glücks • Eden 
bedeutet doch Glück, ein Sich-Wohlbefinden -, also mit der Ablehnung dieses 
Geschenkes, die Barmherzigkeit zur Wirkung kommt. Nach Recht und Gesetz 
sollte der Mensch als solcher weggenommen werden. Die Gnade, das Erbarmen, 



Gerne möchte ich vom Messias erzählen ... 413 

läßt ihn aber bleiben und weitergehen in die neue Welt. Die Welt ist doch auf 
Liebe gebaut. Das Gesetz ist das Fundament, auf welches die Liebe sich bauen 
kann. Die Liebe baut eine neue Dimension, der Dimension des Gesetzes entge- 
gen. Sie läßt aufsteigen, wo das Gesetz schwer ist, Schwierigkeiten bereitet. Das 
Gesetz ist dazu da, daß Liebe aus ihm hervorkommt. 

Ich denke jetzt an das Erlebnis von Gethsemane. Und ich überlege, was dieses 
Wort im Hebräischen sagen würde. Es ist leicht zu übersetzen, wie auch 
Bethlehem. Es bedeutet eigentlich Ölpresse, der Ort, der Gegenstand, wo aus 
der Olive das Öl gepreßt wird. Diese Namen haben im Ewigen, im Worte Gottes 
diese Bedeutung. Hier, im Fließen der Zeit, im Irdischen, braucht kein Mensch 
das zu wissen. Die Orte gibt es eventuell, die Namen sind meist nur Andeutung 
zum Unterscheiden von andern Orten. Das Wort ist nun einmal von Gott. 

Am Nachmittag des Freitags, bevor der Sabbath eintritt, ist es Brauch, sich zum 
siebten Tag hin zu beeilen. Man unternimmt nichts Neues, alles wartet und eilt 
dem Sabbath entgegen. 

Ich denke an das eilige Tun, in den Evangelien erzählt. Man legt den Körper 
von Jesus in die Höhle, nachdem von Pontius Pilatus die Erlaubnis zur Kreuzab- 
nahme erhalten wurde. Man hat das Leinen, im Hebräischen Schesch, eben das 
Wort •sechs". Etwas vom sechsten Tag wird aufbewahrt. Erst nach dem Sab- 
bath, erst am Morgen des Sonntags, kann das Ganze weitergehen. 

Wer hat das gemacht, daß die Acht vom Worte Öl herkommt ... 

Am achten Tag ist das Öl zur Salbung da. Und es zeigt sich hier wieder solch eine 
Merkwürdigkeit der Sprache. Das Wort für Öl, Schemen, und das Wort für 
•acht", Schmona, haben den gleichen Stamm. Oder, besser gesagt, das Wort für 
die Acht kommt aus dem Wort für Öl. Die Sch(in), die M(em) und die N(un) 
sind der Stamm. Wer hat das gemacht, daß die Acht vom Worte Öl, vom Salböl 
herkommt, daß beide Worte gleich sind? Von wo kommt doch das Wort? 

Das Salben betrifft den ganzen Körper, betrifft die ganze Erscheinung. Das 
heißt: Was bisher nur in den Menschen hineinging, was bisher das Licht für 
seinen Weg war, wird am achten Tag jetzt die Umhüllung des Menschen. Jetzt 
erscheint äußerlich, was bisher niemals erscheinen konnte. Es bedeutet: Jetzt 
erscheinen die in der Zeit Gestorbenen, die wir als Erinnerung eventuell be- 
wahrten oder die uns im Leben Wegweiser waren, die uns Licht gaben. Jetzt er- 
scheinen unsere Wünsche, unsere Träume. Alles gerichtet, also recht gemacht, 
von Gott. Das Böse wird gerichtet, eventuell weggenommen. Es war wie der 
Schmutz des Weges des Lebens, des Wachstums. Es wird abgewaschen. Die 
Welt hat Gott zur Freude, zum Glück gemacht. 

Alles, was für uns unmöglich war, was unglaublich hieß, das alles kommt am 
achten Tag hervor. Jetzt kann neue Saat in die Erde gelegt werden. 



Friedrich Weinreb 414 

Es heißt dort, im 25. Kapitel im 3. Buch Mose, daß man auch sieben mal sie- 
ben Jahre zählt, also 49 Jahre, und daß dann, im fünfzigsten Jahr, alles heim- 
kehrt. Dieses 50. Jahr ist wie das achte Jahr. Sieben mal sieben sind vorbei; ein 
achtes kommt hervor. So ist doch auch Pfingsten am 50. Tag. Das Wort bricht 
durch, eine neue Welt wird geboren, das Wort, vorher verborgen, innen, vorher 
leuchtend für den Weg, ist offenbart, erscheint. Wir sehen, mit der Acht ist es 
eine besondere Sache. 

Das Heilige ist ganz, heil ... 

Ich habe versucht, etwas vom Messias als Erlöser zu erzählen. Er erlöst uns aus 
einer Gefangenschaft in der Zeit. Und auch habe ich versucht, etwas vom Mes- 
sias zu erzählen, der uns zeigt, daß in dieser unserer Welt Erlösung auch bedeu- 
tet, daß wir diese selbe Welt wieder zurückerhalten, aber nicht mehr im Sinne 
der sich entziehenden Zeit, wie wir die Welt aus unserer Wahrnehmung kennen, 
sondern als eine neue Welt. Es ist wie Tod und Auferstehung. Der Messias zeigt 
uns die neue Welt. Eine Welt, welche ewig ist, wo der Tod eine ganz andere Be- 
deutung hat. Alles wäre somit gut, wenn nicht gerade beim Begegnen des Mes- 
sias zwei Welten aufeinanderprallen würden. Und der Messias ist es wert, es 
zeigt seine entscheidende Bedeutung, daß gerade bei seinem Erscheinen etwas 
im Grunde Mißverständliches sich manifestiert. Ich will nicht sagen, daß dieses 
Mißverständnis sich nur hier zeigt, ich möchte nur darauf hinweisen, daß es hier 
eine entscheidende Bedeutung haben kann. 

Diese Möglichkeit eines Mißverständnisses bezieht sich auf den Punkt der 
Unterscheidung zwischen Heiligem und Profanem. Das Heilige ist, wie das deut- 
sche Wort es auch sagt, heil, ganz. Es betrifft die Welt der Ewigkeit, in welche die 
Welt der Zeitlichkeit integriert ist, Teil des Ganzen ist. Das Profane demgegen- 
über betrachtet die Welt der Zeitlichkeit als die Welt, als die einzige Wirklich- 
keit. Das wird wohl immer des Menschen Schwäche gewesen sein. Man soll nicht 
denken, es sei nur etwas der jetzigen Zeit. 

Das Profane geht von der Wahrnehmung und all ihren Konsequenzen aus. Es 
kennt die Vorherrschaft der Naturwissenschaften, es wendet sie überall an. Und 
da es keine andere Wirklichkeit kennt, wird es unruhig und dadurch oft aggres- 
siv, wenn man von andern Möglichkeiten spricht. Das heißt, das Profane mag das 
Heilige nicht. Man kennt doch das Bild vom Teufel, der sehr beunruhigt ist, 
wenn etwas Heiliges in seine Nähe kommt. 

Gewiß enthält das Heilige das Profane als Teilaspekt, es ist aber damit noch 
nicht mit dem Profanen identisch. Die Geschichte der Bibel über Ägypten oder 
über Babylon ist die Geschichte, wie Gott sie sieht, und der Heilige Geist vermit- 
telt diese Sicht in Worten, die dem Menschen bekannt sind. Die Geschichte der 
Ägypter, wie diese sie beschrieben, kann der Wahrheit, wie sie wahrgenommen 



Gerne möchte ich vom Messias erzählen ... 415 

wird, genau entsprechen und dennoch der Beschreibung in der Bibel nur sehr 
wenig. Es gibt schon diese Länder und Städte, es gibt schon unsere Welt, es gibt 
aber auch das Ewige und das Zeitliche, das Heilige und das Profane. 

Der, welcher glaubt, mag Beweise nicht ... 

Der Messias ist für mich heilig. Es gibt aber Menschen, welche nur das Profane 
als Wirklichkeit anerkennen. Vielleicht sind sie eben der Gnade, das Leben in 
Ewigkeit gebettet zu sehen, nicht offenständig. Dann ist der Messias für sie nur 
in der Wirklichkeit von Zeit und Raum da. Das heißt, er kommt für sie schon aus 
dem Himmel - wenn sie das dann noch glauben -, aber seine Realität wird von 
dieser Welt her gemessen. Als ob er, nachdem er hier geboren wurde, in seinen 
Erlebnissen mit den Maßstäben der Geschichte dieser Welt gemessen werden 
könnte. Mir dagegen ist die Tatsache, daß es gerade vier Evangelien gibt, viel 
wesentlicher als wenn gewisse Beweise von Menschen jener Zeit von seinem 
In-der-Welt-Sein geliefert werden. Der, welcher glaubt, mag Beweise nicht. Er 
würde auch glauben, wenn es keine Beweise gäbe oder sogar, wenn Beweise des 
Gegenteils erbracht würden. 

Mir ist es sehr wesentlich, wenn ich lese, er sei ein Galiläer, aus der Stadt Naza- 
reth. Weil Galil im Hebräischen vom Stamm Gal kommt. Und Gal ist ein Wort 
für Formwerdung. Ich nenne nur die Worte Galuth (Exil) und Golem. Gal ist 
auch eine Welle. Gal ist eine Form, welche sich durch die Zeiten hindurch mani- 
festiert. Übrigens sind die Buchstaben des Wortes Gal, die Gimmel und die La- 
med, im Hebräischen zugleich auch die Zahlen drei und dreißig. Zufall? Mei- 
netwegen; aber ich bin froh über die Fülle solcher Zufälle. 

Nazareth hat im Hebräischen als Stamm das Wort Nazer oder Zar. Und das 
bedeutet, das Bedrängt-Werden durch Leid. Eine Formwerdung im Sinne des 
Starren, des Erstarrenden. Jedenfalls sind mir diese Namen merkwürdig. Ich 
verstehe auch, warum es heißt, daß man Jesus in Nazareth, obwohl er dort pre- 
digt, nicht fassen kann. 

Das Mißverständnis ist, so glaube ich, dort, wo man ihn historisch beweisbar 
machen möchte. Kann man nicht glauben, daß er in dieser Welt ist? Ich denke an 
den Thomas, der sehen und betasten möchte. 

Denn sobald die Beweise zählen müssen, kommt die Aggression, die jede auf 
Naturwissenschaft gebaute Wissenschaft hat. Wenn du nicht gleich sagst, daß ich 
recht habe, bist du mein Feind, und meine Feinde sind eben meine Feinde. Ich 
muß sie umbringen, unschädlich machen, zur Unperson machen; sie stören 
meine Ruhe. Welche Ruhe? Was ist in dieser Welt bleibend? Doch nur die Un- 
ruhe, weil alles sich ändert, weil alles fließt. 



Friedrich Weinreb 416 

Gewisse, an politische Geschehnisse gebundene Theorien über Jesus ... 

Ich kann mir gut vorstellen, daß man gewisse, an irdisch-politische Geschehnisse 
gebundene Theorien über Jesus ablehnt. Das gilt für alles, was man aus der Bi- 
bel, aus dem Wort Gottes irdisch-politisch benutzt. Ich denke an einen Staat mit 
in der Bibel genannten Grenzen, welche man dann hier als die gerechten Gren- 
zen fordert. Das steht auf gleicher Ebene wie die vorher genannten christlichen 
Entgleisungen. Jedenfalls nach meinen Gefühlen ist das der Fall. 

Der Messias erlöst aus der Befangenheit in der Zeit. Er steht doch auch im 
Bild des Fischers, des Herausziehens des Menschen aus seiner Gefangenschaft in 
der Zeit. Und der Messias bringt die Erlösung, indem er alles hier Vergangene 
oder Nicht-zustande-Gekommene in einer neuen Welt auferstehen läßt. Alles, 
alles, was jemals in der Welt war, geträumt, gewünscht wurde. Denn Gott ist 
Liebe, und er macht die Welt, um dem Menschen das höchste Glück zu schen- 
ken. Nicht um sie zu bestrafen. Er nimmt das Böse von uns fort, läßt diesen Neid, 
dieses Nicht-Gönnen niemals mehr in die Welt zurückkehren. 

Deshalb bringt er den aus ihm, aus seiner Liebe Hervorgekommenen in diese 
Welt. Und durch ihn wird diese Welt eine neue. Man kann sie als solche erfah- 
ren, und man kann auch das alles ablehnen. Liebe kann nur in Freiheit erlebt und 
erwidert werden. Aber das alles hängt auch von unserer Sicht dieser Welt ab. Ist 
sie uns heilig, weil Gottes Welt; oder ist sie uns profan, von uns zu lenken? Bis 
wohin aber? Kann man sie über seinen Tod hinweg lenken? Das Heilige ist aber 
ewig. Es weiß, daß diese Welt vom Heiligen her schon bis ins letzte Detail ge- 
lenkt wird. 

Es war mir nicht leicht, vom Messias zu erzählen. Obwohl ich doch gerne von 
ihm erzähle. Aber gleich auch wurde mir klar, daß ich das Haus erst reinigen 
mußte. Die Kaufleute, welche immer den irdischen Vorteil suchen, müssen aus 
unserem Leben hinaus. Der Messias ist nicht gerne in einer Welt solcher Kauf- 
leute. Sein Glück ist das Glück der Welt, das Glück aller Menschen. Wenn wir 
die Bibel wirklich als Gottes Wort erkennen, ist der Messias der Erlöser der 
Welt, der Erlöser aller Menschen. Von diesem nun spreche ich gerne. 




