Gerne mochte ich vom Messias erzahlen ...

Aus der Uberlieferung der jiidischen Mystik
Friedrich Weinreb, Ziirich

Der in der Schweiz lebende Autor, geb. 1910 in Lemberg, ist durch Vortrige, Bii-
cher und Lehrtitigkeit weltbekannt geworden?. Er liest die Bibel aus seiner chassi-
dischen Tradition. Worte, ja selbst Buchstaben bedeuten dort unendlich mehr als
in einer Welt rationalistisch angehauchter Exegese.
Nur wer in der Lebenswelt der Bibel atmet, kann aus ihrem Reichtum schépfen. In
diesem Daseinsraum wird das Lesen der Bibel wie von selbst zum Erziihlen statt
zum Konstatieren, zum Triumen statt zum Berichten, zum Erzihlen vom Messias.
Die Redaktion

Sinn des Daseins, Sinn des Lebens. Woist er? Man sieht Leben, aber es geht ver-
loren, es verliert sich in dem Tod. Man erblickt die Welt, voller Hoffnungen, vol-
ler Erwartungen. Aber das Leben lehrt uns; Erfahrungen sagen uns, es sei so viel
Unrecht in der Welt, so viel Liige, so viel Betrug. Und wir lernen, wie Zeiten
kommen und wie diese Zeiten immer wieder gehen. Was bleibt? Wir fragen:
Was bleibt?

Wer kann iiber den Tod hinweg erzihlen ...

Die, welche antworten sollten, lenken ab. Sie versuchen, uns mit Gerede zu er-
miiden. Am Ende miissen wir uns sagen: sie wissen es auch nicht. Und wir spii-
ren, es sind doch auch Arme, wie konnten sie so etwas wissen: es scheint ein un-
l6sbares Ritsel. Wer kann iiber den Tod hinweg erzihlen?

Und eigentlich stehen Unrecht, Liige, Krankheit unter diesem gemeinsamen
Titel Tod. Wenn der nicht wire, wiren diese Begleiter vielleicht auch nicht da.
Es sieht alles aus wie eine Panik. Man weil3 vom Tod, man weif von den Gren-

1 Vgl. GuL 56 (1983) 159: Emil Wachter, Friedrich Weinreb, Weinreb horen und sehen. Handzeich-
nungen. Mit autobiographischen Notizen zu Vortragen und Veriffentichungen 1928 bis 1980 von
Friedrich Weinreb, Miinchen 1980. Ebenfalls GuL 56 (1983) 1591.: Friedrich Weinreb, Roland Pe-
ter Litzenburger, Friedrich Weinreb erzihlt den Kreuzweg nach sieben Bildern von Roland Peter Lit-
zenburger, Miinchen 1982. Das Messias-Thema ist wie ein roter Faden in viele Vortrige von Prof.
Weinreb hineinverflochten. Vgl. dazu auch Friedrich Weinreb, Die bewahrte Stimme. Uber Héren
und Sprechen in der miindlichen Uberlieferung. Mit Inhalisangaben und vollstiindigem Verzeichnis
der Tonkasselten des ISIOM Weinreb Tonarchiv 1971-1982, Miinchen 1983.



Gerne mochte ich vom Messias erzdhlen ... 407

zen. Und so erkidmpft jeder sich einen Platz in diesem befristeten Leben. Dieser
Kampf bringt Unrecht, bringt den Sieg des Groben, das Mittel der Liige, die Zei-
chen der Schwiiche. Uns fehlt die Ruhe, uns fehlt die Geduld, uns fehlt so man-
ches. So sind wir, weil alles uns fehlt, krank. Und immer wieder dieses Ende. Wir
liebten, wir hofften, wir waren so dankbar fiir jedes bifichen Gliick. Aber wir
wissen, auch wenn wir es aus unserem Denken verdrangen, irgendwann ist alles
aus.

Woriiber regen die Menschen sich so auf? Umweltverseuchung, Atomkriege,
Unterdriickung. Was aber geschah mit den Generationen, welche bisher lebten?
Wo sind diese geblieben?

Wie oft lasen wir von Kriegen, Epidemien, blutigen Revolutionen in der Ver-
gangenheit. Jung oder alt, sie wurden weggerafft. Und was weil3 man vom Leid
der ruhig zu Hause Gestorbenen? Leid der Zuriickgebliebenen. Von den Ge-
storbenen wissen wir iiberhaupt weiter nichts. Ist unsere Aufregung liber die
bose Welt, die dumme Welt nicht eine ablenkende Aufregung? Sterben tat man
doch immer, und jeden Tag sterben in der Welt sehr viele Menschen. Auch ohne
Kriege ist das Leiden in Spitilern, das Leiden in Irrenhéusern, das Leiden ein-
fach zu Hause unbeschreiblich.

Man bemiiht sich sehr, diese Portionen des Leids etwas ertraglicher zu ma-
chen. GewiB, sehr gut, sehr wichtig. Aber wer sagt, was weiter geschieht, das
hei3t, wer erzihlt uns, was mit dem Tod ist? Ich glaube, die Gesellschaft ist eine
riesige Betiubungsanstalt. Entweder man arbeitet so schwer, ist also von der
Arbeit dumpf, miide geworden, oder man hat sonst irgendwie Sorgen, und diese
machen dumpf, resigniert. Und wenn es hie und da gelingt, diese Art Druck und
Sorgen zu erleichtern, dann schreit man nach Freizeit-Betiubung. Man will nicht
Zeit haben, iiber den Sinn des Lebens nachzudenken. Wie viele Leute zeigen
nicht das mitleidige Lacheln, wenn man von Lebenssinn spricht? Sie meinen, das
sei irgendeine philosophische Frage, etwas nutzlos Spielerisches. Denn ernst ist
einzig und allein das Betiuben aller Frage-Moglichkeiten, ist allein der Rausch,
der solche Fragen vergessen 143t oder verdrangt.

Der Messias ist mir alles wert ...

Diese Welt mit diesen gesellschaftlichen Strukturen kommt mir wie die unerlo-
ste Welt vor. Denn es geht mir um alles. Der Messias ist mir alles wert. Der Mes-
sias als Erloser. Der Messias als Uberwinder des Todes, als Erloser aus der Ge-
fangenschaft des Lebens in den Klammern des Todes. Machen wir es uns nicht
zu leicht, wenn wir vor dem Tod kapitulieren? Ich glaube, es ist eine Feigheit,
eine Faulheit.

Warum kommt man nicht auf die Frage, ob man das Leben vielleicht mit fal-
schen Maf3stiben mif3t? Ist Leben tatsichlich das, was man fir Leben hilt, das,



Friedrich Weinreb 408

was naturwissenschaftlich als Leben festgestellt ist? Sind nicht Gefiihle der Lie-
be, Gefiihle von Ewigkeit auch Leben? Und sterben diese Gefiihle mit dem
Menschen? Man weif} es nicht. Und keiner kann beweisen, daB3 sie nicht auch
sterben.

Ich kann aber glauben, da diese Gefiihle dennoch bleiben, weil es mir sinnlos
vorkommt, dal Menschen hier sind, gesellschaftlich oder wissenschaftlich eine
Position eingenommen haben, und daB mit dem Tod alles aus ist. Und wenn ich
es glaube, wenn es mir so ist, dann kann ich mir auch vorstellen, daB Gott schon
zumindest diese Gefiihle von Liebe, von Ewigkeit als entscheidende Elemente
des Lebens dieser Menschen beriicksichtigt. Und da8 Gott das Leben dieser
Menschen in einer Welt, gelost von unseren MaBstiben von Zeit und Raum, le-
ben ld6t. Leben mit dem, was hier erschien, aber dann nicht dem Zeitflu unter-
worfen, nicht vergehend mit der Zeit. Dann kann ich an die Ewigkeit glauben.
Bei Gott ist nichts unméglich, wenn es Gutes betrifft.

Das Leben, wie die Welt, wie die Gesellschaft, wie die Institutionen es leben,
ist ein Leben nach den Gesetzen dieser Welt. Natiirlich versteht man darunter
die Naturgesetze. Die Naturgesetze bestimmen unser Wissen der verschiedenen
Wissenschaften. Sie sind der Zeit nnterworfen, sie spielen im Raum, wie er uns
erscheint. In dieser Welt kann ich den Messias nicht finden. Man kann in ihr na-
tiirlich behaupten, was man will, auch iiber den Messias; aber das kommt mir vor
wie ein gesetzlich auferlegter Zwang. Und ich mag in ciner ernsten Sache weder
faul noch feige sein.

Ich glaube, man kann es nur durch Gnade erreichen ...

Ich glaube, wir kdnnten das Leben auch jenseits dieser Naturgesetze erfahren.
Dazu aber braucht es eine neue Art des Erlebens. Man kann dorthin nicht auf
die Art des Lebens in der Welt der Naturgesetze gelangen. Das heilt, man kann
nicht durch Studium, durch Sammeln von Wissen, nicht durch besondere Le-
bensregeln dorthin kommen. Es braucht etwas anderes, das man eben nicht auf
die Art der Welt der GesetzmiBigkeiten erreichen kann. Vielleicht steht sogar
diese Welt der Gesetze, wenn man stark in ihr lebt, diesem Erlangen der andern
Welt im Wege. Ich glaube, man kann sie nur durch Gnade erreichen, das heift
aber auch durch Erlosung. Und dann kann ich sagen, nur der Messias kann uns
erlosen.

Das heilt, etwas vollkommen anderes ist uns dann. Was? Ich kann das in Wor-
ten nur schwer erkldren. Sonst miite ich Erlosung erkliren, und es kiime daraof
heraus, daf3 ich erzihle, wie wir uns dann erlosen konnen. Denn wenn ich etwas
erkliren kann, bedeutet es, ich beherrsche das von mir Erklirte, ich konne es
iiberschen, beurteilen.



Gerne mdchte ich vom Messias erzdahlen ... 409

Erlosung, eine Gnade, bedeutet doch gerade, da3 das Gesetz nicht so gilt, dal
es entscheidend ist. Gesetz kann Fundament der Welt sein, so wie sie erscheint,
aber etwas anderes ist da, das wichtiger ist, das erst ist, das Erstgeborener ist.

Es heiBtin der Uberlieferung des Judentums, Gott sitze bei der Schopfung erst
auf dem Throne des Gerichts, des Gesetzes. Aber er sieht, die Welt hitte dann
keinen Bestand, keinen Sinn, und er setzt sich bald auf den Thron der Liebe.
Liebe schaut nicht auf Leistung; das wire Gesetz. Liebe kann Gesetz benutzen,
kann aber auch Gesetz auftheben. Liebe mag gerne Wunder schenken.

Gnade erwartet vielleicht bei uns eine Art Offenstindigkeit. Wir konnen
nichts dazu tun. Ich glaube vielmehr, diese Offenstindigkeit entsteht aus der
Summe unseres ganzen Lebens in der Welt der Gesetze, in der Welt des Zeitflus-
ses. Die Summe — zusammengesetzt aus unserer Sehnsucht, Sehnsucht nach
Gott, nach Ewigkeit, nach ewigem Leben — unsere Freude, wenn es andern gut
geht, das Gute der Welt zu gonnen — unsere Freude, andere zu iiberraschen mit
jeder Art von Geschenken, Sehnsucht nach Einheit der Welt — den Nichsten,
auch wenn er ein Feind ist oder war, mit einbeziehend — Sehnsucht nach der
Freude, die ganze Welt in Hinden des guten Hirten sehend — Sehnsucht nach
Vergebung, keine Rechthaberei, kein ,,einmal zeigen, wie von Gott Strafe aus-
geteilt wird* — Gott als Richter totet nicht, schldgt nicht, quélt nicht; Gott als
Richter richtet, repariert, macht Recht — Sehnsucht, die Welt, Gottes Welt, in
Freude aufzunchmen, sie kennenzulernen, zu genieBen. All das zusammen und
noch viel mehr gibt uns diese Offenstindigkeit. Dann haben wir Augen und se-
hen, Ohren und horen.

Was ich Gefiihle nannte, Liebe, Sehnsucht nach Ewigkeit, ist das nicht Bezie-
hung zum Messias? Es bedeutet eine neue, immer wieder neue Dimension im
Leben. Sie ist der normalen, naturwissenschaftlich bekannten Dimenstion fremd,
entgegengesetzt. Der Messias kann dort nicht erkannt werden. Man bringt ihn
dennoch oft ins Gesprach hinein, weil man bemerkt hat, da er niitzlich sein
kann, um die Ziele der Machtausiibung in der in der Zeit zerrinnenden Welt zu
erreichen.

Sind das nicht die Schlige, die man dem Messias zuflgt auf seinem Weg in die-

ser Welt? Kann man den Messias mit naturwissenschaftlichen MaBstiben iiber-
haupt messen?

Was aber ist mit dieser Welt ...

Gewil}, er ist also in uns. Damit kénnte man anfangen. Was aber ist mit der
Welt? Wozu ist sie da? Nur um festzustellen, da8 sie nichts taugt? Gott hat doch
am Ende des sechsten Tages der Schopfung gesagt, sie sei ,,sehr gut®. Gott

schitzt sie also besonders. Und Gott hat sie lieb. Er sitzt auf dem Thron der Lie-
be. Um der Welt willen.



Friedrich Weinreb 410

Ist der Messias nur dazu da, uns auf das Leben jenseits des Todes hinzuweisen,
wozu dann dieses ,, Trdnental* hier? Es tont schon und leicht, diese Welt abzu-
schreiben. Man findet keine Losung, um das Elend hier aufzuheben, also streicht
man diese Welt. Irgend jemand hat Schuld daran, sagt man, weil man schwer
Gott alle Schuld zuschieben kann. Der Teufel, diec Heiden, die Atheisten, die
Abtriinnigen.

Das alles ware dann schon eine Losung; die Welt siindig, der Tod erl6st. Mir
ist dabei aber nicht ganz geheuer. Denn der Messias kommt doch gerade in diese
Welt. Und vor allem, es gilt in uns das Versprechen, daf3 er ~ierkommt oder je-
denfalls wiederkommt. Es ist also falsch, diese Welt einfach zu streichen, weil sie
unseren Traumen nicht entspricht. Es gibt tatsdchlich dieses Prinzip Hoffnung in
unserem Leben, das erwarten ld6t, es komme irgendwie doch alles gut. Dal der
Messias uns erlost, indem er auf das ewige Leben hinweist, dieses Leben, das in
unseren Gefiihlen, ausgesprochenen oder unausgesprochenen, fortwihrend
mitlebt, ist die eine Seite des Messias.

LaBt mich ein bilichen mit diesem Wort spielen ...

Vielleicht kommt uns die andere Seite niher, wenn wir uns den Namen Messias
im Hebriischen vergegenwirtigen. Man weil3, es bedeutet iibersetzt ,,der Ge-
salbte*, der Maschiach, was im Griechischen dann Christos heif3t.

Laf3t mich ein bi3,chen mit diesem Wort spielen, mit den Gedanken, welche es
hervorbringt. Er wird mit dem Ol, dem Salbél, gesalbt. Das hebraische Wort fiir
Ol ist Schemen. Das Ol kommt aus der Olive, hebriisch Sajith.

Ich iiberlege, daB man in der Uberlieferung des Judentums, den sieben Tagen
der Schopfung gemil, auch eine Siebenteilung der Friichte kennt, so wie eine
der Metalle und noch einige mehr. Im 5. Buch Mose 8,8 werden diese Friichte in
der Reihenfolge genannt, wie der Heilige Geist sie uns gibt. Diese Ordnung ist,
iibersetzt: Weizen, Gerste, Weinstock, Feige, Granatapfel, Olivendl und Dat-
telhonig. Die sechste Frucht in der Reihe ist die Olive, schon mit dem Gedanken
an das Ol verbunden. Der sechste in der Reihe der Tage ist der Freitag.

Der Messias steht mit seinen FiiBen auf dem Olberg, im Hebréischen auf dem
Har ha-sethim, auf dem Berg der Oliven. Am sechsten Tag, am Freitag —ein ent-
scheidender Tag im Leben der Menschheit. Entscheidend aus der Sicht und den
Worten des Heiligen Geistes.

An diesem Freitag, am Nachmittag, ist nach der Uberlieferung des Judentums
die Zeit, wo die Schlange den Menschen zum Nehmen der Frucht vom Baum der
Erkenntnis bringt. Erschiitternde Parallele zum Geschehen am Freitag nachmit-
tag im Neuen Testament.

" Am ersten T ag, dem Sonntag, steht bei den Friichten der Weizen. Er ist der
Erstgeborene der sieben Friichte. Gott bringt Leben aus der Erde hervor.



Gerne mochte ich vom Messias erzdihlen ... 411

Das FErste des Lebens ist irdisch der Weizen. Aus ihm kommt, nach mehreren
Phasen durch die Begegnung mit dem Menschen, als Letztes das Brot. Im
Brauch im Judentum spricht man den Segen iiber das Brot derart aus, da8 es
dann von Gott heifit, ,,er bringe das Brot aus der Erde hervor*. Was wir mit dem
Weizen tun, von der Ernte bis zum Aus-dem-Ofen-Nehmen des Brotes, wird
nicht beriicksichtigt. Das Endprodukt wird einfach Gott, dem Herrn, zuge-
schrieben.

Brot heiBit im Hebrédischen Lechem. Ist es nicht merkwiirdig, bemerkenswert,
dal} der Ort des biblischen Hauses David, Bethlehem, hebriisch Beth Lechem,
heiB3t? Es heifit wortlich: Haus vom Brot. Entsprechungen im Worte; das Wort
von Gott. Weizen wandelt sich in Brot; Gott bringt dieses Brot. Leben wandelt
sich in Weizen, und Leben hier wandelt sich in Leben in Ewigkeit. Gott bringt es
zum Leben, es erscheint hier, es geht seinen Weg. Und wie es herkam, so geht es,
wandelt es sich in ewiges Leben.

Der Weinstock ist der dritte in der Reihe der sicben Friichte. Auch der Wein-
stock kommt aus Verborgenheiten und geht in Verborgenheiten. Wir kennen
den Weinberg, sogar den Weinberg Gottes, den Kerem El, den Karmel. Ent-
sprechungen zum Leben sind mancherlei.

Der Wein als dritter in der Reihe hat den Charakter des Zwillings. Der dritte
der Patriarchen ist Jakob, Zwillingsbruder des Esau. Er hat iiberhaupt in vielen
Bereichen den Zwillingscharakter. Sein Name ist Jakob und Israel; er hat zwei
Frauen, die Rachel und die Lea; es sind zwei Mégde dieser Frauen, die ihm
Sohne geben, die Bilha und die Silpa.

So hat der Wein dementsprechend eine Dualitét in sich. Er kann die Gottlich-
keit des Menschen erkennen lassen, das Kommen aus der Quelle bei Gott, und er
kann zum Rausch verfiihren. Es heiBt, daB dieser Weinberg mit seiner Frucht des
Weinstockes uns aus der Verborgenheit Gottes die Wahl schenkt, die Wahl, dem
Geliebten gegeben, da3 er die Liebe in Freiheit erkennen kann. Nichts vom
Rausch des Gesetzes, vom Gefangensein im Naturgesetz darf bei der Liebe sein.
Nur Freiheit gelte dort.

Rausch bedentet jede Versklavung — sei es an Karriere, an wissenschaftliche
Untersuchungen, an Politik, an Sexualitit, an Rechthaberei, an Nikotin, an
Drogen, an Medikamente, an Alkohol. Rausch bedeutet, daB man einer Knech-
tung sich hingegeben hat, daB8 man sich als Mensch entwiirdigt hat.

Und es ist dann in gewissen jiidischen Kreisen zum Brauch geworden, mit dem
Wein sehr vorsichtig umzugehen. Keiner, der im Leben dem Rausch, in welcher
Form auch, verfallen ist, soll den Wein beriihren. Es ist klar, daB man das schwer
beurteilen kann. Die Praxis wihlt oft den leichten, aber dann auch etwas komi-
schen und ungerechten Weg, daB ein Nichtjude den Wein nicht beriihren soll.
Ich erwiihne das in meinen Uberlegungen, weil es zeigt, wie es in der Quelle auf
eine fast heilige Scheu vor der Heiligkeit des Menschen und eben auch dieser drit-



Friedrich Weinreb 412

ten Frucht hinweist. Und es zeigt auch, wie leicht man dem Rausch eines schnel-
len und leichten Urteils verfallt.

Man kennt bei den Opfern im Heiligtum Gottes auch ein GieBen des Weines
als Teil der Handlungen (z. B. 4. Buch Mose 28, 14). Vor Gott gieBen im Sinn des
Korban (Opfer) bedeutet, wie das Wort Korban sagt, Gott niherbringen, sich
thm ndhern. Das ganze Korban ist ein Bringen unserer Existenz in der Welt zur
Wandlung bei Gott. Der Altar ist der Ort der Wandlung. Es geht hier im Feuer,
im Licht auf, es wandelt sich die Existenz in der Zeit zam Leben in Ewigkeit. Da-
bei spielen der Wein und das Ol neben der leiblichen Existenz eine Rolle. Dieses
vor Gott Zur-Wandlung-Bringen des Weines ist die eine Seite der Dualitit.

Die andere Seite ist das GieBen vor den Gérzen. Das bedeutet ein sich der
Vielheit Hingeben, der Sinnlosigkeit. Die Einheit Gottes zeigt den Zusammen-
hang der Schopfung, in Zeit und in Raum, zeigt die Einheit des Lebens, die
Ewigkeit. Die Vielheit ist die Znsammenhangslosigkeit, auch des eigenen Le-
bens, zeigt Angst, weil Sinnlosigkeit. Es ist das, was ich am Anfang von der uner-
16sten Welt versuchte zu sagen.

Man kennt im Judentum auch das Heiligen des Weines, den Kiddusch. Eigent-
lich ist er nur wahr, wenn dem Menschen das Heilige heilig ist. Wer den Kid-
dusch macht, wihrend er sonst ein dem Leben des Rausches Ergebener ist, heu-
chelt, macht sich selbst etwas vor. Es ist aber dennoch gut, daB es diesen Brauch
des Kiddusch durch die Zeiten hindurch gibt. Und so soll es eigentlich iiberall
sein.

Gerade die Frucht des Freitags ist das Zeichen ...

Ich komme jetzt zuriick zur sechsten der sieben Friichte, zur Olive. Der Freitag
ist der Tag, der ihr entspricht. Die Taube bringt dem Noah ein Blatt des Oliven-
baumes in die Arche als Zeichen, daBl eine neue Welt erschienen ist
(1. Buch Mose 8,11). Die alte ist untergegangen, eine neue erscheint. Gerade
die Frucht des Freitags ist das Zeichen.

Dieser Freitag fiihrt, wie schon das Bild vom Verlassen-Miissen des Garten
Eden zeigt, in eine neue Welt hinein. Der Freitag selber scheint es nicht zu sein;
er geht zu Ende, ohne das erreicht zu haben, was erwartet wird. Er ist aber An-
fang eines Weges. Die Olive wird gepfliickt, ihre Verbindung zur Welt wird auf-
gehoben. Es kommt ein neuer Tag. Gott ruht an diesem Tag, er segnet und hei-
ligt ihn. Trotz des Nehmens von der Frucht vom Baum der Erkenntnis. Man sagt,
eben deshalb ist der Sinn der Schopfung erreicht, weil mit dem Nicht-Erfassen-
Konnen des Menschen der Liebe Gottes, seines Geschenkes des Gliicks — Eden
bedeutet doch Gliick, ein Sich-Wohlbefinden —, also mit der Ablehnung dieses
Geschenkes, die Barmherzigkeit zur Wirkung kommt. Nach Recht und Gesetz
sollte der Mensch als solcher weggenommen werden. Die Gnade, das Erbarmen,



Gerne mochte ich vom Messias erzdhlen ... 413

148t ihn aber bleiben und weitergehen in die neue Welt. Die Welt ist doch auf
Liebe gebaut. Das Gesetz ist das Fundament, auf welches die Liebe sich bauen
kann. Die Liebe baut eine neue Dimension, der Dimension des Gesetzes entge-
gen. Sie 148t aufsteigen, wo das Gesetz schwer ist, Schwierigkeiten bereitet. Das
Gesetz ist dazu da, daB Liebe aus ihm hervorkommt.

Ich denke jetzt an das Erlebnis von Gethsemane. Und ich iiberlege, was dieses
Wort im Hebraischen sagen wiirde. Es ist leicht zu iibersetzen, wie auch
Bethlehem. Es bedeutet eigentlich Olpresse, der Ort, der Gegenstand, wo aus
der Olive das Ol gepreBt wird. Diese Namen haben im Ewigen, im Worte Gottes
diese Bedeutung. Hier, im FlieBen der Zeit, im Irdischen, braucht kein Mensch
das zu wissen. Die Orte gibt es eventuell, die Namen sind meist nur Andeutung
zum Unterscheiden von andern Orten. Das Wort ist nun einmal von Gott.

Am Nachmittag des Freitags, bevor der Sabbath eintritt, ist es Brauch, sich zum
siebten Tag hin zu beeilen. Man unternimmt nichts Neues, alles wartet und eilt
dem Sabbath entgegen.

Ich denke an das eilige Tun, in den Evangelien erzihlt. Man legt den Korper
von Jesus in die Hohle, nachdem von Pontius Pilatus die Erlaubnis zur Kreuzab-
nahme erhalten worde. Man hat das Leinen, im Hebréischen Schesch, eben das
Wort ,,;sechs*. Etwas vom sechsten Tag wird anfbewahrt. Erst nach dem Sab-
bath, erst am Morgen des Sonntags, kann das Ganze weitergehen.

Wer hat das gemacht, daB die Acht vom Worte Ol herkommt ...

Am achten Tag ist das Ol zur Salbung da. Und es zeigt sich hier wieder solch eine
Merkwiirdigkeit der Sprache. Das Wort fiir Ol, Schemen, und das Wort fiir
»acht*, Schmona, haben den gleichen Stamm. Oder, besser gesagt, das Wort fiir
die Acht kommt aus dem Wort fiir Ol. Die Sck(in), die M(em) und die N(un)
sind der Stamm. Wer hat das gemacht, daB die Acht vom Worte Ol, vom Salbol
herkommt, da3 beide Worte gleich sind? Von wo kommt doch das Wort?

Das Salben betrifft den ganzen Korper, betrifft die ganze Erscheinung. Das
heiBt: Was bisher nur in den Menschen hineinging, was bisher das Licht fiir
seinen Weg war, wird am achten Tag jetzt die Umhiillung des Menschen. Jetzt
erscheint duBerlich, was bisher niemals erscheinen konnte. Es bedeutet: Jetzt
erscheinen die in der Zeit Gestorbenen, die wir als Erinnerung eventuell be-
wahrten oder die uns im Leben Wegweiser waren, die uns Licht gaben. Jetzt er-
scheinen unsere Wiinsche, unsere Traume. Alles gerichtet, also recht gemacht,
von Gott. Das Bose wird gerichtet, eventuell weggenommen. Es war wie der
Schmutz des Weges des Lebens, des Wachstums. Es wird abgewaschen. Die
Welt hat Gott zur Freude, zum Gliick gemacht.

Alles, was fiir uns unméglich war, was unglaublich hieB, das alles kommt am
achten Tag hervor. Jetzt kann neue Saat in die Erde gelegt werden.



Friedrich Weinreb 414

Es heiBt dort, im 25. Kapitel im 3. Buch Mose, daB man auch sieben mal sie-
ben Jahre zihlt, also 49 Jahre, und daB dann, im fiinfzigsten Jahr, alles heim-
kehrt. Dieses 50. Jahr ist wie das achte Jahr. Sieben mal sieben sind vorbei; ein
achtes kommt hervor. So ist doch auch Pfingsten am 50. Tag. Das Wort bricht
durch, eine neue Welt wird geboren, das Wort, vorher verborgen, innen, vorher
leuchtend fiir den Weg, ist offenbart, erscheint. Wir sehen, mit der Acht ist es
eine besondere Sache.

Das Heilige ist ganz, heil ...

Ich habe versucht, etwas vom Messias als Erloser zu erzahlen. Er erlost uns aus
einer Gefangenschaft in der Zeit. Und auch habe ich versucht, etwas vom Mes-
sias zu erzdhlen, der uns zeigt, daB in dieser unserer Welt Erlosung auch bedeu-
tet, dal3 wir diese selbe Welt wieder zuriickerhalten, aber nicht mehr im Sinne
der sich entzichenden Zeit, wie wir die Welt aus unserer Wahrnehmung kennen,
sondern als eine neue Welt. Es ist wie Tod und Auferstehung, Der Messias zeigt
uns die neue Welt. Eine Welt, welche ewig ist, wo der Tod eine ganz andere Be-
deutung hat. Alles wére somit gut, wenn nicht gerade beim Begegnen des Mes-
sias zwei Welten aufeinanderprallen wiirden. Und der Messias ist es wert, es
zeigt seine entscheidende Bedeutung, daB gerade bei seinem Erscheinen etwas
im Grunde MiBverstindliches sich manifestiert. Ich will nicht sagen, daB dieses
MiBverstindnis sich nur hier zeigt, ich mdchte nur darauf hinweisen, da8 es hier
eine entscheidende Bedeutung haben kann.

Diese Moglichkeit eines Miverstindnisses bezieht sich auf den Punkt der
Unterscheidung zwischen Heiligem und Profanem. Das Heilige ist, wie das deut-
sche Wort es auch sagt, heil, ganz. Es betrifft die Welt der Ewigkeit, in welche die
Welt der Zeitlichkeit integriert ist, Teil des Ganzen ist. Das Profane demgegen-
tiber betrachtet die Welt der Zeitlichkeit als die Welt, als die einzige Wirklich-
keit. Das wird wohlimmer des Menschen Schwiiche gewesen sein. Man soll nicht
denken, es sei nur etwas der jetzigen Zeit.

Das Profane geht von der Wahrnehmung und all ihren Konsequenzen aus. Es
kennt die Vorherrschaft der Naturwissenschaften, es wendet sie iiberall an. Und
da es keine andere Wirklichkeit kennt, wird es unruhig und dadurch oft aggres-
siv, wenn man von andern Méglichkeiten spricht. Das heiBt, das Profane mag das
Heilige nicht. Man kennt doch das Bild vom Teufel, der sehr beunruhigt ist,
wenn etwas Heiliges in seine Nihe kommt.

Gewif} enthilt das Heilige das Profane als Teilaspekt, es ist aber damit noch
nicht mit dem Profanen identisch. Die Geschichte der Bibel iiber Agypten oder
tiber Babylon ist die Geschichte, wie Gott sie sieht, und der Heilige Geist vermit-
telt diese Sicht in Worten, die dem Menschen bekannt sind. Die Geschichte der
Agypter, wie diese sie beschrieben, kann der Wabhrheit, wie sie wahrgenommen



Gerne mochte ich vom Messias erzihlen ... 415

wird, genau entsprechen und dennoch der Beschreibung in der Bibel nur sehr
wenig. Es gibt schon diese Lander und Stadte, es gibt schon unsere Welt, es gibt
aber auch das Ewige und das Zeitliche, das Heilige und das Profane.

Der, welcher glaubt, mag Beweise nicht ...

Der Messias ist fiir mich heilig. Es gibt aber Menschen, welche nur das Profane
als Wirklichkeit anerkennen. Vielleicht sind sie eben der Gnade, das Leben in
Ewigkeit gebettet zu sehen, nicht offenstiindig. Dann ist der Messias fiir sie nur
in der Wirklichkeit von Zeit und Raum da. Das hei3t, er kommt fiir sie schon aus
dem Himmel — wenn sie das dann noch glauben —, aber seine Realitit wird von
dieser Welt her gemessen. Als ob er, nachdem er hier geboren wurde, in seinen
Erlebnissen mit den MaB3stdben der Geschichte dieser Welt gemessen werden
konnte. Mir dagegen ist die Tatsache, daB3 es gerade vier Evangelien gibt, viel
wesentlicher als wenn gewisse Beweise von Menschen jener Zeit von seinem
In-der-Welt-Sein geliefert werden. Der, welcher glaubt, mag Beweise nicht. Er
wiirde anch glanben, wenn es keine Beweise gibe oder sogar, wenn Beweise des
Gegenteils erbracht wiirden.

Mir ist es sehr wesentlich, wenn ich lese, er sei ein Galiléder, aus der Stadt Naza-
reth. Weil Galil im Hebriischen vom Stamm Gal kommt. Und Gal ist ein Wort
fiir Formwerdung. Ich nenne nur die Worte Galuth (Exil) und Golem. Gal ist
auch eine Welle. Gal ist eine Form, welche sich durch die Zeiten hindurch mani-
festiert. Ubrigens sind die Buchstaben des Wortes Gal, die Gimmel und die La-
med, im Hebréischen zugleich auch die Zahlen drei und dreif8ig. Zufall? Mei-
netwegen; aber ich bin froh iiber die Fiille solcher Zufille.

Nazareth hat im Hebriischen als Stamm das Wort Nazer oder Zar. Und das
bedeutet, das Bedringt-Werden durch Leid. Eine Formwerdung im Sinne des
Starren, des Erstarrenden. Jedenfalls sind mir diese Namen merkwiirdig. Ich
verstehe auch, warum es heift, daB3 man Jesus in Nazareth, obwohl er dort pre-
digt, nicht fassen kann.

Das MifBverstdndnis ist, so glaube ich, dort, wo man ihn historisch beweisbar
machen mochte. Kann man nicht glauben, dal3 er in dieser Welt ist? Ich denke an
den Thomas, der sehen und betasten mochte.

Denn sobald die Beweise zdhlen miissen, kommt die Aggression, die jede auf
Naturwissenschaft gebaute Wissenschaft hat. Wenn du nicht gleich sagst, daB ich
recht habe, bist du mein Feind, und meine Feinde sind eben meine Feinde. Ich
muf} sie umbringen, unschiddlich machen, zur Unperson machen; sie stdren
meine Ruhe. Welche Ruhe? Was ist in dieser Welt bleibend? Doch nur die Un-
ruhe, weil alles sich dndert, weil alles flief3t.



Friedrich Weinreb 416
Gewisse, an politische Geschehnisse gebundene Theorien tiber Jesus ...

Ich kann mir gut vorstellen, dal man gewisse, an irdisch-politische Geschehnisse
gebundene Theorien iiber Jesus ablehnt. Das gilt fiir alles, was man aus der Bi-
bel, aus dem Wort Gottes irdisch-politisch benutzt. Ich denke an einen Staat mit
in der Bibel genannten Grenzen, welche man dann hier als die gerechten Gren-
zen fordert. Das steht auf gleicher Ebene wie die vorher genannten christlichen
Entgleisungen. Jedenfalls nach meinen Gefiihlen ist das der Fall.

Der Messias erlost aus der Befangenheit in der Zeit. Er steht doch auch im
Bild des Fischers, des Herausziehens des Menschen aus seiner Gefangenschaft in
der Zeit. Und der Messias bringt die Erlosung, indem er alles hier Vergangene
oder Nicht-zustande-Gekommene in einer neuen Welt auferstehen liBt. Alles,
alles, was jemals in der Welt war, getrdumt, gewiinscht wurde. Denn Gott ist
Liebe, und er macht die Welt, um dem Menschen das héchste Gliick zu schen-
ken. Nicht um sie zu bestrafen. Er nimmt das Bose von uns fort, 138t diesen Neid,
dieses Nicht-Gonnen niemals mehr in die Welt zuriickkehren.

Deshalb bringt er den aus ihm, aus seiner Liebe Hervorgekommenen in diese
Welt. Und durch ihn wird diese Welt eine neue. Man kann sie als solche erfah-
ren, und man kann auch das alles ablehnen. Liebe kann nur in Freiheit erlebt und
erwidert werden. Aber das alles hangt auch von unserer Sicht dieser Welt ab. Ist
sie uns heilig, weil Gottes Welt; oder ist sie uns profan, von uns zu lenken? Bis
wohin aber? Kann man sie iiber seinen Tod hinweg lenken? Das Heilige ist aber
ewig. Es weil3, daB diese Welt vom Heiligen her schon bis ins letzte Detail ge-
lenkt wird.

Es war mir nicht leicht, vom Messias zu erzidhlen. Obwohl ich doch gerne von
ihm erzihle. Aber gleich auch wurde mir klar, daB ich das Haus erst reinigen
muBte. Die Kaufleute, welche immer den irdischen Vorteil suchen, miissen aus
unserem Leben hinaus. Der Messias ist nicht gerne in einer Welt solcher Kauf-
leute. Sein Gliick ist das Gliick der Welt, das Gliick aller Menschen. Wenn wir
die Bibel wirklich als Gottes Wort erkennen, ist der Messias der Erléser der
Welt, der Erloser aller Menschen. Von diesem nun spreche ich gerne.





