Utopie und Realitit
Christliche Lebens- und Weltgestaltung zwischen Anspruch und Wirklichkeit

Karl Rahner, Innsbruck

Die Kombination der beiden Worte ,,Utopie* und ,,Realitat soll auf einen
grundlegenden Dualismus in der menschlichen Existenz aufmerksam machen.
Schon biologisch ist der Mensch strukturiert zwischen unten und oben, zwi-
schen innen und auBen. Seine personale Wirklichkeit geht von einer durch
Vergangenheit bewirkten Gegenwart auf eine noch ausstandige Zukunft hin.
Er erkennt aus der Erfahrung vorgegebener Wirklichkeiten grundsitzliche
Normen seines Handelns, und er mif3t an solchen Prinzipien Wert und Unwert
seiner Wirklichkeit. Er spricht von seiner Erde und blickt zu einem Himmel
empor. Er méchte ein niichterner Realist und ein schépferisch nach Hsherem
greifender Mensch sein. Ob er zufrieden oder unzufrieden ist, in beiden Fillen
mifit er seine Wirklichkeit an MaBstiben, die von dieser Wirklichkeit unter-
schieden werden. Gliick und Ungliick, Erfolg und MiBerfolg, Leben und Tod,
Wahrheit und Irrtum und tausend dhnliche Dualismen verraten, daf der
Mensch nicht einfach in einer schlechthinnigen Identitit mit sich selber lebt,
sondern in unzdhligen Hinsichten als eine Einheit des Verschieden-Bleiben-
den existiert; schon insofern ist es nicht verwunderlich, wenn die beiden Wér-
ter ,,Utopie‘“ und ,, Wirklichkeit“ nebeneinandergestellt und so in ihrer Unter-
schiedenheit und gegenseitigen Bezogenheit empfunden werden.

Der Dualismus von Utopie und Realitit

Aber was ist Utopie? Was ist hier damit gemeint? Was ist Realitiit? Welche ist
hier gemeint? Und was haben alle die damit gegebenen Begriffe und Fragen
mit christlicher Lebens- und Weltgestaltung zu tun? ,,Anspruch und Wirklich-
keit* im Untertitel dieses Aufsatzes sollen — der Einfachheit halber —im selben
Sinn wie Utopie und Realitéit verstanden werden, so daB also das Thema nach
der christlichen Lebens- und Weltgestaltung fragt, insofern diese zwischen
Utopie und Wirklichkeit gestellt ist.

Was nun meint hier Utopie? Dieses urspriinglich von Thomas Morus, dem
Lordkanzler und Heiligen, gefundene Wort soll sich hier nicht auf alles das be-
ziehen, was noch nicht verwirklicht ist, aber vom Menschen angestrebt wird,
obgleich seine Verwirklichung schwierig und ungewiB oder sogar unwahr-
scheinlich ist. Unter Utopie werden hier — wenn auch vielleicht mit einer gewis-
sen definitorischen Eigenmichtigkeit — die Ziele und Aufgaben des Menschen



Utopie und Realitit 423

verstanden, die er nicht nur verwirklichen oder anstreben kann, sondern auch
muf3, die aber als Aufgabe und Pflicht noch unverwirklicht vor ihm liegen und
dabei den Eindruck machen, den Menschen zu {iberfordern und faktisch ewig
unverwirklicht zu bleiben.

Utopien in diesem Sinn sind dem Menschen fast unzihlige zugemutet. Der
Mensch wiinscht sich eine biologische und wirtschaftliche Gesichertheit und
fithlt sich in seiner biologischen und wirtschaftlichen Existenz bedroht und un-
sicher. Er will wissen, d.h. die vorgegebene Wirklichkeit geordnet in ein struk-
turiertes BewuB3tsein aufnehmen, und er erkennt, daf3 ihm dies faktisch nur in
bescheidenstem Mal gelingt; ja, er erkennt, dal das Verhiltnis zwischen der
angebotenen Wirklichkeit und dem davon faktisch Angeeigneten immer ein-
seitiger wird; denn die angebotenen und im menschlichen Gesamtbewuf3tsein
bereitgestellten Wissensmengen wachsen rascher als das mogliche Tempo ih-
rer Aneignung durch den einzelnen. Der Mensch mutet sich die Forderung ei-
ner Gerechtigkeit und Liebe dem anderen gegeniiber zu und erféhrt gleichzei-
tig seinen scheinbar alles durchdringenden und vergiftenden Egoismus. Der
Mensch wird seine metaphysische Bediirftigkeit, sein ahnendes Wissen von
Gott nicht los, und er mdchte zugleich, sich gegen Gott gereizt wehrend, lieber
auf der Erde bleiben, die er aus eigener Kraft und zu eigenem Gebrauch, auf
sich selbst bezogen erforscht und ausniitzt. Der Mensch will sich selbst ver-
wirklichen (wie man heute sagt) und scheitert immer wieder; der Lebensent-
wurf bleibt unausgefiihrt. Der Mensch stellt hochste Anforderungen an seine
Umgebung, an seine Gesellschaft, er kimpft fiir eine bessere, ideale Gestal-
tung seiner Gesellschaft; und die neue Gestaltung, die anders ist als die friihe-
re, ist ebenso wie die frithere ein enttduschendes Gebilde aus Vorliufigkeit,
Voreiligkeit und den unvorhergesehenen Folgen dessen, was man angestrebt
hatte. Ich brauche die Schilderung des Dualismus zwischen Utopie und Reali-
tit nicht fortzusetzen. Sie ist jedem im eigenen Leben und in der Gesellschaft
profaner und kirchlicher Art ein nur zu bekannter und erlittener Zustand.

Die idealistische und die realistische Auflosung des Gegensatzes

Bekannt sind auch die vielen falschen Weisen, die praktiziert werden, um mit
dieser Grundsituation des menschlichen Lebens fertig zu werden. Auch sie
seien nur eben angedeutet.

Da ist erstens der Idealist, der mit der Wirklichkeit nicht zu Rande kommt
und darum in den getrdumten Himmel seiner Ideale zu flichen versucht. Un-
ziahlige Weisen und Methoden eines solchen falschen Idealismus, den wir —
Siinder, wie wir sie sind — ein Stiick weit alle praktizieren, kdnnten genannt
werden. Daist der, der aus dem 6ffentlichen Leben aussteigen will, der sich die
Hinde nicht mit der Politik schmutzig machen will, der sich ein stilles Reich



Karl Rahner 424

privaten Gliicks, der MuBe, des bloB Asthetischen, des reinen Gedankens er-
richten will. Da sind der Snob, der Nostalgiker und Romantiker, der Mann der
Devise ,,0di profanum vulgus et arceo* (die berlinernde Ubersetzung des Ho-
raz-Verses lautet: ,,Ich hasse die Kanaille und halt sie mir vom Balge*); da ist
der christliche Idealist, dessen Hauptbeschiftigung das Leiden an seiner Kir-
che ist; da ist der, der des alten Reiches Groe und Herrlichkeit nachtrauert;
da ist der, der die Erbdrmlichkeit und Schibigkeit seiner Mitmenschen durch-
schaut hat (meist auBer seiner eigenen, oder wenn er sich selbst entlarvt, dann
wird dies noch einmal genossen als die sublimste Weise des Idealismus und der
Wabhrheit). Allen diesen und vielen anderen Arten des Idealismus ist gemein-
sam, daf3 sic das Gegebene innerhalb der menschlichen Wirklichkeit ausdriick-
lich oder in ihrem faktischen Verhalten implizit als offaungsios ungeniigend
und erbarmlich finden. Der Idealist in diesem Sinne ist letztlich der Mensch,
tiir den seine ,,Ideale* nicht einmal im Keim und verborgen in der Realitiit
enthalten sind, sondern als blo3es, verwerfendes Gericht iiber der sogenann-
ten Realitdt schweben. Diese Haltung braucht, wie gesagt, nicht in eine Theo-
rie hinein objektiviert zu sein. Sie ist faktisch dort gegeben, wo man an der so-
genannten Realitdt nur noch leiden kann; wo man allem Schmerzlichen aus
dem Weg zu gehen sucht wie ein Herzkranker, der Aufregungen von vornher-
ein vermeidet; wo man sich iiber sein Versagen in der Wirklichkeit des Lebens
mit seinen geliebten Idealen trostet; wo man bewuBt oder instinktiv die Ni-
schen und Windschatten der Gegenwart und Gesellschaft aufsucht, in denen
man moglichst unbehelligt bleibt; wo man alles besser weif als die anderen, die
Politiker und die Kirchenfiihrer, die fiir den schibigen Alltag verantwortlich
sind.

Die zweite Weise, in der man falsch mit der angedeuteten Grundsituation
des Menschen und deren Dualismus fertig zu werden sucht, ist die des soge-
nannten Realisten. Er ist stolz auf seine Niichternheit, mit der er die Schibig-
keit des Lebens und der Menschen zu durchschauen meint, ohne sich dariiber
aufzuregen. Er ist ein moralischer Darwinist, der es fiir selbstverstiindlich er-
achtet, da3 das Leben unter den Menschen ein Kampf ums Dasein ist, in dem
sich der Hértere kaltbliitig durchzusetzen vermag. Er betrachtet kaltbliitig die
idealen Reden, welche die anderen, die politischen Sonntagsredner und die
Pfarrer auf den Kanzeln, halten, als wirklichkeitsfremden Dunst, den die ande-
ren — aber nicht er selber — brauchen als Analgetikum (Schmerzmittel) in der
Misere des Lebens. Er hilt sich an massive Geniisse des Daseins — wobei natiir-
lich die Bestimmung eines moglichst zutridglichen MaBes wichtig ist. Er emp-
findet — wenn er noch irgendwie von ferne mit Gott rechnet —seinen Lebenser-
folg als die Konkretheit des gottlichen Segens, der ihm mit Recht gewihrt wird.
Er ist ein erbitterter, von keinen Zweifeln geplagter Verteidiger der gesell-
schaftlichen Ordnung, die die beste Gewihr fiir seine eigene vorteilhafte Situa-



Utopie und Realitdt 425

tion bietet, wobei natiirlich anch zu bemerken ist, daB es solche Realisten un-
eingestandenermaBen auch in der Kirche gibt.

Fragmente einer christlichen Antwort

Im Blick auf diesen, letztlich im Wesen des Menschen unauthebbar begriinde-
ten Dualismus und im Blick auf die von daher moglichen, wenn auch nicht be-
rechtigten falschen Haltungen des Menschen soll etwas iiber ,,christliche Le-
bens- und Weltgestaltung zwischen Anspruch und Wirklichkeit* gesagt wer-
den; dabei ist es von vornherein selbstverstindlich, daf keine praktischen Re-
zepte geboten werden konnen, und daB3, was gesagt werden kann, hier nur in
etwas willkiirlich ausgewihlten Fragmenten vorgetragen wird. Es handelt sich
ja nicht um eine Anweisung fiir eine partikulire Aufgabe und Zielsetzung, fiir
die man konkrete Rezepte geben muf}, sondern um das Fine und Ganze des
menschlichen Selbstvollzuges und Selbstversténdnisses; dafiir kann man keine
Position auBerhalb seiner selbst beziehen, von der aus es wie von einem duf3e-
ren Koordinatensystem her bestimmt werden kdnnte. Und wenn so das ganze,
alles umfassende, in die Unbegreiflichkeit Gottes hinein sich verlierende Da-
sein des Menschen angerufen werden soll, dann kann dies selbstverstéindlich
nur in etwas willkiirlich ausgewéhlten Fragmenten geschehen.

Ernst-machen mit der Utopie Gottes

Man kann das christliche Daseinsverstindnis mutig und ehrlich definieren als
die Uberzeugung, daB das utopisch Anmutende die wahre Wirklichkeit sei und
daB deshalb die sogenannte Realitit durchschaut werden miisse als das hochst
Bedingte, als das Vorlaufige, als das, was den minderen Wirklichkeitsgrad hat,
auch wenn wir es nicht mit einer Ostlichen Mystik fiir bloB unwirklichen Schein
halten diirfen. Dies ist eigentlich selbstverstéindlich, besser: es miite allméih-
lich durch eine lange christliche Lebenserfahrung hindurch selbstverstdndlich
werden. Wir sagen doch: Es gibt den unendlichen, absoluten, von der Welt un-
terschiedenen, ewigen Gott; wir bewegen uns auf ihn zu; die Freiheitsge-
schichte mtindet unerbittlich in die Unmittelbarkeit dieses Gottes selbst, den
wir als das erlosende, vergebende und befreiende Gericht erhoffen. Gleichzei-
tig aber macht der christliche Glaube kein Hehl daraus, daB dieser unser Gott
in unzugénglichem Licht wohnt und in alle Ewigkeit— auch in der Schau Gottes
von Angesicht zu Angesicht, ja gerade da — das unbegreifliche Geheimnis
bleibt in seinem Wesen und in den Verfiigungen seiner eigenen Freiheit. Der
christliche Glaube mutet uns gerade von daher aber auch zu, dal wir die Welt
und unsere innerweltliche Aufgabe mit all deren banalen, scheinbar immer
wieder verwesenden Einzelheiten so radikal ernst nehmen, daB wir sie, soweit



Karl Rahner 426

sie unserer uns unerbittlich angelasteten Freiheit entspringen, vor Gott selbst
verantworten miissen und so unser Heil in Furcht und Zittern (wie Paulus sagt)
zu wirken haben. Fiir die wahre, uns unerbittlich abverlangte Grundstruktur
unseres Daseins in Freiheit ist Gott nicht nur irgendeine beliebige oder sogar
zweifelhafte Einzelheit am Rande unserer Existenz, die man auch bescheiden
und skeptisch auf sich beruhen lassen konnte, sondern er ist die alles durch-
dringende, alles ordnende, alles auf sich von uns weg konzentrierende Wirk-
lichkeit; und gerade so stellt er als unbegreifliche Wirklichkeit auch alles ande-
re, was uns niher liegt, in Frage, relativiert und impft es mit ihrer eigenen Un-
begreiflichkeit.

Sind wir Christen also nicht diejenigen, welche die Utopie, iiber die wir gar
nicht verfiigen konnen — weder im Denken noch in der Tat —, Gott nennen und
sie fiir die eigentliche und wahre Wirklichkeit halten? Sind wir Christen nicht
diejenigen, die den utopischen Himmel nicht bloB als einen zusétzlichen Trost
betrachten, den man sich — warum auch nicht — schlielich gefallen 143t, son-
dern den in die Rechnung der Erde und unseres sogenannten realen Lebens
einzukalkulieren man von sich unerbittlich fordert? Natiirlich soll man einen
Glauben verkiinden, der die Erde liebt. Natiirlich kann man, richtig verstan-
den, die Aufgaben dieser Erde nicht ernst genug nehmen; natiirlich soll man
die Schonheit der Erde, die GroBe des Menschen und den Glanz der Liebe
hymnisch preisen. Aber es bleibt dabei, daB der Gott, auf den wir uns hinbewe-
gen, fiir den wir da sind, vor dem wir Rechenschaft zu geben haben, noch ein-
mal ganz anders, ganz verschieden ist von den sogenannten ,,realen‘ Wirklich-
keiten, mit denen unsere sogenannte realistische Empirie zu tun hat; und die-
ser Gott darf nicht zu dem Glanz allein herabgewiirdigt werden, mit dem wir
unsere eigene Wirklichkeit verherrlichen oder wenigstens ein wenig tréstlicher
zu machen suchen. Letztlich sind wir nach christlicher Grundiiberzeugung fiir
Gott da; er ist eben in seiner souveridnen Absolutheit und Herrlichkeit nicht
allein der zusitzliche Posten, der das Budget unseres Lebens auszugleichen
hat. Erst wenn wir Gott in seiner unbeziiglichen Absolutheit anzubeten ent-
schlossen sind; erst wenn wir ihn sogar in einem uns scheinbar restlos iiberfor-
dernden Wagnis zu lieben versuchen; erst wenn wir verstummend vor seiner
Unbegreiflichkeit kapitulieren und diese Kapitulation der Erkenntnis und des
Lebens als das Ereignis letzter Freiheit und ewigen Heiles annehmen — erst
dann fangen wir an, Christen zu sein. Und dann sind wir doch die Menschen ei-
ner heiligen Utopie und nicht die Menschen eines sogenannten Realismus und
sind so gerade davon iiberzeugt, daB wir in einem solchen Denken und Leben
die wirkliche Wirklichkeit ergreifen, wihrend wir die andere, sogenannte
Wirklichkeit als das blof8 Vermittelnde, als das Vorléufige, ja von der soge-
nannten Utopie schon insgeheim Erfiillte und Erldste verstehen und leben.

Die Frage unseres Themas nach einem ,,Zwischen* der christlichen Existenz



Utopie und Realitiit 427

zwischen Utopie und Wirklichkeit stellt uns also, genau genommen, vor die
unerbittliche Frage: Bringen wir es in unserem Leben fertig, das, was als ferne
Utopie uns zunéchst sehr unwirklich, sehr unkalkulierbar und unhandlich er-
scheint, als die wahre Wirklichkeit zu denken und zu leben, der gegeniiber das
unwirklich wird, was ,,man*‘ als die selbstverstdndliche feste Realitdt betrach-
tet? Haben wir Christen den Mut zu dieser Umkehr der MaBstabe beziiglich
dessen, was als wirklich zu gelten hat? Bringen wir den Mut auf, uns (biblisch
gesprochen) als Pilger, als Fremdlinge zu empfinden in einer Welt, die hoch-
stens noch an Griabern oder von den Kanzeln herunter die Rede von Gott er-
laubt, sonst aber eine solche Rede von Gott und dem ewigen Leben als Pein-
lichkeit empfindet, die fiir die Idealisten zu massiv und fiir die Realisten zu
utopisch klingt?

Macht sich Gott und der Glaube an das ewige Leben konkret im Alltag bei
uns bemerkbar, oder ist diese Wirklichkeit fiir uns nur ein Gegenstand from-
mer Andacht am Sonntag, wihrend unsere Moral des Alltags sich von der eines
Atheisten nicht wirklich unterscheidet? Es ist schon so: Das ,,Zwischen* der
Dualitdt von Utopie und Realitdt, Anspruch und Wirklichkeit bedeutet in
Wahrheit, dal wir die profanen, heidnischen Mafstibe, nach denen wir die
Realitidt beurteilen, umkehren miissen und der Anspruch der sogenannten
Utopie fiir uns das Wirklichste sein muB.

Die bleibende Spannung zwischen Erfiillung und Unerfiillbarkeit aushalten

Was das eben Gesagte fiir uns wirklich bedeutet, wird erst klar, wenn wir be-
denken, daf} diese Spannung zwischen Utopie und Realitdt, Anspruch und
Wirklichkeit nicht schon durch die Bejahung eines theoretischen Satzes beziig-
lich dieser Spannung angenommen ist. Es handelt sich letztlich nicht darum,
daf3 wir Christen jenseits eines bloBen Idealismus und eines sogenannten Rea-
lismus die bleibende Spannung zwischen Anspruch und Wirklichkeit, zwischen
Himmel und Erde theoretisch bejahen. Esist nicht so, da3 wir durch eine solche
theoretische Bejahung schon das richtige Verhaltnis zu dieser Spannung ha-
ben. Man kann theoretisch ein Christ sein und dennoch unreflektiert in der
Praxis des Lebens nach der einen Seite des Idealismus oder nach der anderen
Seite des sogenannten Realismus diese unserer Freiheit aufgegebene Span-
nung im konkreten Alltag verraten. Ja, wir sind sogar, solange die Geschichte
unserer Freiheit nicht vollendet ist, immer unterwegs, immer Pilger und so
immer diejenigen, die bis zu einem gewissen Grad die Einheit in Verschieden-
heit, die mit dieser Spannung gegeben ist, verletzen; wir sind diejenigen, die
sich halbherzig dem radikalen Anspruch, der Gott heit, entziehen, die nicht
wahrhaben wollen, dal wir diesen absoluten Anspruch Gottes immer durch
eine Treue zu unserer irdischen Aufgabe beantworten miissen.



Karl Rahner 428

Wenn gesagt wird, dal wir Gott aus ganzem Herzen und aus allen Kraften
lieben miissen, und wenn wir gleichzeitig uns als Siinder zu bekennen haben,
dannist damit doch gegeben, daB wir immer hinter der vollen Erfiillung des ab-
soluten Anspruches zuriickbleiben, daB wir die sogenannte nahe Wirklichkeit
unserer Existenz entweder idealistisch als Vermittlung der Erfiillung des abso-
luten Anspruches nicht ernst genug nehmen oder sie — weil ,,realistisch* ihre
Synthese mit dem absoluten Anspruch Gottes leugnend — in falscher Weise
ernst nehmen. Faktisch sind wir alle Halbherzige, denen es nie ganz gelingt, die
richtige Position zwischen Anspruch und sogenannter Wirklichkeit einzuneh-
men. Wir sind immer die, die zwischen der Gefahr, unser Herz an einen bloB3
idealistisch ertrdumten Himmel zu verlieren, und der Gefabhr, gottlos die Erde
allein zu lieben, hin und her schwanken.

Ja, es wird uns gesagt — durch die christliche Botschaft —, dal wir uns nicht
einmal mit einer reflexen Sicherheit eindeutig sagen konnen, welche Positio-
nen wir genau innerhalb dieser Spannung einnehmen. Wir sind geheiBen, diese
Frage, wie es mit uns im allerletzten bestelltist, ob wir ein gutes oder schlechtes
Gewissen haben konnen, noch einmal schweigend, wenn auch hoffend, dem
alleinigen Gerichte Gottes zu iiberlassen. Wir kommen von einem Anfang, den
wir nicht selber gesetzt haben; wir pilgern einen Weg, dessen Ende von der
Unbegreiflichkeit des Wesens und der Freiheit Gottes verschlungen wird; wir
sind ausgespannt zwischen Himmel und Erde und haben weder das Recht noch
die Moglichkeit, auf eines davon zu verzichten; das eine ist nicht das andere,
und dennoch ist eines nicht ohne das andere zu haben; und wir wissen nie mit
einer letzten Sicherheit, wie sich unsere urspriingliche Freiheit zu dieser un-
ausweichlichen Situation unserer Existenz verhilt; wir haben unseren Anfang
anzunchmen, unsere letzte Liebe dem Anspruch und dem Ende, die Gott hei-
Ben, zu schenken und selbst die Tatsache, ob wir es wirklich tun, noch einmal
hoffend Gott selber anzuvertrauen. Die christliche Existenz kann keines von
all diesen Daten auslassen. Das ist ihre GroBe, ihre radikale Schwierigkeit und
ihre letzte einfache Selbstverstindlichkeit, weil auferhalb ihrer gar nichts ist,
das sie in Frage stellen konnte.

In Hoffnung auf Gott leben

Die sachgemiB richtige und heilschaffende Annahme des in diesem Leben nie
authebbaren Dualismus zwischen Anspruch und sogenannter Wirklichkeit
heiBt in normaler christlicher Terminologie ,,von Gottes Gnade getragene
Hoffnung*; sie ist eine der drei Grundhaltungen, durch die sich der Mensch in
das richtige Verhéltnis zu Gott bringt. DaB man diese heilschaffende Annahme
der bleibenden Spannung zwischen Anspruch und sogenannter Wirklichkeit
christlich ,,Hoffnung* nennen kann, ist eigentlich selbstverstindlich. Der



Utopie und Realitit 429

Christ steht ja nicht unter einem beliebig von ihm selbst bestimmbaren An-
spruch. Die absolute Wirklichkeit Gottes in Unmittelbarkeit ist sein verpflich-
tendes Ziel, ohne das er sein Wesen und seine Bestimmung, die ihm unweiger-
lich zugemutet sind, verfehlen wiirde. Der Mensch hat nicht das Recht, mit ei-
ner Erfiillung seines Wesens sich zufriedenzugeben, die geringer als der abso-
lute Gott in sich selber wire. Er hat nicht das Recht, in seiner eigenen Endlich-
keit, die ihm vertraut bliebe und die er letztlich selber beherrschen kénnte, zu
verbleiben. Er muf} Gott selbst zu seiner Hoffnung, zu seiner absoluten Hoff-
nung machen. Dieser Gott, der ewig unbegreifliche, kann mit seinem Wesen
und seiner Freiheit nicht in ein ihm iibergeordnetes Koordinatensystem einge-
ordnet werden; daher hat diese hoffende Bewegung auf Gott hin so notwendig
den Charakter einer maBlosen Uberforderung; sie kann iiberhaupt nur be-
standen werden, weil Gott selbst durch seine eigene Wirklichkeit dieses Beste-
hen der Uberforderung trigt. Insofern kann man ruhig sagen, die christliche
Hoffnung sei eine Utopie, weil sie sich ja nur als moglich und sinnvoll auswei-
sen laBt durch den Gott selbst, den wir nicht begreifen und manipulieren kon-
nen.

Diese Annahme eines unaufhebbaren Dualismus zwischen Anspruch und
Wirklichkeit hat aber, wenn sie christlich verstanden wird, einen in einem wah-
ren Sinn utopischen Charakter nicht nur von dem Ziel, auf das sich die Hoff-
nung hinbewegt, sondern auch von dem Ausgangspunkt dieser Bewegung her.
Der uns zugemutete Dualismus zwischen Anspruch und sogenannter Wirk-
lichkeit verlangt von uns ja nicht nur, dafl wir nach dem Gott ausgreifen, der
keine einzelne vorfindliche Gegenstandlichkeit ist unter den sogenannten
Wirklichkeiten, mit denen wir es alitidglich zu tun haben; sondern diese {iber al-
les Angebbare hinausgreifende Hoffnung darf, christlich gesehen, die soge-
nannte Wirklichkeit nicht einfach in ihrem wesenlosen Scheine hinter sich zu-
riicklassen; sie muB} sie in dieser hoffenden Bewegung mitnehmen, muf} sie
vollziehen als Vermittlung der eigenen Unbedingtheit auf Gott hin, ohne diese
Vermittlung mit Gott selbst zu identifizieren. Die sogenannten Wirklichkeiten
bleiben in ihrer Verschiedenheit, ihrer Vorlaufigkeit und der Unmdéglichkeit,
sie untereinander zu reiner Harmonie zu vereinen. Und dennoch schaffen sie
gerade dadurch, daB sie in ihrer Endlichkeit, Bedingtheit und Widerspriich-
lichkeit untereinander ausgehalten und angenommen werden, die Moglich-
keit, Gott als den einzig absoluten Fluchtpunkt der Bewegung der Hoffnung
wirklich anzunehmen. Gott wird gehofft, wenn die irdischen Wirklichkeiten in
Treue als vorldufige, vergingliche, zerbrechliche angenommen werden, ohne
bei ihnen einen letzten Halt und ein endgiiltiges Ziel finden zu wollen. Hoff-
nung geht immer weiter und nimmt in einer geheimnisvoll verwandelnden
Weise immer das mit, an dem sie scheinbar nur gelassen vorbeigeht.



Karl Rahner 430

In der wachsenden Ratlosigkeit
das Ankommen des Geheimnisses Gottes bestehen

Aber wenn wir so die unmittelbare sogenannte Wirklichkeit in Treue als Ver-
mittlung unserer absoluten Hoffnung zu bestehen suchen, dann bleibt dennoch
diese sogenannte Wirklichkeit so, wie sie eben ist und uns auferlegt bleibt. Sie
ist undurchschaubar, sie ist unvollendbar, alle Harmonien und Synthesen zer-
brechen immer wieder. All das steigert sich heute in einem friiher nicht vor-
stellbaren MaB} und wird immer intensiver. Immer mehr an Wirklichkeit wird
der Macht der Menschen iiberliefert; doch wird darum die Undurchschaubar-
keit und Unvollendbarkeit der Wirklichkeit nicht geringer, sondern immer
mehr zo etwas, in das wir eingeflochten sind mit eigenem Tun und eigener
Freiheit; damit erhalt diese Undurchschaubarkeit und Unvollendbarkeit der
Wirklichkeit eine Bitterkeit, die es frither nur in geringem Maf im Dasein des
Menschen gegeben hatte. Seien wir doch ehrlich: Wir werden immer ratloser.
Wir sind zwar gezwungen, individuell und kollektiv Entscheidungen zu treffen,
und konnen uns nicht feige vor dieser Notwendigkeit driicken. Aber die Vor-
aussetzungen dieser Entscheidungen werden fiir uns selber immer undurch-
sichtiger. Je mehr die Wissenschaften von der Natur und vom Menschen wach-
sen und immer mehr Material der Erkenntnis als Voraussetzung unserer Ent-
scheidungen anschleppen, um so undurchsichtiger wird unsere Entscheidungs-
sitnation; denn uns wird fiir diese Entscheidungen eine Unzahl von Méglich-
keiten und von Gesichtspunkten angeboten, unter denen wir uns nicht mehr
zurechtfinden. Nur die Einfiltigen und Dummen wissen heute noch genau, was
individuell oder kollektiv zu tun ist. Friiher hat die Natur, ohne uns zu fragen
oder ohne daB3 wir es merkten, den GroBteil dessen schon als Schicksal anfer-
legt oder fiir unsere Entscheidung vorprogrammiert, was unser Leben aus-
machte. Und darum gab es mehr, das selbstverstiandlich war, als es heute fiir
uns der Fall ist. Miihsam tastend und halb blind bewegen wir uns auf unserer
Lebensbahn individuell und kollektiv weiter.

Die Annahme, das Eingestdndnis und das Aushalten solcher Ratlosigkeit
gehoren zur christlichen Aufgabe; diese muB niichtern und ohne idealistische
Vernebelung heute von uns geleistet werden. Fiir den Christen ist die Ratlo-
sigkeit in seinem Leben im allerletzten doch nur das konkrete Ankommen des
heiligen Mysteriums, das wir Gott nennen. Unsere Ratlosigkeit darf uns im
letzten nicht verwundern. Wo wir nur immer kdnnen, sollen wir sie zu ver-
scheuchen, aufzuklaren versuchen. Aber wir besiegen sie auch bei tapfer ent-
schlossenem Kampf letztlich nie, sie bleibt und iiberwiltigt den einzelnen in
seinem Leben. Die Frage ist nur, ob sie von uns verstanden wird als das Zu-
sich-Kommen der letzten Absuarditit des Daseins oder als das konkrete An-
kommen des Geheimnisses, das wir als unsere rettende, vergebende und voll-



Utopie und Realitit 431

endende, absolute Zukunft annehmen. Letztlich gibt es nur diese Alternative,
die einzige, vor der wir gewifl nicht ausweichen konnen.

Freilich kann die Option fiir die eine oder die andere Alternative, die unser
Leben auf Endgiiltigkeit hin vornimmt, noch einmal seltsam verschleiert und
zweideutig werden. Die scheinbar sich selbstverstdndlich gebdrende ruhige
Hoffnung auf das ewige Leben kann in Wahrheit der Schleier iiber einer soge-
nannten realistischen Lebenshaltung sein, die sich in falscher Niichternheit
und Bescheidenheit mit dem karglichen Gliick dieses Lebens begniigt. Und der
leidenschaftliche, scheinbar verzweifelte Protest gegen die Absurditit unserer
Existenz kann die Weise sein, in der allein eine letzte, durch keine Einzelwirk-
lichkeit zu befriedigende Hoffnung auf eine unendliche Vollendung sich reali-
siert.

Trotz allem Nachhall eines Triumphgeschreis einer Menscheit, die meinte,
unmittelbar an der Grenze ihrer selbstgeschaffenen Vollendung angekommen
zu sein, tiberfallt uns heute das Gefiihl, nicht recht weiterzuwissen, die Erfah-
rung eines immer schneller werdenden VerschleiBes aller Ideale, die auf den
Mairkten des Lebens angepriesen werden, eine schreckliche Dissonanz der
Stimmen, die tausend Dinge gleichzeitig als unbedingt und rasch zu verwirkli-
chend anpreisen, eine unerbittlich sich ausbreitende Hoffnungslosigkeit, vor
der alle auch heute noch vertretenen alten und neuen Menschheitsideale und
Zukunftsprogramme sich ein wenig kiimmerlich zeigen und wenig Durch-
schlagskraft zu haben scheinen.

In dieser Situation diirfen wir Christen gewill nicht aufgeben, miissen wir
niichtern weiter tun, was die Zeit und der Alltag uns abverlangen, und haben
nicht einmal das Recht, nichts mehr an innerweltlichem Erfolg fiir diese Ge-
schichte und Gesellschaft zu hoffen. Wir Christen wissen, da3 wir im letzten die
Zeit unserer Heilsgeschichte nicht selber beliebig aussuchen diirfen und kén-
nen. Und darum haben wir keinen Grund, so zu tun, als ob es uns heute als
Menschen und als Christen besonders frohlich zumute ware. Wir leben nun
einmal, so meine ich, wenn wir ehrlich sind, in einer winterlichen Zeit — winter-
lich in Gesellschaft und Kirche. Wir brauchen es uns gar nicht selber oder der
Kirche zum Vorwurf und zum Zeichen unseres Versagens zu machen, wenn es
uns nicht gelingt, diese unsere winterliche Zeit wegzuzaubern. Wir haben ge-
wifl immer wieder Grund, von uns mehr zu fordern, als wir tatsachlich leisten.
Aber wir brauchen uns auch nicht zu iiberfordern, uns selbst nicht, die Politiker
nicht und die Kirchenfiithrer nicht; wir brauchen nicht so zu tun, als ob mit ein
biBchen mehr Mut und gutem Willen unsere individuelle und kollektive Situa-
tion in eitel Lust und Freude verwandelt werden kénnte. Eine solche Uberfor-
derung wire das Zeichen dafiir, daf3 wir nicht auf Gott, sondern auf uns selbst
unsere Hoffoung setzen.



Karl Rahner 432

Wenn die Situation, in der wir heute weltweit sehr winterlich zu leben haben,
uns auferlegt und bleibend ist, dann haben wir, wenn wir gelassen und mutig
das Unsere getan haben, das Recht, diese Situation zu erleben als geheimnis-
vollen Einbruch des ewigen Geheimnisses Gottes, bei dem wir ankommen
konnen und ankommen miissen. Erfolglosigkeit, Enttinschung nand Unter-
gange soll sich ein Christ nicht durch seltsame ideologische VersiiBungen zu er-
sparen suchen, die in der Gesellschaft und auch in der Kirche feilgeboten wer-
den. Aber er kann diese Unterginge eben doch glaubend, hoffend, liebend als
Aufgang des unbegreiflichen Gottes annehmen, der um so wirklicher kommt,
je schrecklicher und hoffnungsloser seine Ankunft zu sein scheint.

Der Ernstfall des Todes

Das eben Gesagte soll nun noch etwas konkretisiert werden — selbst anf die
Gefahr hin, dal solche Rede als pietistische und privatistische Innerlichkeit
verdéchtigt wird, die nur noch von einer altmodischen Theologie zu verteidi-
gen gewagt werden kann. Sosehr der Mensch — jeder einzelne von uns — vor
Gottes Gericht za verantworten hat, ob er seine politische Aufgabe erfiillt hat,
ob er den Nichsten liebt, ihm Freiheit gewihrt und Gerechtigkeit angedeihen
1dBt, und sosehr dieses unser immer auch ,,politisches‘‘ Leben einmal verklirt
in unsere Ewigkeit eingesammelt werden wird, wenn es gerecht gelebt wurde,
sosehr ist dennoch jeder von uns einer, dessen Leben sich unerbittlich auf die
Einsamkeit des Todes hinbewegt, der uns nicht uns selber abnimmt durch A uf-
16sung, sondern uns mit unserer Freiheitsgeschichte endgiiltig iiberantwortet.
Dieser Tod muf einmal im Angesicht Gottes bestanden werden. Und darin
wird sich fiir jeden von uns je einmalig und endgiiltig offenbaren, ob wir die
Spannung zwischen Auftrag und sogenannter Realitit in unserem Leben aus-
gehalten haben, ob wir dieser Spannung weder in einem Psendoidealismus
noch in einem Pseundorealismus davongelaufen sind, ob wir uns immer aufs
neue bemiiht haben, diese Spannung zwischen Anspruch und Wirklichkeit
immer mehr auf jenen Punkt hin zu iiberwinden, an dem der Ertrag unserer
Wirklichkeit eingebracht wird, an dem wir selber in der von Gott her geschenk-
ten, iiberbietenden Erfiillung unseres Auftrages mit dem ewigen Gott in seiner
unendlichen, heiligen, unbegreiflichen Herrlichkeit zu einer seligen Einheit
zusammengekommen sein werden.





