
Utopie und Realität 
Christliche Lebens- und Weltgestaltung zwischen Anspruch und Wirklichkeit 

Karl Rahner, Innsbruck 

Die Kombination der beiden Worte •Utopie" und •Realität" soll auf einen 
grundlegenden Dualismus in der menschlichen Existenz aufmerksam machen. 
Schon biologisch ist der Mensch strukturiert zwischen unten und oben, zwi- 
schen innen und außen. Seine personale Wirklichkeit geht von einer durch 
Vergangenheit bewirkten Gegenwart auf eine noch ausständige Zukunft hin. 
Er erkennt aus der Erfahrung vorgegebener Wirklichkeiten grundsätzliche 
Normen seines Handelns, und er mißt an solchen Prinzipien Wert und Unwert 
seiner Wirklichkeit. Er spricht von seiner Erde und blickt zu einem Himmel 
empor. Er möchte ein nüchterner Realist und ein schöpferisch nach Höherem 
greifender Mensch sein. Ob er zufrieden oder unzufrieden ist, in beiden Fällen 
mißt er seine Wirklichkeit an Maßstäben, die von dieser Wirklichkeit unter- 
schieden werden. Glück und Unglück, Erfolg und Mißerfolg, Leben und Tod, 
Wahrheit und Irrtum und tausend ähnliche Dualismen verraten, daß der 
Mensch nicht einfach in einer schlechthinnigen Identität mit sich selber lebt, 
sondern in unzähligen Hinsichten als eine Einheit des Verschieden-Bleiben- 
den existiert; schon insofern ist es nicht verwunderlich, wenn die beiden Wör- 
ter •Utopie" und •Wirklichkeit" nebeneinandergestellt und so in ihrer Unter- 
schiedenheit und gegenseitigen Bezogenheit empfunden werden. 

Der Dualismus von Utopie und Realität 

Aber was ist Utopie? Was ist hier damit gemeint? Was ist Realität? Welche ist 
hier gemeint? Und was haben alle die damit gegebenen Begriffe und Fragen 
mit christlicher Lebens- und Weltgestaltung zu tun? •Anspruch und Wirklich- 
keit" im Untertitel dieses Aufsatzes sollen - der Einfachheit halber - im selben 
Sinn wie Utopie und Realität verstanden werden, so daß also das Thema nach 
der christlichen Lebens- und Weltgestaltung fragt, insofern diese zwischen 
Utopie und Wirklichkeit gestellt ist. 

Was nun meint hier Utopie? Dieses ursprünglich von Thomas Morus, dem 
Lordkanzler und Heiligen, gefundene Wort soll sich hier nicht auf alles das be- 
ziehen, was noch nicht verwirklicht ist, aber vom Menschen angestrebt wird, 
obgleich seine Verwirklichung schwierig und ungewiß oder sogar unwahr- 
scheinlich ist. Unter Utopie werden hier- wenn auch vielleicht mit einer gewis- 
sen definitorischen Eigenmächtigkeit -die Ziele und Aufgaben des Menschen 



Utopie und Realität 423 

verstanden, die er nicht nur verwirklichen oder anstreben kann, sondern auch 
muß, die aber als Aufgabe und Pflicht noch unverwirklicht vor ihm liegen und 
dabei den Eindruck machen, den Menschen zu überfordern und faktisch ewig 
unverwirklicht zu bleiben. 

Utopien in diesem Sinn sind dem Menschen fast unzählige zugemutet. Der 
Mensch wünscht sich eine biologische und wirtschaftliche Gesichertheit und 
fühlt sich in seiner biologischen und wirtschaftlichen Existenz bedroht und un- 
sicher. Er will wissen, d. h. die vorgegebene Wirklichkeit geordnet in ein struk- 
turiertes Bewußtsein aufnehmen, und er erkennt, daß ihm dies faktisch nur in 
bescheidenstem Maß gelingt; ja, er erkennt, daß das Verhältnis zwischen der 
angebotenen Wirklichkeit und dem davon faktisch Angeeigneten immer ein- 
seitiger wird; denn die angebotenen und im menschlichen Gesamtbewußtsein 
bereitgestellten Wissensmengen wachsen rascher als das mögliche Tempo ih- 
rer Aneignung durch den einzelnen. Der Mensch mutet sich die Forderung ei- 
ner Gerechtigkeit und Liebe dem anderen gegenüber zu und erfährt gleichzei- 
tig seinen scheinbar alles durchdringenden und vergiftenden Egoismus. Der 
Mensch wird seine metaphysische Bedürftigkeit, sein ahnendes Wissen von 
Gott nicht los, und er möchte zugleich, sich gegen Gott gereizt wehrend, lieber 
auf der Erde bleiben, die er aus eigener Kraft und zu eigenem Gebrauch, auf 
sich selbst bezogen erforscht und ausnützt. Der Mensch will sich selbst ver- 
wirklichen (wie man heute sagt) und scheitert immer wieder; der Lebensent- 
wurf bleibt unausgeführt. Der Mensch stellt höchste Anforderungen an seine 
Umgebung, an seine Gesellschaft, er kämpft für eine bessere, ideale Gestal- 
tung seiner Gesellschaft; und die neue Gestaltung, die anders ist als die frühe- 
re, ist ebenso wie die frühere ein enttäuschendes Gebilde aus Vorläufigkeit, 
Voreiligkeit und den unvorhergesehenen Folgen dessen, was man angestrebt 
hatte. Ich brauche die Schilderung des Dualismus zwischen Utopie und Reali- 
tät nicht fortzusetzen. Sie ist jedem im eigenen Leben und in der Gesellschaft 
profaner und kirchlicher Art ein nur zu bekannter und erlittener Zustand. 

Die idealistische und die realistische Auflösung des Gegensatzes 

Bekannt sind auch die vielen falschen Weisen, die praktiziert werden, um mit 
dieser Grundsituation des menschlichen Lebens fertig zu werden. Auch sie 
seien nur eben angedeutet. 

Da ist erstens der Idealist, der mit der Wirklichkeit nicht zu Rande kommt 
und darum in den geträumten Himmel seiner Ideale zu fliehen versucht. Un- 
zählige Weisen und Methoden eines solchen falschen Idealismus, den wir - 
Sünder, wie wir sie sind - ein Stück weit alle praktizieren, könnten genannt 
werden. Da ist der, der aus dem öffentlichen Leben aussteigen will, der sich die 
Hände nicht mit der Politik schmutzig machen will, der sich ein stilles Reich 



Karl Rahner 424 

privaten Glücks, der Muße, des bloß Ästhetischen, des reinen Gedankens er- 
richten will. Da sind der Snob, der Nostalgiker und Romantiker, der Mann der 
Devise •odi profanum vulgus et arceo" (die berlinernde Übersetzung des Ho- 
raz-Verses lautet: •Ich hasse die Kanaille und halt sie mir vom Balge"); da ist 
der christliche Idealist, dessen Hauptbeschäftigung das Leiden an seiner Kir- 
che ist; da ist der, der des alten Reiches Größe und Herrlichkeit nachtrauert; 
da ist der, der die Erbärmlichkeit und Schäbigkeit seiner Mitmenschen durch- 
schaut hat (meist außer seiner eigenen, oder wenn er sich selbst entlarvt, dann 
wird dies noch einmal genossen als die sublimste Weise des Idealismus und der 
Wahrheit). Allen diesen und vielen anderen Arten des Idealismus ist gemein- 
sam, daß sie das Gegebene innerhalb der menschlichen Wirklichkeit ausdrück- 
lich oder in ihrem faktischen Verhalten implizit als hoffnungslos ungenügend 
und erbärmlich finden. Der Idealist in diesem Sinne ist letztlich der Mensch, 
für den seine •Ideale" nicht einmal im Keim und verborgen in der Realität 
enthalten sind, sondern als bloßes, verwerfendes Gericht über der sogenann- 
ten Realität schweben. Diese Haltung braucht, wie gesagt, nicht in eine Theo- 
rie hinein objektiviert zu sein. Sie ist faktisch dort gegeben, wo man an der so- 
genannten Realität nur noch leiden kann; wo man allem Schmerzlichen aus 
dem Weg zu gehen sucht wie ein Herzkranker, der Aufregungen von vornher- 
ein vermeidet; wo man sich über sein Versagen in der Wirklichkeit des Lebens 
mit seinen geliebten Idealen tröstet; wo man bewußt oder instinktiv die Ni- 
schen und Windschatten der Gegenwart und Gesellschaft aufsucht, in denen 
man möglichst unbehelligt bleibt; wo man alles besser weiß als die anderen, die 
Politiker und die Kirchenführer, die für den schäbigen Alltag verantwortlich 
sind. 

Die zweite Weise, in der man falsch mit der angedeuteten Grundsituation 
des Menschen und deren Dualismus fertig zu werden sucht, ist die des soge- 
nannten Realisten. Er ist stolz auf seine Nüchternheit, mit der er die Schäbig- 
keit des Lebens und der Menschen zu durchschauen meint, ohne sich darüber 
aufzuregen. Er ist ein moralischer Darwinist, der es für selbstverständlich er- 
achtet, daß das Leben unter den Menschen ein Kampf ums Dasein ist, in dem 
sich der Härtere kaltblütig durchzusetzen vermag. Er betrachtet kaltblütig die 
idealen Reden, welche die anderen, die politischen Sonntagsredner und die 
Pfarrer auf den Kanzeln, halten, als wirklichkeitsfremden Dunst, den die ande- 
ren - aber nicht er selber - brauchen als Analgetikum (Schmerzmittel) in der 
Misere des Lebens. Er hält sich an massive Genüsse des Daseins - wobei natür- 
lich die Bestimmung eines möglichst zuträglichen Maßes wichtig ist. Er emp- 
findet - wenn er noch irgendwie von ferne mit Gott rechnet - seinen Lebenser- 
folg als die Konkretheit des göttlichen Segens, der ihm mit Recht gewährt wird. 
Er ist ein erbitterter, von keinen Zweifeln geplagter Verteidiger der gesell- 
schaftlichen Ordnung, die die beste Gewähr für seine eigene vorteilhafte Situa- 



Utopie und Realität 425 

tion bietet, wobei natürlich auch zu bemerken ist, daß es solche Realisten un- 
eingestandenermaßen auch in der Kirche gibt. 

Fragmente einer christlichen Antwort 

Im Blick auf diesen, letztlich im Wesen des Menschen unaufhebbar begründe- 
ten Dualismus und im Blick auf die von daher möglichen, wenn auch nicht be- 
rechtigten falschen Haltungen des Menschen soll etwas über •christliche Le- 
bens- und Weltgestaltung zwischen Anspruch und Wirklichkeit" gesagt wer- 
den; dabei ist es von vornherein selbstverständlich, daß keine praktischen Re- 
zepte geboten werden können, und daß, was gesagt werden kann, hier nur in 
etwas willkürlich ausgewählten Fragmenten vorgetragen wird. Es handelt sich 
ja nicht um eine Anweisung für eine partikuläre Aufgabe und Zielsetzung, für 
die man konkrete Rezepte geben muß, sondern um das Eine und Ganze des 
menschlichen Selbstvollzuges und Selbstverständnisses; dafür kann man keine 
Position außerhalb seiner selbst beziehen, von der aus es wie von einem äuße- 
ren Koordinatensystem her bestimmt werden könnte. Und wenn so das ganze, 
alles umfassende, in die Unbegreiflichkeit Gottes hinein sich verlierende Da- 
sein des Menschen angerufen werden soll, dann kann dies selbstverständlich 
nur in etwas willkürlich ausgewählten Fragmenten geschehen. 

Ernst-machen mit der Utopie Gottes 

Man kann das christliche Daseinsverständnis mutig und ehrlich definieren als 
die Überzeugung, daß das utopisch Anmutende die wahre Wirklichkeit sei und 
daß deshalb die sogenannte Realität durchschaut werden müsse als das höchst 
Bedingte, als das Vorläufige, als das, was den minderen Wirklichkeitsgrad hat, 
auch wenn wir es nicht mit einer östlichen Mystik für bloß unwirklichen Schein 
halten dürfen. Dies ist eigentlich selbstverständlich, besser: es müßte allmäh- 
lich durch eine lange christliche Lebenserfahrung hindurch selbstverständlich 
werden. Wir sagen doch: Es gibt den unendlichen, absoluten, von der Welt un- 
terschiedenen, ewigen Gott; wir bewegen uns auf ihn zu; die Freiheitsge- 
schichte mündet unerbittlich in die Unmittelbarkeit dieses Gottes selbst, den 
wir als das erlösende, vergebende und befreiende Gericht erhoffen. Gleichzei- 
tig aber macht der christliche Glaube kein Hehl daraus, daß dieser unser Gott 
in unzugänglichem Licht wohnt und in alle Ewigkeit - auch in der Schau Gottes 
von Angesicht zu Angesicht, ja gerade da - das unbegreifliche Geheimnis 
bleibt in seinem Wesen und in den Verfügungen seiner eigenen Freiheit. Der 
christliche Glaube mutet uns gerade von daher aber auch zu, daß wir die Welt 
und unsere innerweltliche Aufgabe mit all deren banalen, scheinbar immer 
wieder verwesenden Einzelheiten so radikal ernst nehmen, daß wir sie, soweit 



Karl Rahner 426 

sie unserer uns unerbittlich angelasteten Freiheit entspringen, vor Gott selbst 
verantworten müssen und so unser Heil in Furcht und Zittern (wie Paulus sagt) 
zu wirken haben. Für die wahre, uns unerbittlich abverlangte Grundstruktur 
unseres Daseins in Freiheit ist Gott nicht nur irgendeine beliebige oder sogar 
zweifelhafte Einzelheit am Rande unserer Existenz, die man auch bescheiden 
und skeptisch auf sich beruhen lassen könnte, sondern er ist die alles durch- 
dringende, alles ordnende, alles auf sich von uns weg konzentrierende Wirk- 
lichkeit; und gerade so stellt er als unbegreifliche Wirklichkeit auch alles ande- 
re, was uns näher liegt, in Frage, relativiert und impft es mit ihrer eigenen Un- 
begreiflichkeit. 

Sind wir Christen also nicht diejenigen, welche die Utopie, über die wir gar 
nicht verfügen können - weder im Denken noch in der Tat -, Gott nennen und 
sie für die eigentliche und wahre Wirklichkeit halten? Sind wir Christen nicht 
diejenigen, die den utopischen Himmel nicht bloß als einen zusätzlichen Trost 
betrachten, den man sich - warum auch nicht - schließlich gefallen läßt, son- 
dern den in die Rechnung der Erde und unseres sogenannten realen Lebens 
einzukalkulieren man von sich unerbittlich fordert? Natürlich soll man einen 
Glauben verkünden, der die Erde liebt. Natürlich kann man, richtig verstan- 
den, die Aufgaben dieser Erde nicht ernst genug nehmen; natürlich soll man 
die Schönheit der Erde, die Größe des Menschen und den Glanz der Liebe 
hymnisch preisen. Aber es bleibt dabei, daß der Gott, auf den wir uns hinbewe- 
gen, für den wir da sind, vor dem wir Rechenschaft zu geben haben, noch ein- 
mal ganz anders, ganz verschieden ist von den sogenannten •realen" Wirklich- 
keiten, mit denen unsere sogenannte realistische Empirie zu tun hat; und die- 
ser Gott darf nicht zu dem Glanz allein herabgewürdigt werden, mit dem wir 
unsere eigene Wirklichkeit verherrlichen oder wenigstens ein wenig tröstlicher 
zu machen suchen. Letztlich sind wir nach christlicher Grundüberzeugung für 
Gott da; er ist eben in seiner souveränen Absolutheit und Herrlichkeit nicht 
allein der zusätzliche Posten, der das Budget unseres Lebens auszugleichen 
hat. Erst wenn wir Gott in seiner unbezüglichen Absolutheit anzubeten ent- 
schlossen sind; erst wenn wir ihn sogar in einem uns scheinbar restlos überfor- 
dernden Wagnis zu lieben versuchen; erst wenn wir verstummend vor seiner 
Unbegreiflichkeit kapitulieren und diese Kapitulation der Erkenntnis und des 
Lebens als das Ereignis letzter Freiheit und ewigen Heiles annehmen - erst 
dann fangen wir an, Christen zu sein. Und dann sind wir doch die Menschen ei- 
ner heiligen Utopie und nicht die Menschen eines sogenannten Realismus und 
sind so gerade davon überzeugt, daß wir in einem solchen Denken und Leben 
die wirkliche Wirklichkeit ergreifen, während wir die andere, sogenannte 
Wirklichkeit als das bloß Vermittelnde, als das Vorläufige, ja von der soge- 
nannten Utopie schon insgeheim Erfüllte und Erlöste verstehen und leben. 

Die Frage unseres Themas nach einem •Zwischen" der christlichen Existenz 



Utopie und Realität 427 

zwischen Utopie und Wirklichkeit stellt uns also, genau genommen, vor die 
unerbittliche Frage: Bringen wir es in unserem Leben fertig, das, was als ferne 
Utopie uns zunächst sehr unwirklich, sehr unkalkulierbar und unhandlich er- 
scheint, als die wahre Wirklichkeit zu denken und zu leben, der gegenüber das 
unwirklich wird, was •man" als die selbstverständliche feste Realität betrach- 
tet? Haben wir Christen den Mut zu dieser Umkehr der Maßstäbe bezüglich 
dessen, was als wirklich zu gelten hat? Bringen wir den Mut auf, uns (biblisch 
gesprochen) als Pilger, als Fremdlinge zu empfinden in einer Welt, die höch- 
stens noch an Gräbern oder von den Kanzeln herunter die Rede von Gott er- 
laubt, sonst aber eine solche Rede von Gott und dem ewigen Leben als Pein- 
lichkeit empfindet, die für die Idealisten zu massiv und für die Realisten zu 
utopisch klingt? 

Macht sich Gott und der Glaube an das ewige Leben konkret im Alltag bei 
uns bemerkbar, oder ist diese Wirklichkeit für uns nur ein Gegenstand from- 
mer Andacht am Sonntag, während unsere Moral des Alltags sich von der eines 
Atheisten nicht wirklich unterscheidet? Es ist schon so: Das •Zwischen" der 
Dualität von Utopie und Realität, Anspruch und Wirklichkeit bedeutet in 
Wahrheit, daß wir die profanen, heidnischen Maßstäbe, nach denen wir die 
Realität beurteilen, umkehren müssen und der Anspruch der sogenannten 
Utopie für uns das Wirklichste sein muß. 

Die bleibende Spannung zwischen Erfüllung und Unerfüllbarkeit aushalten 

Was das eben Gesagte für uns wirklich bedeutet, wird erst klar, wenn wir be- 
denken, daß diese Spannung zwischen Utopie und Realität, Anspruch und 
Wirklichkeit nicht schon durch die Bejahung eines theoretischen Satzes bezüg- 
lich dieser Spannung angenommen ist. Es handelt sich letztlich nicht darum, 
daß wir Christen jenseits eines bloßen Idealismus und eines sogenannten Rea- 
lismus die bleibende Spannung zwischen Anspruch und Wirklichkeit, zwischen 
Himmel und Erde theoretisch bejahen. Es ist nicht so, daß wir durch eine solche 
theoretische Bejahung schon das richtige Verhältnis zu dieser Spannung ha- 
ben. Man kann theoretisch ein Christ sein und dennoch unreflektiert in der 
Praxis des Lebens nach der einen Seite des Idealismus oder nach der anderen 
Seite des sogenannten Realismus diese unserer Freiheit aufgegebene Span- 
nung im konkreten Alltag verraten. Ja, wir sind sogar, solange die Geschichte 
unserer Freiheit nicht vollendet ist, immer unterwegs, immer Pilger und so 
immer diejenigen, die bis zu einem gewissen Grad die Einheit in Verschieden- 
heit, die mit dieser Spannung gegeben ist, verletzen; wir sind diejenigen, die 
sich halbherzig dem radikalen Anspruch, der Gott heißt, entziehen, die nicht 
wahrhaben wollen, daß wir diesen absoluten Anspruch Gottes immer durch 
eine Treue zu unserer irdischen Aufgabe beantworten müssen. 



Karl Rahner 428 

Wenn gesagt wird, daß wir Gott aus ganzem Herzen und aus allen Kräften 
lieben müssen, und wenn wir gleichzeitig uns als Sünder zu bekennen haben, 
dann ist damit doch gegeben, daß wir immer hinter der vollen Erfüllung des ab- 
soluten Anspruches zurückbleiben, daß wir die sogenannte nahe Wirklichkeit 
unserer Existenz entweder idealistisch als Vermittlung der Erfüllung des abso- 
luten Anspruches nicht ernst genug nehmen oder sie - weil •realistisch" ihre 
Synthese mit dem absoluten Anspruch Gottes leugnend - in falscher Weise 
ernst nehmen. Faktisch sind wir alle Halbherzige, denen es nie ganz gelingt, die 
richtige Position zwischen Anspruch und sogenannter Wirklichkeit einzuneh- 
men. Wir sind immer die, die zwischen der Gefahr, unser Herz an einen bloß 
idealistisch erträumten Himmel zu verlieren, und der Gefahr, gottlos die Erde 
allein zu lieben, hin und her schwanken. 

Ja, es wird uns gesagt - durch die christliche Botschaft -, daß wir uns nicht 
einmal mit einer reflexen Sicherheit eindeutig sagen können, welche Positio- 
nen wir genau innerhalb dieser Spannung einnehmen. Wir sind geheißen, diese 
Frage, wie es mit uns im allerletzten bestellt ist, ob wir ein gutes oder schlechtes 
Gewissen haben können, noch einmal schweigend, wenn auch hoffend, dem 
alleinigen Gerichte Gottes zu überlassen. Wir kommen von einem Anfang, den 
wir nicht selber gesetzt haben; wir pilgern einen Weg, dessen Ende von der 
Unbegreiflichkeit des Wesens und der Freiheit Gottes verschlungen wird; wir 
sind ausgespannt zwischen Himmel und Erde und haben weder das Recht noch 
die Möglichkeit, auf eines davon zu verzichten; das eine ist nicht das andere, 
und dennoch ist eines nicht ohne das andere zu haben; und wir wissen nie mit 
einer letzten Sicherheit, wie sich unsere ursprüngliche Freiheit zu dieser un- 
ausweichlichen Situation unserer Existenz verhält; wir haben unseren Anfang 
anzunehmen, unsere letzte Liebe dem Anspruch und dem Ende, die Gott hei- 
ßen, zu schenken und selbst die Tatsache, ob wir es wirklich tun, noch einmal 
hoffend Gott selber anzuvertrauen. Die christliche Existenz kann keines von 
all diesen Daten auslassen. Das ist ihre Größe, ihre radikale Schwierigkeit und 
ihre letzte einfache Selbstverständlichkeit, weil außerhalb ihrer gar nichts ist, 
das sie in Frage stellen könnte. 

In Hoffnung auf Gott leben 

Die sachgemäß richtige und heilschaffende Annahme des in diesem Leben nie 
aufhebbaren Dualismus zwischen Anspruch und sogenannter Wirklichkeit 
heißt in normaler christlicher Terminologie •von Gottes Gnade getragene 
Hoffnung"; sie ist eine der drei Grundhaltungen, durch die sich der Mensch in 
das richtige Verhältnis zu Gott bringt. Daß man diese heilschaffende Annahme 
der bleibenden Spannung zwischen Anspruch und sogenannter Wirklichkeit 
christlich •Hoffnung" nennen kann, ist eigentlich selbstverständlich. Der 



Utopie und Realität 429 

Christ steht ja nicht unter einem beliebig von ihm selbst bestimmbaren An- 
spruch. Die absolute Wirklichkeit Gottes in Unmittelbarkeit ist sein verpflich- 
tendes Ziel, ohne das er sein Wesen und seine Bestimmung, die ihm unweiger- 
lich zugemutet sind, verfehlen würde. Der Mensch hat nicht das Recht, mit ei- 
ner Erfüllung seines Wesens sich zufriedenzugeben, die geringer als der abso- 
lute Gott in sich selber wäre. Er hat nicht das Recht, in seiner eigenen Endlich- 
keit, die ihm vertraut bliebe und die er letztlich selber beherrschen könnte, zu 
verbleiben. Er muß Gott selbst zu seiner Hoffnung, zu seiner absoluten Hoff- 
nung machen. Dieser Gott, der ewig unbegreifliche, kann mit seinem Wesen 
und seiner Freiheit nicht in ein ihm übergeordnetes Koordinatensystem einge- 
ordnet werden; daher hat diese hoffende Bewegung auf Gott hin so notwendig 
den Charakter einer maßlosen Überforderung; sie kann überhaupt nur be- 
standen werden, weil Gott selbst durch seine eigene Wirklichkeit dieses Beste- 
hen der Überforderung trägt. Insofern kann man ruhig sagen, die christliche 
Hoffnung sei eine Utopie, weil sie sich ja nur als möglich und sinnvoll auswei- 
sen läßt durch den Gott selbst, den wir nicht begreifen und manipulieren kön- 
nen. 

Diese Annahme eines unaufhebbaren Dualismus zwischen Anspruch und 
Wirklichkeit hat aber, wenn sie christlich verstanden wird, einen in einem wah- 
ren Sinn utopischen Charakter nicht nur von dem Ziel, auf das sich die Hoff- 
nung hinbewegt, sondern auch von dem Ausgangspunkt dieser Bewegung her. 
Der uns zugemutete Dualismus zwischen Anspruch und sogenannter Wirk- 
lichkeit verlangt von uns ja nicht nur, daß wir nach dem Gott ausgreifen, der 
keine einzelne vorfindliche Gegenständlichkeit ist unter den sogenannten 
Wirklichkeiten, mit denen wir es alltäglich zu tun haben; sondern diese über al- 
les Angebbare hinausgreifende Hoffnung darf, christlich gesehen, die soge- 
nannte Wirklichkeit nicht einfach in ihrem wesenlosen Scheine hinter sich zu- 
rücklassen; sie muß sie in dieser hoffenden Bewegung mitnehmen, muß sie 
vollziehen als Vermittlung der eigenen Unbedingtheit auf Gott hin, ohne diese 
Vermittlung mit Gott selbst zu identifizieren. Die sogenannten Wirklichkeiten 
bleiben in ihrer Verschiedenheit, ihrer Vorläufigkeit und der Unmöglichkeit, 
sie untereinander zu reiner Harmonie zu vereinen. Und dennoch schaffen sie 
gerade dadurch, daß sie in ihrer Endlichkeit, Bedingtheit und Widersprüch- 
lichkeit untereinander ausgehalten und angenommen werden, die Möglich- 
keit, Gott als den einzig absoluten Fluchtpunkt der Bewegung der Hoffnung 
wirklich anzunehmen. Gott wird gehofft, wenn die irdischen Wirklichkeiten in 
Treue als vorläufige, vergängliche, zerbrechliche angenommen werden, ohne 
bei ihnen einen letzten Halt und ein endgültiges Ziel finden zu wollen. Hoff- 
nung geht immer weiter und nimmt in einer geheimnisvoll verwandelnden 
Weise immer das mit, an dem sie scheinbar nur gelassen vorbeigeht. 



Karl Rahner 430 

In der wachsenden Ratlosigkeit 
das Ankommen des Geheimnisses Gottes bestehen 

Aber wenn wir so die unmittelbare sogenannte Wirklichkeit in Treue als Ver- 
mittlung unserer absoluten Hoffnung zu bestehen suchen, dann bleibt dennoch 
diese sogenannte Wirklichkeit so, wie sie eben ist und uns auferlegt bleibt. Sie 
ist undurchschaubar, sie ist unvollendbar, alle Harmonien und Synthesen zer- 
brechen immer wieder. All das steigert sich heute in einem früher nicht vor- 
stellbaren Maß und wird immer intensiver. Immer mehr an Wirklichkeit wird 
der Macht der Menschen überliefert; doch wird darum die Undurchschaubar- 
keit und Unvollendbarkeit der Wirklichkeit nicht geringer, sondern immer 
mehr zu etwas, in das wir eingeflochten sind mit eigenem Tun und eigener 
Freiheit; damit erhält diese Undurchschaubarkeit und Unvollendbarkeit der 
Wirklichkeit eine Bitterkeit, die es früher nur in geringem Maß im Dasein des 
Menschen gegeben hatte. Seien wir doch ehrlich: Wir werden immer ratloser. 
Wir sind zwar gezwungen, individuell und kollektiv Entscheidungen zu treffen, 
und können uns nicht feige vor dieser Notwendigkeit drücken. Aber die Vor- 
aussetzungen dieser Entscheidungen werden für uns selber immer undurch- 
sichtiger. Je mehr die Wissenschaften von der Natur und vom Menschen wach- 
sen und immer mehr Material der Erkenntnis als Voraussetzung unserer Ent- 
scheidungen anschleppen, um so undurchsichtiger wird unsere Entscheidungs- 
situation; denn uns wird für diese Entscheidungen eine Unzahl von Möglich- 
keiten und von Gesichtspunkten angeboten, unter denen wir uns nicht mehr 
zurechtfinden. Nur die Einfältigen und Dummen wissen heute noch genau, was 
individuell oder kollektiv zu tun ist. Früher hat die Natur, ohne uns zu fragen 
oder ohne daß wir es merkten, den Großteil dessen schon als Schicksal aufer- 
legt oder für unsere Entscheidung vorprogrammiert, was unser Leben aus- 
machte. Und darum gab es mehr, das selbstverständlich war, als es heute für 
uns der Fall ist. Mühsam tastend und halb blind bewegen wir uns auf unserer 
Lebensbahn individuell und kollektiv weiter. 

Die Annahme, das Eingeständnis und das Aushalten solcher Ratlosigkeit 
gehören zur christlichen Aufgabe; diese muß nüchtern und ohne idealistische 
Vernebelung heute von uns geleistet werden. Für den Christen ist die Ratlo- 
sigkeit in seinem Leben im allerletzten doch nur das konkrete Ankommen des 
heiligen Mysteriums, das wir Gott nennen. Unsere Ratlosigkeit darf uns im 
letzten nicht verwundern. Wo wir nur immer können, sollen wir sie zu ver- 
scheuchen, aufzuklären versuchen. Aber wir besiegen sie auch bei tapfer ent- 
schlossenem Kampf letztlich nie, sie bleibt und überwältigt den einzelnen in 
seinem Leben. Die Frage ist nur, ob sie von uns verstanden wird als das Zu- 
sich-Kommen der letzten Absurdität des Daseins oder als das konkrete An- 
kommen des Geheimnisses, das wir als unsere rettende, vergebende und voll- 



Utopie und Realität 431 

endende, absolute Zukunft annehmen. Letztlich gibt es nur diese Alternative, 
die einzige, vor der wir gewiß nicht ausweichen können. 

Freilich kann die Option für die eine oder die andere Alternative, die unser 
Leben auf Endgültigkeit hin vornimmt, noch einmal seltsam verschleiert und 
zweideutig werden. Die scheinbar sich selbstverständlich gebärende ruhige 
Hoffnung auf das ewige Leben kann in Wahrheit der Schleier über einer soge- 
nannten realistischen Lebenshaltung sein, die sich in falscher Nüchternheit 
und Bescheidenheit mit dem kärglichen Glück dieses Lebens begnügt. Und der 
leidenschaftliche, scheinbar verzweifelte Protest gegen die Absurdität unserer 
Existenz kann die Weise sein, in der allein eine letzte, durch keine Einzelwirk- 
lichkeit zu befriedigende Hoffnung auf eine unendliche Vollendung sich reali- 
siert. 

Trotz allem Nachhall eines Triumphgeschreis einer Menscheit, die meinte, 
unmittelbar an der Grenze ihrer selbstgeschaffenen Vollendung angekommen 
zu sein, überfällt uns heute das Gefühl, nicht recht weiterzuwissen, die Erfah- 
rung eines immer schneller werdenden Verschleißes aller Ideale, die auf den 
Märkten des Lebens angepriesen werden, eine schreckliche Dissonanz der 
Stimmen, die tausend Dinge gleichzeitig als unbedingt und rasch zu verwirkli- 
chend anpreisen, eine unerbittlich sich ausbreitende Hoffnungslosigkeit, vor 
der alle auch heute noch vertretenen alten und neuen Menschheitsideale und 
Zukunftsprogramme sich ein wenig kümmerlich zeigen und wenig Durch- 
schlagskraft zu haben scheinen. 

In dieser Situation dürfen wir Christen gewiß nicht aufgeben, müssen wir 
nüchtern weiter tun, was die Zeit und der Alltag uns abverlangen, und haben 
nicht einmal das Recht, nichts mehr an innerweltlichem Erfolg für diese Ge- 
schichte und Gesellschaft zu hoffen. Wir Christen wissen, daß wir im letzten die 
Zeit unserer Heilsgeschichte nicht selber beliebig aussuchen dürfen und kön- 
nen. Und darum haben wir keinen Grund, so zu tun, als ob es uns heute als 
Menschen und als Christen besonders fröhlich zumute wäre. Wir leben nun 
einmal, so meine ich, wenn wir ehrlich sind, in einer winterlichen Zeit • winter- 
lich in Gesellschaft und Kirche. Wir brauchen es uns gar nicht selber oder der 
Kirche zum Vorwurf und zum Zeichen unseres Versagens zu machen, wenn es 
uns nicht gelingt, diese unsere winterliche Zeit wegzuzaubern. Wir haben ge- 
wiß immer wieder Grund, von uns mehr zu fordern, als wir tatsächlich leisten. 
Aber wir brauchen uns auch nicht zu überfordern, uns selbst nicht, die Politiker 
nicht und die Kirchenführer nicht; wir brauchen nicht so zu tun, als ob mit ein 
bißchen mehr Mut und gutem Willen unsere individuelle und kollektive Situa- 
tion in eitel Lust und Freude verwandelt werden könnte. Eine solche Überfor- 
derung wäre das Zeichen dafür, daß wir nicht auf Gott, sondern auf uns selbst 
unsere Hoffnung setzen. 



Karl Rahner 432 

Wenn die Situation, in der wir heute weltweit sehr winterlich zu leben haben, 
uns auferlegt und bleibend ist, dann haben wir, wenn wir gelassen und mutig 
das Unsere getan haben, das Recht, diese Situation zu erleben als geheimnis- 
vollen Einbruch des ewigen Geheimnisses Gottes, bei dem wir ankommen 
können und ankommen müssen. Erfolglosigkeit, Enttäuschung und Unter- 
gänge soll sich ein Christ nicht durch seltsame ideologische Versüßungen zu er- 
sparen suchen, die in der Gesellschaft und auch in der Kirche feilgeboten wer- 
den. Aber er kann diese Untergänge eben doch glaubend, hoffend, liebend als 
Aufgang des unbegreiflichen Gottes annehmen, der um so wirklicher kommt, 
je schrecklicher und hoffnungsloser seine Ankunft zu sein scheint. 

Der Ernstfall des Todes 

Das eben Gesagte soll nun noch etwas konkretisiert werden - selbst auf die 
Gefahr hin, daß solche Rede als pietistische und privatistische Innerlichkeit 
verdächtigt wird, die nur noch von einer altmodischen Theologie zu verteidi- 
gen gewagt werden kann. Sosehr der Mensch - jeder einzelne von uns - vor 
Gottes Gericht zu verantworten hat, ob er seine politische Aufgabe erfüllt hat, 
ob er den Nächsten liebt, ihm Freiheit gewährt und Gerechtigkeit angedeihen 
läßt, und sosehr dieses unser immer auch •politisches" Leben einmal verklärt 
in unsere Ewigkeit eingesammelt werden wird, wenn es gerecht gelebt wurde, 
sosehr ist dennoch jeder von uns einer, dessen Leben sich unerbittlich auf die 
Einsamkeit des Todes hinbewegt, der uns nicht uns selber abnimmt durch Auf- 
lösung, sondern uns mit unserer Freiheitsgeschichte endgültig überantwortet. 
Dieser Tod muß einmal im Angesicht Gottes bestanden werden. Und darin 
wird sich für jeden von uns je einmalig und endgültig offenbaren, ob wir die 
Spannung zwischen Auftrag und sogenannter Realität in unserem Leben aus- 
gehalten haben, ob wir dieser Spannung weder in einem Pseudoidealismus 
noch in einem Pseudorealismus davongelaufen sind, ob wir uns immer aufs 
neue bemüht haben, diese Spannung zwischen Anspruch und Wirklichkeit 
immer mehr auf jenen Punkt hin zu überwinden, an dem der Ertrag unserer 
Wirklichkeit eingebracht wird, an dem wir selber in der von Gott her geschenk- 
ten, überbietenden Erfüllung unseres Auftrages mit dem ewigen Gott in seiner 
unendlichen, heiligen, unbegreiflichen Herrlichkeit zu einer seligen Einheit 
zusammengekommen sein werden. 




