
Der Baum als Raum der Seele 
Zu den Skulpturen von Bernardine Weber* 

Herbert Schade, München 

Wir leben in einer Zeit, in der die Kunst ihre überkommene anthropologische 
Funktion verliert. Kunst wird heute kaum mehr als Integration von Trieb und 
Geist oder Prägung des Stoffes durch eine Form aufgefaßt. Selten sucht man 
jene Harmonie des Seins, die im Anblick einer Welt als Kosmos das Schöne zur 
Norm des Schaffens erhebt. Viel eher propagiert man eine Kunst als Heraus- 
forderung. Ein Darbieten von Materialien mit erschreckenden Kommentaren 
kennzeichnet das zeitgenössische Machen. Dabei vermag man die gesell- 
schaftskritischen Kommentare der Werke oft nicht mehr mit der Sprache der 
Dinge in Übereinstimmung zu bringen. Abstoßend liegen Filze, Fette und Ab- 
fälle jeder Art beieinander. Die Zahl der Künstler oder Macher, die solche Ob- 
jektkombinationen aufbauen, wächst von Tag zu Tag. 

Es mag sein, daß eine säkularisierte Gesellschaft, die technologisch und 
merkantil orientiert ist, derartige Impulse und Imperative und die Verweige- 
rung des Schönen braucht. Von der Desintegration und von intellektuell ange- 
reicherten Abfällen allein kann jedoch niemand leben. 

Deshalb gibt es noch immer eine Reihe von Künstlern, die andere Anliegen 
vertreten. Sie wollen keine bloßen •Denkanstöße" geben oder eine Kunst als 
Kommunikationsmodell bilden, also eine Kunst, deren eigentlicher Sinn darin 
besteht, daß man darüber spricht oder daß man •ins Gespräch" kommt. Die 
•Publicity", das Echo der Presse und die Fernsehdiskussionen können diese 
Frauen und Männer entbehren, denn sie erstreben jene Aussöhnung von Trieb 
und Geist, Empfinden und Denken, die in gestalteter Materie sinnenfällig wird 
und in sich selber ruht. In eine solche Art des Bildnerischen, in eine liebens- 
würdige plastische Kunst, führt uns das Werk der Schwester Bernardine We- 
ber aus dem Institut der Englischen Fräulein in Nymphenburg ein. 

Die Bildwerke von Schwester Bernardine sind weder alltäglich noch kon- 
ventionell, denn die künstlerische Vorstellungswelt dieser Frau entsteht im In- 
nern von Baumstämmen. Dort, wo das Leben seinen ursprünglichen Raum 
behielt, aus der Maserung der Baumstämme wachsen ihre Mädchen und Ma- 

* Der Aufsatz ist eine überarbeitete Wiedergabe eines Vortrags, der im Oktober 1980 in der Ka- 
tholischen Akademie in Bayern gehalten wurde. Die Ausstellung und der Vortrag waren nach 
Form und Inhalt nicht denkbar ohne die Mitarbeit von Frau Oberstudienrätin Mariajosefa Iffels- 
berger, die lange Jahre an der Schule der Englischen Fräulein in Nymphenburg, München, unter- 
richtete. Für ihre Hilfe, die sich auch auf die Erfassung der Form des Kreuzes von Karl Knappe er- 
streckte, sei hier besonders gedankt. 



Dort, wo das Leben seinen ursprünglichen Raum be- 
hielt, wachsen Mädchen und Madonnen. 

Lesendes Mädchen (um 1961). 
Madonna mit Kind (um 1957). 

donnen, die durchfurchten Gestalten des Gekreuzigten und die blühenden 
Garbenträgerinnen ihrer Erntefelder. Geheimnisvoll wie eben aufbrechende 
Knospen erheben sich diese gewachsenen Figuren als Gegenwelt zu unserer 
technoid erstarrten Realität in einem Innenraum, dem Intellektualismus und 
Mechanik fremd bleiben. Der innere Bereich unserer Seele findet im Gebälk 
des Waldes Zuflucht und Heimstatt. Der Baum wird zum Gehäuse einer ver- 
schollenen Sensibilität. 



Der Baum als Raum der Seele 435 

Herkunft und Leben 

Rosa Weber wurde am 7. April 1919 in Zilling bei Hengersberg (Bez. Deg- 
gendorf) geboren. Väterlicherseits auf den Höhen der Oberbreitenau daheim, 
wurde die Künstlerin vom Bergwald geprägt. Ihren Großvater hatte einst beim 
Holzfahren der Tod ereilt. Ihr Vater mußte sich von der angestammten Höhe 
des Bayerischen Waldes, wo heute Schwester Bernardines •Christus im Lin- 
denbaum" (Linde, getönt, 280 x 45 x 20, 1960) steht, trennen. Doch seine 
Tochter blieb der Landschaft immer verbunden. 

•Wer vom Walde stammt, trägt das Bild des Waldes in sich. Eingeboren ist 
ihm der Sinn für die unendlich vielgestaltige Lebensgemeinschaft Wald. Und 
lebt er auch noch so weit entfernt von der Heimat: Im Zeichen des Heimwehes 
noch wird er unbewußt geformt von der Schöpferkraft der Waldheimat. Le- 
benslang hat der Waldler ein besonderes Verhältnis zum Baum, zum Holz 
überhaupt, zu allem, was aus Holz entsteht. Manchem Menschen aber wird der 
Wald, der Baum Wegweisung fürs Leben." Dieses gilt in besonderer Weise 
von dieser Frau, die das Holz zum Werkstoff und den Baum zum Ausgangs- 
punkt ihrer Kunst erwählt hat. 

Die zweifache Berufung 
Von 1930 bis 1936 besuchte die kleine Rosa die höhere Mädchenschule in 
Wasserburg am Inn. Von 1937 bis 1939 war das junge Mädchen im Kinder- 
gärtnerinnenseminar in Haag. Hier kam ihr beim Unterricht im Modellieren 
der Beruf als Bildhauerin deutlicher zum Bewußtsein. Schwester Bernardine 
erzählt selbst: •Als 13jähriges Mädchen hatte ich so meine Jungmädchen- 
träume, eben wie jedes Mädchen sie hat. Da wollte ich unbedingt in die Mis- 
sion gehen, nicht um Heiden zu bekehren, sondern um Kapellen auszugestal- 
ten mit Figuren, und zwar mit Figuren, nicht mit Malereien, sondern nur mit 
Figuren. Das war also mein Hauptproblem. Und dann habe ich nie mehr daran 
gedacht. Im Kindergärtnerinnenseminar, in das ich zufällig gekommen bin, 
weil mir grad' kein anderer Beruf offenstand, bekam ich zum erstenmal Ton in 
die Hand. Damals sagte ich vor der Klasse: Ich weiß jetzt endlich, was ich wer- 
den will; ich werde Bildhauerin." 

Das gehauene Bild als Botschaft und als Auftrag zur Mission, so wuchs das 
Bewußtsein der religiösen Berufung in der jungen Frau und formte den Ent- 
schluß zum Eintritt in einen Orden. Schwester Bernardine berichtet: •Ich bin 
am 25. August 1939, kurz vor Kriegsbeginn, in den Orden der Englischen 
Fräulein eingetreten in der Absicht, nach Indien zu kommen. Zunächst hat 
man mich aber als Pflegerin ins Krankenhaus gesteckt. Nach Kriegsende habe 
ich gebeten, die Akademie besuchen zu können, um dort ausgebildet zu wer- 
den. Schicksal eben, aber ich will's überhaupt nicht sagen! Wir waren im Insti- 



Herbert Schade 436 

tut der Englischen Fräulein schon immer zu wenig Leute - und dann habe ich 
noch gebeten, daß ich die Aufnahmeprüfung für die Akademie der Bildenden 
Künste machen darf. Damals sagte die Provinzoberin zu mir: ,Ja, wenn Sie das 
Talent haben, wenn es Gottes Wille ist, dann machen Sie die Aufnahmeprü- 
fung. Wenn Sie die bestehen, dann können Sie Bildhauerin werden. Aber um 
Gottes Willen, was tue ich denn, wenn Sie die Prüfung bestehen? Ich habe ja 
keine Schwestern zum Pflegen, ich brauche Sie ja als Krankenpflegerin.' 

Ja, und dann habe ich sie bestanden, die Aufnahmeprüfung. 
Und dann bin ich im Jahre 1946 noch an die Akademie der Bildenden Kün- 

ste gegangen. Zwischendurch war ich immer noch Krankenpflegerin, hielt 
meine Nachtwachen usw. Bis zum Jahre 1950 studierte ich an der Akademie. 

Von 1950 bis 1983, also bis heute, war ich durchgehend als Pädagogin im In- 
ternat in Nymphenburg tätig. Vormittags bin ich als Bildhauerin in meinem 
Atelier, das meine Oberen mir zuvorkommenderweise eingerichtet haben, 
nachmittags bin ich gestrenge Erzieherin. Ich betreue Kinder im Alter von 13 
bis 15 Jahren. Das ist meine Gruppe." 

Die Ausbildung von Schwester Bernardine erfolgte unmittelbar nach dem 
Kriege, also in einer Zeit, die unsicher und risikoreich war. Auch die Künstler 
in der Bundesrepublik Deutschland standen vor kaum zu bewältigenden Pro- 
blemen. 

Das Studium an der Akademie der Bildenden Künste in München 
Schwester Bernardine trat 1946 in die Klasse von Professor Henselmann ein, 
dem wir eine Reihe von monumentalen Arbeiten im Kirchenraum verdanken. 
So schuf der akademische Lehrer die silberbeschlagene Gruppe der •Steini- 
gung des Stephanus" am Hauptaltar des Domes in Passau und das •Triumph- 
kreuz" in der Frauenkirche zu München. Der Bildhauer stand als Künstler in 
der eben nicht leichten Auseinandersetzung zwischen der überlieferten Form 
des Unterrichts und den modernen Tendenzen. Die überlieferte Form des Stu- 
diums bestand in der Arbeit nach den Aktmodellen. Die modernen Tendenzen 
sah Schwester Bernardine etwa in den Plastiken von Henry Moore repräsen- 
tiert. Das Fragmentarische und die Verfremdung der Gestalt beanspruchten 
einen eigenen Raum. Das aber lag der Frau aus dem Bayerischen Wald, wie sie 
selber sagte, überhaupt nicht. Professor Henselmann meinte dann manchmal 
zu den Arbeiten des Englischen Fräuleins: •Ah, die Schwester, die macht wie- 
der ihre eigene Kunst!" Tatsächlich erklärt die Künstlerin noch heute: •Ich 
konnte es aus innerster Überzeugung nicht. Körperverrenkte Glieder waren 
für mich einfach kein Stück der Natur mehr. Das war für mich schon etwas Un- 
natürliches, mit dem ich nichts anfangen konnte." 

In der Klasse Henselmanns befanden sich damals meistens ältere Schüler, 
fast durchweg Kriegsteilnehmer, die schon 26 oder 27 Jahre alt waren. Unter 



Der Baum als Raum der Seele 437 

ihnen sah man Max Faller, Toni Rückel, Sepp Hamberger und Haas, die später 
eine Reihe von bemerkenswerten Arbeiten für den Kirchenraum geschaffen 
haben. Zu den Schülerinnen gehörten Gisela Fichtner, Rosel Hintermeier und 
Sigrid Teimann, eine Marienschwester des Schönstätter Kreises. Schwester 
Bernardine erzählt: •Vormittags mußten wir Aktstudien machen. Der Nach- 
mittag war frei, da konnte jeder tun, was er wollte. Wir sind viel in Ausstellun- 
gen gegangen und haben uns gegenseitig oft besprochen. Nachdem mir das 
Aktstudium und der Umgang mit Lehm zu langweilig waren, bin ich hergegan- 
gen und hab' gleich Holz genommen, weil Max Faller, der neben mir war, sehr 
gut mit Holz umgehen konnte. Ihm habe ich einiges abgeguckt und habe ge- 
lernt, mit Eisen umzugehen. Mit einem Bildhauereisen und mit Holz umzuge- 
hen, ist nämlich nicht leicht. Die meisten hatten schon ein Handwerk wie 
Schreinerei oder Holzschnitzerei erlernt. Deswegen war ich froh, daß ich von 
diesen einiges absehen und den Umgang mit Eisen und mit Holz mir erarbeiten 
konnte." 

Tatsächlich bringt die Holzbildhauerei viele Schwierigkeiten mit sich. Vor 
allem erfordert sie eine besondere Konzentration und viel Zeit, so daß nicht 
wenige Bildhauer das Modellieren und den Abguß in Bronze vorziehen, nicht 
zuletzt deshalb, weil die Bronzen sich leichter vervielfältigen lassen und ihr 
Verkauf so die Arbeit rentabler macht. 

Die Begegnung mit Karl Knappe und die Zusammenarbeit 
beider Bildhauer in Nymphenburg 

Professor Dr. h. c. Karl Knappe (1884-1970) dozierte von 1930 bis zu seiner 
Entlassung 1933 an der Technischen Hochschule in München die Bildhauerei. 
Sein Werk in Holz, Stein, Bronze, Mosaik und Glas befindet sich auch heute 
noch an vielen Stellen der Stadt. So können wir •Das marschierende Heer" 
(1925/26) noch jetzt im Gefallenendenkmal vor der Ruine des Armeemu- 
seums betrachten oder den •Crucifixus" (1960) in der Herz-Jesu-Kirche von 
Neuhausen sehen. Das Werk von Knappe charakterisiert Dr. Rainer Beck in 
einer Ansprache als den •Versuch des partnerschaftlichen Einsseins mit der 
Natur, die für Knappe als überkommenes Erbe des Göttlichen das Medium ist, 
welches ihn etwas vom Wesen der Schöpfung ahnen läßt. So sind seine Gebilde 
zu verstehen, die einerseits das vom Künstler eingearbeitete Thema enthalten, 
andererseits aber ganz den vorgefundenen Charakter des Materials bewahren. 
Ein Stamm bleibt ein Stamm, ein Steinblock ein Steinblock; die gewordene 
Natur, die für den Künstler den Atem des Ewigen in sich trägt, wird nicht zu- 
gunsten einer formalen Idee zerstört, sondern tritt in Symbiose zum menschli- 
chen Geist und sichert ihm auf diese Weise eine teilhabende Ahnung von dem, 
was Ewigkeit bedeutet". 



Herbert Schade 438 

Zweifellos war die Begegnung von Schwester Bernardine mit diesem bedeu- 
tenden Bildhauer, der damals schon ein älterer Mann war, providentiell; denn 
die Schaffensprinzipien Knappes aktualisierten in der jungen Bildhauerin eine 
ihr eigentümliche, aber noch nicht voll geweckte Begabung. Schwester Ber- 
nardine berichtet darüber: •Ja, wir lernten uns zufällig auf der Straße kennen. 
Er kam mit Architekt Adelmüller daher, der mich schon lange einmal mit ihm 
bekanntmachen wollte. Knappe kam gleich zu mir ins Atelier. Damals hatte 
ich gerade eine große Madonna in Arbeit, so fast zwei Meter hoch. Er war ganz 
begeistert, daß ich in einem großen Baumstamm so etwas mache. Von dieser 
Zeit an ist er zu mir ins Atelier gekommen. 

Ich habe früher die Bildhauerarbeiten von Knappe gar nicht gekannt. Erst 
als wir uns persönlich kennenlernten, habe ich einiges gesehen. Er hat mir sein 
Atelier gezeigt. Es war mir sehr gemäß, daß Knappe eben auch im Stamm ge- 
arbeitet hat, wie ich eben diese Madonna oder einen hl. Joseph in Holz gear- 
beitet habe." 

Auch ein weiterer Bericht von Schwester Bernardine ist aufschlußreich: 
•Ich hatte einen großen Stamm, der lag schon zwei oder drei Jahre bei mir. 
Knappe sah ihn und sagte: ,Was wollen Sie aus dem machen?' Da hab' ich ihm 
gesagt: ,Eine Krippe'. Er antwortete: ,Wenn Sie gesagt hätten, eine Figur, da 
hätt' ich meinen Hut genommen und wäre nie mehr gekommen.'" 

Knappe hatte also aus der Struktur des Holzes heraus eine einzelstehende 
Figur als für diesen Stamm nicht möglich erkannt, sondern eine vielgliedrige 
Komposition in dem Baum gesehen; denn der Baum selbst schreibt nach 
Knappe die Art des Schaffens vor. Daß die Schwester ähnlich dachte, sah und 
empfand, hat den Künstler begeistert. Schwester Bernardine beschreibt diesen 
Baum und ihr Werk: •Es war ein Stamm mit einem ausholenden Ast, einem 
Seitenast, dann noch einmal links einem Seitenast, rechts einem kleinen hoch- 
strebenden Seitenast. In die Mitte habe ich das Weihnachtsgeschehen hinein- 
gemeißelt. An dem einen Ast kommen die Hirten runter, und im anderen Sei- 
tenast steht einsam ein Reh. Das obere Stück trägt den Wald mit dem Verkün- 
digungsengel." 

Diese wenigen Hinweise von Schwester Bernardine selbst machen den 
Baum als gemeinsamen Ursprung des Schaffens deutlich. Die Gemeinsamkei- 
ten werden bei der Betrachtung der Werke noch stärker hervortreten. Es gibt 
jedoch zwischen beiden Künstlerpersönlichkeiten und ihren Werken tiefgrei- 
fende Unterschiede. Auch darüber hat sich Schwester Bernardine geäußert: 
•Knappe kam aus einer ganz anderen Familie, aus einem ganz anderen Milieu, 
und er war hochmusikalisch • sein Bruder ist Akademieprofessor gewesen an 
der Musikhochschule hier in München -, und ich war halt - auf Deutsch gesagt 
• ein einfaches Bauernmädchen. Knappe hatte eine sehr große Freude an mir, 
weil ich eben aufnahmefähig war und unkompliziert und frisch-fröhlich ein- 



Der Baum als Raum der Seele 439 

Baumkrippe (1952). 



Herbert Schade 440 

fach drauflosarbeitete und gesagt habe: ,Adi, wenn man mal ein Stück Holz 
verhaut, das macht nichts, ich hab' ja noch genug Holz.'" 

Diese Unterschiede zu ihrem Lehrer vermag die Schwester heute weiterhin 
zu differenzieren, wobei in ihren Berichten immer die Anerkennung des Mei- 
sters mitspricht: •Knappe war so übersensibel, und ich war eigentlich robuster, 
viel ursprünglicher, ich meine, ich war nicht so ... Er hat alles so schwer ge- 
nommen ... und war natürlich empört über mich, wenn ich gesagt hab': ,Wir 
haben ja noch genügend Holz.' Er hat auch immer gesagt, ein echter Bildhauer 
verhaut sich nicht... was auch richtig ist und was ich mir jetzt oft vorsag', wenn 
ich nicht mehr weiterkann. 

Von Knappe habe ich das Arbeiten richtig gelernt. Nicht bloß das Anhauen, 
so wie es damals üblich war, daß man etwas nur kurz entworfen hat, und es 
schaut dann ganz interessant aus, sondern ich habe gelernt, etwas durchzuste- 
hen." 

So fruchtbar diese Zusammenarbeit zwischen Karl Knappe und Schwester 
Bernardine war, sie konnte nicht immer bleiben, weil die Schwester sich von 
ihrem großen Vorbild und Meister lösen mußte, um eigene Wege zu gehen. 

1963 kam es zu einer Auseinandersetzung, in deren Verlauf sich die beiden 
Künstler voneinander trennten. 

Zur Eigenart und zur Entwicklung des Werkes von Schwester Bernardine 

In der Abfolge der Bildhauerarbeiten der Künstlerin kann man drei Phasen 
unterscheiden. Man muß die Zeit von ihrer Ausbildung an der Akademie bis 
zur Begegnung mit Karl Knappe als ersten Abschnitt der Werkentwicklung se- 
hen. Dann folgten von 1952 bis 1963 die Jahre der Zusammenarbeit mit ihrem 
Meister und Vorbild. Seit 1963 erarbeitete Schwester Bernardine in der Nach- 
folge von Knappe eine eigenständige Synthese der Holzbildhauerei. 

Zu den Bildwerken der Frühzeit 
Die ersten selbständigen Plastiken - so eine •Madonna mit Kind" (1948) in 
Landau/Pfalz - sind vollrund und von dem Studium an der Akademie be- 
stimmt. Ein frühes Bild gibt •Maria Ward" (1947) mit Hut und Stab als Pilge- 
rin wie ein Standbild. Jedoch ist bei diesen Bildwerken ein introvertierter oder 
besser meditativer Zug nicht zu übersehen. Schwester Bernardine entwickelt, 
ihrem Beruf entsprechend, eine besondere Art der Spiritualität. 

Merkwürdig ist, daß die Künstlerin ihre Themen nicht durch Zeichnungen 
vorbereitet und durchkomponiert. Frau Iffelsberger berichtet: •Mir ist nicht in 
Erinnerung, daß ich je eine Skizze auf einem Papier gesehen hätte. Ehe Mater 
Bernardine einen Stamm angeschlagen hat, hat sie Linien, d. h. die Grundlini- 
en, den Entwurf, auf den Stamm aufgetragen. Eine selbständige Graphik gibt 



Der Baum als Raum der Seele 441 

es bei ihr jedoch nicht. Schon nach einigen Jahren konnte ich sehen, daß 
Schwester Bernardine sehr konzentriert und über einen langen Zeitraum sich 
mit einem Thema und dessen bildhauerischer Ausformung beschäftigte. Sie 
zeichnete zwar nicht, aber sie versenkte sich in das Geheimnis der Menschwer- 
dung und der Menschen. Die Anregungen zu den Frauengestalten in ihrem 
Werk stammen sicher auch von ihrem Umgang mit den Mädchen im Internat." 

Noch vor der Begegnung mit dem Werk von Karl Knappe fällt gelegentlich 
der Blick der Figuren auf, wie er vor allem im •Sitzenden Mädchen mit Tulpe" 
(1950) sichtbar wird. •Diese Sitzfigur hat etwas Herrscherliches in ihrer Fron- 
talität. Das Mädchen trägt einen Kopfschleier. Der Schleier schließt mit dem 
Gewand der Figur eigenartig ab und verweist ganz auf sein Inneres. Es ist eine 
Innigkeit und eine Haltung, die man heute kaum findet. Zugleich liegt in die- 
sem Blick, der aus dem Inneren hervorbricht, etwas Ekstatisches." (M. Iffels- 
berger) 

In dieser Beschreibung des Kunstwerkes wird schon ein erster Unterschied 
zur Kunst von Karl Knappe erkennbar. Während die Figuren des Bildhauers 
sich wesentlich mit dem Wachstumsgesetz des Baumes identifizieren und den 
Strukturen des Inneren der Stämme folgen, drängen die Gestalten der Schwe- 
ster Bernardine aus den Höhlen der Bäume nach außen. 

Zu den Werken aus der Zeit der Zusammenarbeit mit Karl Knappe 
Eigentlich wird erst bei dem Zusammentreffen mit Karl Knappe und seinem 
Werk der Baum als Innenraum der Welt und als Reich der Seele reflex begrif- 
fen. 

a) Der Baum als Wesen der Welt 
Karl Knappe hatte schon 1938 in einem eigenen Aufsatz über •Baumstäm- 

me" diese Art zu arbeiten erklärt. Er schreibt dort: Ein Baumstamm ist ein 
Wesen, wie eine Architektur etwas Wesenhaftes hat ... Und in den Baum- 
stamm sein Lied zu singen, heißt wirken im Wirklichen, im Schicksal der Natur, 
in der Bahn der ewigen Gesetze ... •Also ist der Sinn des Schiagens in den 
Baumstamm nicht etwa eine Manier oder Originalität des Individuums, son- 
dern mehr ein Anklopfen und eine Bitte an die ewigen Tore der Natur und das 
Bitten um die Antwort, daß wir das Ewige nicht zerstören, trotzdem wir schla- 
gen müssen." 

So wird mit der Frage nach dem •Baumstamm" und seinem Gesetz die grö- 
ßere Frage nach der Schöpfung und ihrem Wesen gestellt, die uns heute alle 
bewegt: Kann der Mensch diese Welt einzig und allein zu seinem materiellen 
Nutzen und Vorteil ausplündern und zerstören? Wer jemals die Fernsehbe- 
richte verfolgt hat, in denen man sieht, wie die uralten Stämme von Edelhöl- 
zern im Innern Afrikas oder am Lauf des Amazonas mit Motorsägen abgemäht 



Sie treten in die Welt, ohne ihren 
Baum zu verlassen. 

Madonna im Hollerbusch 
(1965/55). 

und verbraucht werden, ist entsetzt. Der Mensch darf zwar diese Welt gebrau- 
chen; aber die einseitige und geradezu absolute Nutzbarmachung des Waldes 
verändert das Wesen der Wirklichkeit. Der Vorgang wiederholt sich auch in 
der Kunst. Der Künstler ist im Umgang mit dem Material frei und vermag seine 
Vorstellungen wie immer zu realisieren. Erkennt er bei seinem Schaffen kei- 
nerlei Gesetze mehr an, die in dem Material und letztlich in dem Ordnungsge- 
füge der Schöpfung grundgelegt sind, gerät sein Werk in Gefahr, im Subjekti- 
vistischen oder Phantastischen, im Zufälligen oder im Abfall zu verenden. 

Im Werk von Karl Knappe und Bernardine Weber aber steht der Baum für 
die Ordnung der Welt. Dieser elementaren Auffassung entspricht auch der 
enggefaßte Rahmen der Motive der Künstlerin. 



Der Baum als Raum der Seele 443 

b) Zum Bilderkreis der Bernardine Weber 
Die Zahl der Themen ist vergleichsweise gering. Madonnen, Kreuze, Krip- 

pen und eine Reihe von Heiligen bilden das Repertoire ihres Schaffens. Dazu 
treten jene geradezu einzigartigen Mädchen, die meditieren, Blumen, Kerzen 
und Holz tragen oder still versonnen aus ihrem Baum hinausschauen. Sie tre- 
ten in die Welt, ohne ihren Baum zu verlassen. 

In diesem enggezogenen Themenkreis kann man die Kreatürlichkeit, das 
Geschöpfsein des Menschen wiedererkennen oder sogar das Wesen der 
Menschwerdung selbst realisiert sehen. •Während noch 1950 die Figuren die 
Hülle des Stammes abgestoßen haben - sie hatten sie verloren und waren als 
Personen aus dem Stammgehäuse herausgetreten -, fällt nun auf, daß die Ge- 
stalten im Stamm verbleiben,'daß sie sich in dem Hohlraum des Stammes ge- 
borgen, behütet fühlen und daß sie darinnen ihr meditatives Leben führen 
können. Der Baumstamm bleibt Lebensraum für eine Gestalt oder eine Grup- 
pe. Der Stamm wird Wald, wird Ährenfeld, wird Gebirge, wird die Grotte der 
Geburt und die Höhle des Einsiedlers." (M. Iffelsberger) 

So wird man an uralte Mythen erinnert, in denen der Weltenbaum Symbol 
des Kosmos ist, und an die Sagen, die berichten, wie Kinder und Götter von 
dem Baum geboren werden. In der •Wurzel Jesse" oder im •Lebens- und 
Kreuzesbaum" finden diese Vorstellungen ihre biblischen Parallelen, denn 
nach alter Auffassung ist der Sproß, der am Himmelsbaum entspringt, der Lo- 
gos oder die Seele der Welt selbst. 

Exkurs: Zum •Crucifixus" in der Herz-Jesu-Kirche 
in München-Neuhausen 

Die Auseinandersetzung mit einem Münchener Bildwerk kann weiter in die 
Kunst Schwester Bernardines einführen. Der •Crucifixus" (1960, Lindenholz, 
300 x 230, teilweise bemalt - Dornenkrone aus Schmiedeeisen) entstand im 
Atelier und unter der Mitarbeit von Schwester Bernardine Weber. Tatsächlich 
ist das Kreuz ein Werk, das wir Karl Knappe zurechnen müssen und das seine 
Kunst in besonderer Weise repräsentiert. 

Schon auf den ersten Blick erschüttert den Betrachter die Passion des Ge- 
kreuzigten. Der verwundete Leib des Menschensohnes und der geborstene 
Stamm berühren uns. Der Ausdruck des Leidens im Gesicht trifft jeden Beter. 
Der ergreifende Karfreitagsgesang scheint in dem gewaltigen Lindenstamm 
sein Echo zu finden: •Ecce lignum Crucis in quo salus mundi pependit. - Ve- 
nire adoremus!" (•Seht dort das Holz des Kreuzes, an dem das Heil der Welt 
gehangen hat! - Kommt laßt uns anbeten!") 

Die Linde antwortet auf das Lied der Liturgie, und der Bildhauer schlägt die 
•Echoform des Geistigen" (Karl Knappe) aus dem Holz. Beide, Baum und 
Bildner, artikulieren das Mysterium der Passion. 



Herbert Schade AAA 

Jeder Baum zieht sein •Leben in wachsenden Ringen" (R. M. Rilke) von der 
Wurzel zu Stamm und Krone und kreist um einen unsichtbaren Kern. So wird 
der Baum zum Symbol der Schöpfung und zum Bild unseres Daseins. Doch 
auch ihn trifft die Axt. Gefällt und vom Bildhauer angeschlagen, wird er ver- 
wundet. Ein anderes Geheimnis, die Passion und das Echo des Todes, beant- 
wortet dann die Frage des Künstlers an den lebendigen Stamm. 

So kämpfen Leben und Tod in der Kreatur den seltsamen Zweikampf, für 
den wir alle bestimmt sind. 

Diesem Vorgang im Baum folgt auch der Künstler. So hängt der Christus des 
Bildhauers Knappe nicht an dem Balken des Kreuzes. Seine Passion und das 
Mysterium des Lebens vollziehen sich im Holz. Wie eine zerrissene Hülle 
macht der Baumstamm den Leib Christi sichtbar. Der Balken spaltet sich und 
scheint durch einen Riß aufgebrochen zu sein. Wie vertikale Maserungen 

Der Ausdruck des Leidens 
trifft jeden Beter. 

Karl Knappe, Crucifixus 
(1960; Teilaufnahme). 



Der Baum als Raum der Seele 445 

schieben sich Körperteile geschichtet aus dem Stamm. Seltsam lösen sich die 
Arme aus dem Inneren des Astes. Tief im Kern des Balkens formt sich ein 
Kopf. Dieser Kopf ist zerfurcht und von Licht und Schatten besonders geprägt. 
Die innere Struktur des Baumes wird ansichtig. Das Wesen des Geschöpfes 
teilt sich mit. Der Gekreuzigte scheint zu stöhnen. Die Schöpfung seufzt nach 
Erlösung. Der Logos der Linde, das Wort, das jedem Wesen innerlich ist, 
spricht aus dem Baum. 

Dieses gehauene Kreuz, das Kunstwerk, macht das Gesetz unseres Daseins 
offenbar: das Gespalten- und Verbundensein, den Zerfall und die Einheit, den 
Tod und das Leben. Es ist ein Gestaltungsvorgang, den Konrad Weiß die 
•Kernsituation" nennt. Die Bibel sagt: •Wenn das Samenkorn nicht stirbt, 
bleibt es allein. Wenn es aber stirbt, bringt es reiche Frucht." (Joh 12,24) 

Auch Martin Buber hat in seiner •Begegnung mit einer Linde" diese 
Grunderfahrung der Wirklichkeit zum Ausgangspunkt seiner Kunstphiloso- 
phie gemacht. Am Beginn des Kunstwerkes steht danach nicht der Nutzwert 
des Baumes, noch bieten die naturwissenschaftlichen Kategorien des Chloro- 
phylls für das Grün und der Osmose (= der Durchdringung) für die Form die 
Grundlagen für seine Gestalt, sondern der Mitteilungscharakter der Dinge ist 
das elementare Fundament der Kunst: •Du bist es also!" So antwortet der 
Philosoph mit dem Dichter auf diesen unüberhörbaren Anruf der Linde. 

Karl Knappe nennt den Vorgang gerade bei seiner Interpretation dieses Ge- 
kreuzigten aus Lindenholz die Echofindung. Für die Interpretation des Wer- 
kes läßt der Bildhauer nur die Verse gelten, die Konrad Weiß ihm widmete: 

Sucher nach dem blinden Male 
einer ganz erfüllten Stunde 
bleibst du auf dem dunklen Grunde 
ausgeliefert jeder Weile. 

Horcher hörst du dir inmitten 
Echo nur von einem Bilde, 
Sucher suchst du einen Schatten, 
Flucht und Bergung wie im Walde. 

Blinde Male, dunkle Weile, 
Teil du selbst und nur im Teile, 
horche, suche, alle Dinge 
sind gesetzt im letzten Ringe. 

Erst wenn wir die •blinden Male" erkennen, die im •letzten Ringe" der 
Bäume für Karl Knappe sichtbar werden, können wir auch die Unterschiede zu 
den Kunstwerken von Bernardine Weber begreifen. 



Herbert Schade 446 

In Knappes •Crucifixus" sind Gestalt und Antlitz gespalten und von einer 
entsetzlichen Passion durchfurcht. Bei Bernardine Weber ist der Aufbruch des 
Lebens und ins Leben selbst in den Kreuzigungen noch stark. Figur und Ge- 
sicht bleiben vergleichsweise harmonisch und wirken wie Knospen, die aus 
dem Stamm ins Licht dringen. Bei dem Künstler sind Introversion und Ver- 
senkung sichtbar. Der Geist wird in einem floralen Erlebnis, also im Wachs- 
tumsprozeß, seiner selbst inne. Existentiell sind für Knappe auch bei seinen 
Engeln und Heiligen Realität und Gestalt. Bei der Bildhauerin erscheinen die 
Figuren heiter und geborgen. Ihre Mädchen wissen um den bergenden und 
hüllenden Baum. Ihre Figuren prägt ein einheitlicher Rhythmus, und ihre Ge- 
stalten wirken erlöst. Bei Knappe wird die Bildwelt von dem größeren Rhyth- 
mus des Grundes gemasert. Im •Marschierenden Heer" ist der Raum das Ge- 
fängnis der Geschichte, und das Sein vollzieht sich bei Knappe in der zerfa- 
sernden Zeit. 

Mädchen im Baum 

Die einseitige Technologisierung und Politisierung unserer Welt läßt viele reli- 
giöse Menschen heute in den Hintergrund treten. Sie ziehen sich zurück. Man- 
che resignieren. 

Man könnte meinen, daß auch die Figuren von Schwester Bernardine von 
einer solchen Flucht nach innen bestimmt sind. Doch das Gegenteil ist der Fall. 

Ihre Figuren sind zwar keine Terroristinnen, Partisanenfrauen oder Schwe- 
stern von B. Brechts Mutter Courage, aber sie besitzen eine meditative Vitali- 
tät, eine Kraft, die wie bei den Pflanzen selbst aus dem Innern her stammt. 
Diese Innerlichkeit, die man die Haltung des betenden Menschen nennen 
könnte, finden wir besonders in ihren Mädchengestalten im Baum, also einer 
Figurengruppe, die eigentlich nicht unmittelbar vom Religiösen geprägt ist. 

Diese Mädchen lassen sich mit den Knospen und Blüten von Blumen ver- 
gleichen. 

Es gehört zu den großen Mysterien unseres Daseins, daß auch in der techni- 
schen Welt zwischen Geröll und Beton im Frühling ein Sprießen und Wachsen 
beginnt, das dem Asphalt und Gestein überlegen ist. Die Halme und Blätter, 
Zweige und Blüten suchen und finden ihren Weg ins Licht, ohne daß sie das 
Räderwerk unseres Verkehrs und das Rotieren so vieler Motoren aufhalten 
können. In vergleichbarer Weise besteht das Geheimnis der Figuren von Ber- 
nardine Weber darin, daß ihre Mädchen das große Gehäuse der Schöpfung, 
den Zusammenhang mit dem Lebensgrund des Baumes nicht aufgeben. Sie 
existieren mitten in unserer Welt wie von einer unbegreiflichen Klausur getra- 
gen, die ihnen Kraft und Format gibt. 

Das ist wörtlich zu nehmen. Das Mädchen oder die Frau identifizieren sich in 



Der Baum als Raum der Seele 447 

diesem Werk mit dem Holzstamm selbst. Wie sich die Pfeilerfiguren eines goti- 
schen Portals nie vom Gewände emanzipieren oder aus der Architektur der 
Kathedrale loslösen, so verbleiben die Gestalten der Bildhauerin im Baum 
eingebunden. 

So steht das •Mädchen mit Sichel" (1954, Linde, 35 x 17 x 7) in dem nach 
oben ausgreifenden Scheit einer Linde. Die Kornähren, die in den Baum ein- 
geritzt sind, überragen die Gestalt der Frau, die in der Öffnung des Holzes wie 
in einem gotischen Torbogen steht. Verhalten und nachdenklich wartet die 
Schnitterin auf den Zeitpunkt der Ernte. Ein Querstück des Baumes selbst 
hindert sie noch am Verlassen des schützenden Stammes. 

Im gleichen Motiv, einem Bildbaum von 1957, kommt das Mädchen mit Si- 
chel hoch aufgerichtet und weit schauend aus dem Stamm heraus. Die Ähren 
neigen sich vor ihr und bilden nun selbst den Portalbogen. Man nennt den Vor- 
gang in der Symbolforschung •Rite de Passage", Liturgie des Übergangs. Das 
Warten auf das Reifen hat sein Ende gefunden. Die Schnitterin steht im Tor. 
Jetzt beginnt die Ernte. Und diese Ernte wird feierlich wie ein Fest. 

Motivisch schließt an diese Thematik der Erntebilder das •Mädchen, Äh- 
renbündel tragend", ein Werk von 1959, an. Diese Frau stellt kaum bloß den 
Arbeitsvorgang im Sommerfeld dar. Viel eher wird das Garbenbinden und 
Garbentragen zum Sinnbild einer größeren Ernte. Aus dem gewölbten Wei- 
zenfeld, der Arkade des Baumes, tritt auch hier das Mädchen heraus und 
schenkt die Frucht ihres inneren Lebens an uns weiter. 

Mit diesem •Mädchen mit Ährenbündel" kann man auch die •Frau mit 
Holzbündel" (Kastanie, 60 x 20 x 10,1962) vergleichen. Querliegende Balken 
türmen sich auf ihren Schultern. Die Figur kommt aus einem Schacht hervor 
wie ein Bergmann aus der Grube. Oder steigt sie nicht eher mit ihrer Last vom 
Waldgebirge herab auf uns zu? 

Einmal ist es die Garbe, dann das Holz. Eines der Mädchen bringt eine 
brennende Kerze, ein anderes liest in einem Buch. Wieder ein anderes beglei- 
tet ein Schmetterling. Überragt von Blütenzweigen oder gekrönt von den blü- 
henden Kerzen der Kastanie, warten diese Mädchen und bringen uns alle et- 
was von ihrem inneren Reichtum. 

Obwohl die Figuren vital erlebt und gehauen sind, finden sich unter den 
Werken von Schwester Bernardine keine üppigen Körper wie bei Aristide 
Maillol. Vor allem tragen die Gesichter der Mädchen, die von einem wachsen- 
den Leben künden, aszetische Züge. Es sind Menschen, die sich bewahrt haben 
und bewahren können. Konzentriert bleibt die Lesende, angestrengt ist die 
Tragende. Diese schweigt in der großen Öffnung des Baumes, und jene spricht 
uns aus dem dunklen Bogen des Stammes an. Keine aber vergibt sich etwas. 

Der moderne Mensch ist weithin entwurzelt. Der Kahlschlag einer technoi- 
den Gesellschaft, der so viele Bäume und Waldstücke vernichtet hat, beginnt 



Das Garbenbinden und Garbentra- 
gen wird zum Symbol einer größeren 
Ernte. 

Mädchen, Ährenbündel tragend 
(1959). 

sich gegen den Menschen selbst und sein Leben zu richten. Man spricht von 
Ökologie. Das Gleichgewicht des Lebensgehaltes wird durch eine bedrän- 
gende Umweltverschmutzung zerstört. Abfälle und Müll, Ölpest und Luftzer- 
setzung, Lärm und schreiende Bilder bedrohen uns. Die Menschen verlieren 
sich an die Arbeit und an das Material. Sie werden von den Maschinen und von 
bewegten Bildern gerädert. 



Der Baum als Raum der Seele 449 

Diesen gemarterten Seelen und gesichtslosen Massen setzt Bernardine We- 
ber ihre Mädchen im Baum gegenüber. 

Nicht die äußere Verschlossenheit eines mittelalterlichen Klosters, sondern 
das Wissen um die Geborgenheit in der Schöpfung und die Klausur des Bau- 
mes geben diesen Gestalten Würde und Rang. Es ist ein Idealbild der Frau, das 
unsere technische Welt zwar vernichten, aber niemals besiegen kann. Es ist die 
aristokratische Überlegenheit der Reinheit des Herzens, die aus den Mädchen 
der Bildbäume spricht. 

•Maria Ward in der Kutsche" - Zur Bildwerdung moderner Spiritualität 

Das Institut der Engländerin Maria Ward (1585-1645) bemühte sich, die reli- 
giöse Haltung der Tradition mit den Anforderungen der Moderne zu vereinen. 
Ohne verpflichtendes Chorgebet, ohne Klausur und Habit wollten die Engli- 
schen Fräulein ihre Aufgaben in der Kirche erfüllen. Äußeren Anlaß für dieses 
- verglichen mit den Mönchsidealen - weltliche Auftreten bildete die religiöse 
Situation in England selbst. Orden waren in diesem von der Kirche in Rom ge- 
trennten Land nicht mehr zugelassen. Die Geistlichen, die Maria Ward als jun- 
ges Mädchen in den Schlössern und einsamen Höfen beim Messelesen, Beicht- 
hören und Predigen - meist Jesuiten - erlebte, zogen verkleidet und verfolgt 
von Ort zu Ort. Die Entdeckung Amerikas und die Ausweitung der Alten Welt 
brachten neue Anstöße für ein bewegtes und bewegendes Ordensideal. 

•Nostrae vocationis est, diversa loca peragrare et vitam agere in quavis 
mundi plaga. - Es gehört zu unserem Beruf, verschiedene Orte zu durchwan- 
dern und das Leben in jedem Teil der Welt zu führen." So lautet die Regel des 
Ignatius von Loyola, an die Maria Ward sich anlehnte. 

Die Beweglichkeit der neuen Orden, die einer in Bewegung geratenen Welt 
korrespondierte, begründete jene Spiritualität einer contemplatio in actione, 
einer Beschauung in der Aktion, die bis auf den heutigen Tag Aufgabe des 
Christen geblieben ist. Ein Gottsuchen in allen Dingen, namentlich im Dienst 
am Menschen, und die Bereitschaft, allen alles zu werden, wurde Beruf. Vor 
allem zeichnete die Sorge für die Jugend auch das Institut der Maria Ward aus. 

Bild für diese bewegliche Geistigkeit ist das Kunstwerk der •Maria Ward in 
der Kutsche" (1957, Linde, bemalt, 130 x 40 x 20), das wir Schwester Bernar- 
dine verdanken. 

Auch am Beginn dieses Werkes steht ein Baumstamm. Eine erste Vertie- 
fung im gewölbten Holz läßt uns die Umrisse einer Reisekutsche erkennen. Ihr 
Bild vervollständigt ein querovales Rad, das rechts unten den Abschluß der 
Schauseite bildet. Die Bewegung des Rades nimmt eine zweite Eintiefung in 
den Stamm auf, die den offenen Schlag des Wagens markiert. Aus ihm schaut 
Maria Ward, eine verschleierte Frau, mit gefalteten Händen frontal auf uns. 



Es gehört zu unserem Beruf, ver- 
schiedene Orte zu durchwandern. 

Maria Ward in der Kutsche (1957). 

Die eher gewölbten und greifenden als gefalteten Hände und der intensive 
Blick der Frauengestalt nehmen uns sofort gefangen. 

Das Kunstwerk gewinnt aus elementaren Kontrasten Gestalt: Stamm und 
Rad, Ruhe und Bewegung, Innerlichkeit und Weitsicht charakterisieren die 



Der Baum als Raum der Seele 451 

Fahrt der Maria Ward und das Werk von Bernardine Weber. Es gibt kaum ein 
Motiv, das so fest und unbeweglich wirkt wie der eingewurzelte Baum. Es gibt 
jedoch auch kein Symbol, das so die Labilität und Beweglichkeit unseres Da- 
seins bezeichnet wie das Rad. Die hochovale, schiefe Form der Speichen und 
Kufen verstärken den Eindruck des Gleitens. Schon die alte Theologie hat die- 
sen Gegensatz gebraucht, um die Widersprüchlichkeit und Bedeutung des 
Menschen zu charakterisieren. Nach Rabanus Maurus stand Adam im Para- 
dies aufrecht, und die Zeit ging an ihm vorüber. Als er das Paradies verlassen 
hatte, mußte er sich beugen und wurde vom Rad der Zeit, dem Sinnbild der 
Cherubim und ihres alles niedermähenden Schwertes, ergriffen. 

Aus der tiefen Höhlung des Stammes erhebt sich die fragile Figur einer Frau. 
Die Innerlichkeit des Blickes der Maria Ward kommt durch die Schärfe zu- 
stande, mit der hier das Gesicht ein Ziel außerhalb der bewegten Klausur er- 
faßte. Aus dem unerschütterlichen Standort der Ewigkeit nimmt hier der 
Mensch das Wagnis der Zeit auf sich. Der Geist wird sich im Schauen einer 
nüchternen Welt seiner Berufung bewußt. Oder wie M. Elisabeth von Gagern 
sich ausdrückt: •Die rollende Kutsche, Ungewisser Zukunft entgegen, hinein 
in den Widerspruch der Meinungen, entfernt Maria Ward immer mehr von der 
Geborgenheit ihrer englischen Heimat, von der Vertrautheit ihrer Jugendjah- 
re. Sie bricht auf, sie verläßt, um sich Gott zu überlassen. So wird sie immer 
mehr entwurzelt, um in Gott einzuwurzeln." 

Mit diesem Bild der •Maria Ward in der Kutsche" hat Bernardine Weber ih- 
rem Orden, aber auch uns allen ein Sinnzeichen für unsere Reise durch die Zeit 
gesetzt. 

Wir leben in der bedrohlichen Situation der Gegenwart: Das Gefüge von 
Natur und Mensch, Geist und Trieb beginnt zu zerbrechen. Der Künstler be- 
nutzt für sein Schaffen heute oft die Realität nur mehr als Objekt, das er durch 
intellektuelle Kommentare anreichert. 

Gestützt auf ihren Lehrer Karl Knappe, sucht Bernardine Weber dieses 
Ordnungsgefüge von Mensch und Natur im Verhältnis von Figur und Baum 
neu zu ergründen. Sie schlägt die meditativen Figuren der Frühzeit aus dem 
Holz der Stämme. Sie läßt wenig später ihre Mädchen und Frauen in den Tor- 
bögen und aus der Klausur der Bäume die aristokratische Überlegenheit der 
Menschen reinen Herzens verkünden. In den gebauten Pfeilerfiguren der 
Spätzeit aber macht sie die geistige Architektur des modernen Menschen, 
seine Bindung an Schöpfung und Kosmos ansichtig. So bleibt auch bei ihr der 
Baum das uralte Symbol der Schöpfung und der Raum der Seele. Der Baum 
bietet das Holz, Leben und Leib dar, die die Künstlerin mit dem Meißel ver- 
wundet. Aber Bernardine Weber weiß mit Karl Knappe: •Form ist Heilung 
der geschlagenen Wunde." 




