
Aus dem Leben der Kirche 457 

Auch ein gesund begonnenes Leben kann zu einem behinderten Dasein werden. Äu- 
ßere und innere Ursachen können unser Leben schnell zu einem •verwundeten" Da- 
sein machen. Denken wir an mißglückte Beziehungen, an falsche Lebensentscheidun- 
gen und seelische Erkrankungen. Der Weg in die Sucht ist dann ein unheilvoller Aus- 
weg. Das Nein zu sich und zum Nächsten zu Gott verwunden ein Leben schwer; in man- 
cher Hinsicht ist ein solches Nein wirklich schlimmer als jede Behinderung. 

Resignation und Depression, Aggression und Angst sind oft Formen selbstischer 
Verweigerung und egoistischen Nein-Sagens. Und wenn ein Mensch auf dem Recht be- 
harrt, dem eigenen Leben schnell und sicher ein Ende zu setzen, darf man dann nicht 
fragen, ob ein solches Leben nicht schon lange vorher durch egoistische Verwundungen 
und Verweigerungen zerstört wurde? Der selbst-gesetzte Schlußstrich unter ein müde 
gewordenes Leben ist oft nur die Summe vieler kleiner selbstgemachter Tode, Resultat 
des freiwilligen Verfallenseins an den Todestrieb. 

Jedes Leben annehmen und bejahen 

Nur im •Ja" zum Leben kann die Kraft gegen die Anwesenheit des Sterbens mitten im 
Leben wachsen und reifen. Im Annehmen und Loslassen werden Kräfte frei, die volles 
Leben und Lieben bedeuten. 

Jedes Leben ist lebenswert. Das vorgeburtliche, das behinderte, das kranke und ver- 
wundete und das reife Leben bis ins Greisenalter. Jedes Leben hat einen Sinn. 

Marias Erfahrungen vom Himmel - schon jetzt im Leben, nämlich da, wo man sich 
liebt - können uns dafür ein Zeichen sein. Dem Gläubigen vermag eine solche Sinnerfah- 
rung transparent zu werden auf Jesus Christus hin, der sein Leben preisgab, sich ver- 
wunden ließ, um uns die Hoffnung zu schenken, daß dieses Leben den Anfang der Auf- 
erstehung, neuen Lebens in Gottes Ewigkeit, in sich birgt. Jedes Leben, das sein Ster- 
ben durchlebt, wird durch Jesus ewig sein. Magdalena Heeke, Münster 

TMV Spiritualität Schönstatts 
Bündnisfrömmigkeit - Werktagsfrömmigkeit - Werkzeugsfrömmigkeit 

Im Gefolge des Konzils ist in der kirchlichen Entwicklung ein Faktor immer deutlicher 
in Erscheinung getreten, der wohl von der Kirchen-Theologie und der kirchlichen Pra- 
xis noch nicht genügend beachtet worden ist: der Aufbruch und die wachsende Breiten- 
und Tiefenwirkung einer beachtlichen Zahl neuer spiritueller Bewegungen. Unter sich 
durchaus verschieden nach Ursprung, Ausrichtung und Aufbau, haben solche Bewe- 
gungen wie das Opus Dei, die Fokolar-Bewegung, die geistliche Familie von Charles de 
Foucauld, Lux et Vita aus Polen (•Oase"), Comunione et Liberazione aus Italien und 
die aus Deutschland stammende Schönstattbewegung doch vieles gemeinsam. Ein er- 
ster Kongreß auf Weltebene im September 1981 in Rom hat führende Vertreter dieser 
•Bewegungen der Kirche" im Suchen nach einem vertieften Selbstverständnis und 
nach Leitlinien ihres Wirkens zusammengeführt. Es ist bekannt, daß der Papst aktives 



Aus dem Leben der Kirche 458 

Interesse an der Förderung und kirchlichen Integration dieser Bewegungen hat und sich 
von ihnen - neben den bestehenden und bewährten Ordensgemeinschaften - für die 
Zukunft der Kirche viel verspricht. Im Glauben an die Wirksamkeit des lebendigen 
Gottesgeistes auch heute darf man durchaus der Meinung sein, daß hinter dem Aufbre- 
chen so verschiedener Bewegungen an vielen Orten, aber in einem gleichen Zeitraum, 
und dem Zusammenfallen mit dem Reformimpuls des Zweiten Vatikanums so etwas 
wie eine •göttliche Strategie" steht. (Etwas Ähnliches ließe sich wohl auch sagen von 
dem ganz anders gearteten Aufbruch der •kirchlichen Basisgemeinden" in Lateiname- 
rika und ihrer Bedeutung für die Entwicklung des Kirchenbildes.) In unserem Zusam- 
menhang sollen solche Aspekte wie die meist breitgefächerte Organisationsform (tra- 
gende Kerngemeinschaften und große Laiengliederungen für die verschiedensten For- 
men und Grade der Zugehörigkeit), ihre starke •kirchliche" Orientierung, die apostoli- 
sche Ausrichtung und vielgestaltige Wirkform, sowie die weltweite Verbreitung auf sich 
beruhen bleiben. Im Sinne der aufgeworfenen ekklesiologischen •Anfrage" soll nur ein 
Aspekt herausgegriffen werden: Viele dieser spirituellen Bewegungen haben im ge- 
meinsamen Bemühen um genuin christliches Leben unter den veränderten Bedingun- 
gen unseres Zeitalters neue und originelle Spiritualitäten entwickelt. Hier soll der Ver- 
such gemacht werden, eine solche vorzustellen: die Spiritualität Schönstatts. 

Wie bei ähnlichen charismatischen Aufbrüchen in der Kirchengeschichte und der 
Entstehung neuer spiritueller •Schulen" steht auch bei Schönstatt am Anfang eine 
Gründergestalt: Pater Joseph Kentenich (1885-1968)1. Im Abstand zu seinem ge- 
schichtlichen Wirken - die Anfänge seiner Gründertätigkeit gehen in die Jahre 
1912-1914 zurück - läßt sich heute deutlicher sehen und sagen, daß die Spiritualität 
Schönstatts zuerst und zunächst aus der Führungsgeschichte Gottes mit diesem Men- 
schen herausgewachsen ist. Eine wachsende Zahl von Menschen hat sich von seiner In- 
terpretation der Pläne Gottes mit der Kirche von heute und seiner Deutung des Evan- 
geliums angerührt und bewegt gefühlt. In einer spannungsreichen Geschichte entstand 
so nicht nur die geistliche Familie der verschiedenen Schönstattgemeinschaften, son- 
dern eben auch eine neuartige Spiritualität, die - wie jede kirchliche •Spiritualität" - 
tief verwurzelt ist in der lebendigen Tradition der Kirche und doch einen •neuen Blick 
auf das Evangelium" (Urs von Balthasar) aus der gewandelten geistigen Situation des 
Heute darstellt. Hier kann der geschichtliche Weg der langsamen Entfaltung dieses Le- 
bensaufbruchs und seiner vielfachen Bewährung in Widerspruch und Prüfung nicht 
nachgezeichnet werden. Es kann sich nur darum drehen, im Sinne eines Glaubenszeug- 

nisses für das unter uns geweckte Leben einige Grundlinien zu skizzieren und sie für 
sich selbst sprechen und wirken zu lassen. 

Pater Kentenich spricht in der letzten Phase der inneren Ausreifung (etwa seit 1950), 

wenn er seine Spiritualität kennzeichnen will, von einer dreidimensionalen Frömmig- 
keit: er nennt sie Bündnisfrömmigkeit, Werktagsfrömmigkeit und Werkzeugsfrömmig- 
keit. 

1 Eine erste Biographie: P. Monnerjahn, Pater Joseph Kentenich, ein Leben für die Kirche, PAT- 
RIS-Verlag, Vallendar-Schönstatt  1975 (dort auch weitere Literatur). 



Aus dem Leben der Kirche 459 

Bündnisfrömmigkeit 

Die Grunderfahrung in Schönstatt ist das völlig unerwartete und unverdiente Eingrei- 
fen Gottes in das Leben von Menschen und Gemeinschaften. Schönstatt ist für ein gläu- 
biges Verständnis das Ergebnis einer solchen •neuen göttlichen Initiative"; das Hin- 
einwachsen in die Schönstattspiritualität ist daher der gläubige Nachvollzug einer heili- 
gen Geschichte, eines geheimnisreichen Zusammenspiels zwischen göttlichem Tun und 
menschlichem Mittun. Das ist der existentielle Zugang zum Verständnis der Heilsge- 
schichte als Bundesgeschichte: immer war es so - im Alten wie im Neuen Bund -, daß 
Gott zu konkreten Menschen in geschichtlich faßbaren Situationen gesprochen hat und 
sie sich von ihm ansprechen und als Bündnispartner in Dienst nehmen ließen. Die Bibel 
erzählt uns anschaulich davon in vielen Berichten. 

Zwei Grundpfeiler machen eine schönstättisch verstandene Bündnisfrömmigkeit 
aus: praktischer Vorsehungsglaube und Liebesbündnis. 
• Praktischer Vorsehungsglaube war die menschliche Grundhaltung bei Pater Kente- 
nich am Anfang seiner Tätigkeit. Damals war er Spiritual am Studienheim der Pallotti- 
ner in Vallendar am Rhein. Dieser Erziehungsauftrag und die pädagogische Situation 
seiner Jungen, dazu die geistige und religiöse Lage der Zeit am Vorabend des Ersten 
Weltkrieges waren für ihn Stimmen und Zeichen, durch die Gott zu ihm sprechen und 
ihm seinen Plan enthüllen wollte. Das Gottesbild, das langsam in ihm gereift war, hat er 
später den •Gott des Lebens und der Geschichte" genannt, der immer neu eingreift in 
das Leben der Menschen. Dem muß im Menschen das wache Gespür entsprechen, das 
mit solchem Wirken Gottes in den Ereignissen rechnet und ihm auf die Spur kommen 
möchte. Pater Kentenich hat gern das Wort von J. P. Caussade von der •Sakramentali- 
tät des Augenblicks" zitiert und noch häufiger das erweiterte Ignatiuswort: •Gott su- 
chen in allen Dingen und Ereignissen, in den Personen und Situationen"2. Vorsehungs- 
glaube will alles •durchsichtig machen" auf Gott hin, der hinter allem steht und in allem 
wirkt. 

Damit greift Pater Kentenich offensichtlich auf das biblische Gottesbild zurück und 
stellt es neu in die völlig veränderte geistige Landschaft unserer Zeit. Die •eisige Luft 
der modernen Massengesellschaft" (K. Rahner) mit ihrer stark naturwissenschaftlich- 
technisch ausgerichteten Einstellung macht es dem Menschen heute sehr schwer, unbe- 
fangen die biblische Botschaft aufzunehmen, daß Gott sich um seine Schöpfung küm- 
mert, jeden einzelnen liebend annimmt und immer neu in die Geschicke der Welt ein- 
greift, um seine Heilspläne durchzuführen. Bei allem Festhalten an der Transzendenz 
Gottes und seinem Wohnen im unzugänglichen Geheimnis, sieht Pater Kentenich doch 
in der Unterbewertung der Immanenz Gottes und der Versuchung zum Deismus eine 
große Gefahr: •Es fällt vielen nicht schwer, an die göttliche Vorsehung zu glauben, wie 
sie sich in den verflossenen Jahrhunderten ausgewirkt hat. Die nagende und erschüt- 

2 In origineller Nachfolge seines Ordensvaters stellte Jean-Pierre de Caussade SJ (1675-1751) 
das Suchen nach dem Erkennen und Erfüllen des göttlichen Willens in jedem Augenblick bewußt 
in den Mittelpunkt seiner geistlichen Lehre. Vgl. die Sammlung seiner Seelenführerbriefe: •Hin- 
gabe an Gottes Vorsehung", Benziger (1981) sowie die ältere (gekürzte) Ausgabe mit einem Vor- 
wort von R. Guardini, •Ewigkeit im Augenblick", Herder (41955). - Man darf vielleicht darauf 
hinweisen, daß bei aller Berührung mit Caussade in diesem Punkt die Konzeption P. Kentenichs 
von Vorsehungsglaube umfassender ist. 



Aus dem Leben der Kirche 460 

ternde Schwierigkeit beginnt da, wo es sich jetzt und hier, also im heutigen Weltgesche- 
hen, um eine Planung der göttlichen Liebe und Weisheit und Allmacht handelt oder um 
einen Vatergott, der die Zügel des Weltgeschehens festhält und alle Dinge zu einem 
klar erkannten und gewollten Ziel hinlenkt." 

Dabei ist ihm der Risiko-Charakter eines solchen •konkreten Glaubens" natürlich 
bewußt: Zum bleibenden Hell-Dunkel des Glaubens gehört immer auch das Wagnis, 
die Täuschungsmöglichkeit beim Deuten des göttlichen Willens in der konkreten Le- 
benssituation. Es liegt im Wesen christlicher Existenz, daß man sie nie gänzlich absi- 
chern kann, immer wieder neu einen •Todessprung für Verstand, Wille und Herz" ris- 
kieren muß, um Gottes Wünsche zu entziffern und zu verwirklichen. 

Die Schönstattgeschichte über alle Etappen ihrer Entwicklung hinweg - zunächst im 
Internat, dann auf den Kriegsschauplätzen des Ersten Weltkriegs, dann im Sprung der 
Gründung des •Apostolischen Bundes" und später der •Apostolischen Liga" für alle 
Kreise interessierter Menschen und Gruppen, das innere und äußere Ausreifen zu einer 
großen Bewegung in der Kirche, Verfolgung und KZ-Haft unter dem nationalsozialisti- 
schen Regime, nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs die Ausweitung ins Internatio- 
nale, schließlich lange Jahre einer innerkirchlichen Prüfung (eine Art Verbannung nach 
Südamerika), bis zur Rückkehr und Rehabilitierung des Gründers 1965 - das alles voll- 
zog sich immer nach demselben Rhythmus: Gott spricht durch die Verhältnisse, der 
Mensch versucht seine Sprache als Einladung zu verstehen und zu beantworten. Da- 
durch entsteht ein Stück konkreter Heilsgeschichte. 

So verstandener Vorsehungsglaube hat auch eine aktive Komponente, die man tradi- 
tionell nicht so ohne weiteres damit verbindet. Es ist die Bereitschaft, nicht nur alles an- 
zunehmen, was von Gott kommt, sondern auch tatkräftig mitzutun bei der Verwirkli- 
chung der göttlichen Pläne. •Geschichtsschöpferisch" nennt Pater Kentenich einen sol- 
chen Glauben, der die Freiheit und Kreativität des Menschen als Bundespartner Gottes 
unverkürzt in Anspruch nimmt. Richtungweisendes Vorbild war ihm dabei stets die 
Gottesmutter in der Stunde der Verkündigung. 
• Damit kommt der andere, ergänzende Grundpfeiler einer Bündnisfrömmigkeit in den 
Blick: das Liebesbündnis. •Immer wieder hast Du den Menschen einen Bund angebo- 
ten", sagt das vierte Eucharistische Hochgebet und drückt die Auffassung Pater Kente- 
nichs von der bündnishaften Grundstruktur der Heilsgeschichte präzis aus: •Die Heils- 
geschichte entschleiert sich dem gläubigen Auge deutlich als ausgeprägte Bundesge- 
schichte... Wer die verflossenen Jahrtausende im Lichte der Offenbarung überschlägt, 
unterschreibt gern die Behauptung: Der Gottesbund, das Liebesbündnis zwischen Gott 
und Volk, ist Grundsinn und Grundform, Grundkraft und Grundnorm der ganzen 
Heilsgeschichte." Das gilt vom Alten Bund, das gilt auch und endgültig vom Neuen und 
Ewigen Bund in Christus. 

Im Rhythmus dieser bündnishaften Grundstruktur vollziehen sich auch jetzt noch die 
Ereignisse der Heilsgeschichte. Gott hat in seiner Weisheit und Güte, wie wir glauben, 
auch Schönstatt einen solchen Bündnisschluß angeboten: Das war das Ereignis der 
Gründung. 
• Dabei ist das Originelle dieses schönstättischen Liebesbündnisses nun noch einmal 
dadurch gekennzeichnet, daß als Repräsentantin Gottes Maria der unmittelbare Bünd- 
nispartner ist. Schönstatt ist in seinen Anfängen aus einer Marianischen Studentenkon- 



Aus dem Leben der Kirche 461 

gregation herausgewachsen und hat von daher aus einer jahrhundertealten Tradition 
die Marienweihe als konkrete Form aszetischer Verpflichtung zum Streben nach den 
christlichen Idealen übernommen und eine zentrale Rolle gegeben: •Für uns ist das 
Liebesbündnis mit der Gottesmutter, wie es historisch geworden ist und sich auswirkt, 
eine tiefgehende Erneuerung, Festigung und Sicherung des Taufbundes, das heißt des 
Bündnisses mit Christus und dem Dreifaltigen Gott." Damit ist auch die Funktion der 
ausgeprägten Marienverehrung Schönstatts umschrieben: Die liebende Bindung an die 
Gottesmutter in Verehrung und Nachahmung ist für uns der Weg zu einer vitalen Chri- 
stusverbundenheit und steht im heilsgeschichtlichen Gefälle des Weges •durch Christus 
im Heiligen Geist zum Vater". Auch in diesem Punkt ging es Pater Kentenich nur dar- 
um, im Leben Ernst zu machen mit dem, was nach katholischer Auffassung Stellung 
und Sendung der Gottesmutter im neutestamentlichen Heilsplan ist. Im Marienkapitel 
der Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanums hat er Jahrzehnte später eine volle 
Bestätigung seiner Auffassung gesehen. Für ihn ist Maria vor allem die •Gefährtin und 
Gehilfin Christi bei seinem gesamten Erlösungswerk", sie ist - wie das Konzil sagt - be- 
rufen, •bei der Geburt und der Erziehung aller Gläubigen in mütterlicher Liebe mitzu- 
wirken" (Lumen gentium 63). Unser Liebesbündnis mit ihr soll ihr diesen erzieheri- 
schen Einfluß auf unser Leben und Streben einräumen, durch den sie uns in wachsen- 
dem Maß in die Haltung einer radikalen Christusnachfolge auf dem Weg zum Vater 
hineinführen möchte. Mit Pater Kentenichs Erfahrung in der seelsorglichen Begleitung 
wuchs seine Überzeugung, daß der erzieherische Einfluß der Großmutter auf das 
Wirken der Christen für die Zukunft der Kirche noch wichtiger werden würde. 

- Dieses Liebesbündnis mit der Gottesmutter in Schönstatt hat, wie an vielen anderen 
Orten der katholischen Welt, in Wallfahrtskirchen und Marienheiligtümern, noch eine 
lokale Komponente. Die Kapelle, in der sich 1914 die Gründung des Werkes vollzog, 
wurde durch dieses Ereignis zu einem Gnadenheiligtum und ohne menschliche Planung 
mit der Zeit zum Zentrum der weltweiten Schönstattbewegung. Schon bald nach der 
Gründung kam das Bild der Mutter mit dem Kind in dieses Heiligtum, an dem Pater 
Kentenich den jungen Studenten seine Auffassung von der heilsgeschichtlichen 
•Zwei-Einheit zwischen Christus und Maria" anschaulich nahebringen konnte. Durch 
geschichtliche Anstöße des •Colloquium Marianum" von Ingolstadt, das im Zeitalter 
der Gegenreformation eine wichtige Rolle gespielt hatte, bekam das Bild seinen Na- 
men. Gründer und Seele dieser Gemeinschaft war P. Jakob Rem SJ (1546•1618). 
Durch seinen prägenden Einfluß auf junge Akademiker, die später in wichtige Stellun- 
gen kamen, hat er wesentlich zur Erhaltung und Stärkung des katholischen Lebens in 
dieser schwierigen Zeit beigetragen. Anfänglich sprach man deshalb in Schönstatt von 
einer •Parallele Ingolstadt - Schönstatt". Die Ingolstädter Sodalen hatten ihr Bild 
•Mater ter admirabilis" genannt; unter diesem Titel wurde dann fortan die Gottesmut- 
ter als •Dreimal Wunderbare Mutter" verehrt. Die Bindung an dieses Heiligtum- und 
seine Nachbildungen an vielen Stellen der Welt • hat sich in einer Zeit wachsender Bin- 
dungsflucht und Heimatlosigkeit als segens- und hilfreich erwiesen für ein tiefverwur- 
zeltes Glaubensleben und ein dauerhaftes Heiligkeitsstreben in unserer säkularisierten 
Umwelt. Das Festhalten am lokalen, ortsgebundenen Charakter dieser Marienvereh- 
rung steht in der großen Tradition der Marienwallfahrtsorte. 



Aus dem Leben der Kirche 462 

Werktagsfrömmigkeit 

Das Wort als solches entstand zur Kennzeichnung eines Frömmigkeitstyps, der nicht 
das Auffallende, Besondere bestimmter Heiligenleben als für unsere Zeit charakteri- 
stisch ansieht, sondern das unscheinbar Normale. Es will zunächst einmal das nüchterne 
Ernstmachen im Alltag mit den Zielen und Idealen christlichen Lebens und Strebens 
betonen. Es dient gleicherweise dazu, eine spezifische Laienaszese zu kennzeichnen, 
die nicht aus der Welt heraus, sondern gerade in die Alltagswelt hinein gehen möchte 
und so in der Heiligung der welthaften Strukturen und Situationen ihre Berufung sieht. 
Das heißt, daß Werktagsfrömmigkeit ihr Zielbild in einer •Harmonie zwischen Gott-, 
Werk- und Menschengebundenheit in allen Lagen des Lebens" hat, also nicht etwa im 
Herauslösen eines Segmentes religiöser Innerlichkeit. Damit ist ein weittragendes 
theologisch-spirituelles Grundkonzept gekennzeichnet, das Natur und Übernatur, 
Welt und Gott, Schöpfung und Erlösung in einem lebendigen, großen Organismus zu- 
sammengehörig sieht. Gerade für unsere Zeit mit vielfachen Tendenzen zum mechani- 
stischen Auseinanderreißen ganzheitlicher Lebensgebilde und -Vorgänge ist eine solche 
Ausrichtung •organischer Aszese"3 sicherlich von besonderer Bedeutung. 

Kernstück einer so verstandenen welthaften Aszese ist, was Pater Kentenich •pro- 
phetische Dinggebundenheit" nennt. Weil im Schöpfungs- und Erlösungsplan Gottes 
Natur und Übernatur ein Ganzes bilden, ist die Natur Grundlage und Unterbau für die 
Übernatur, ist daher recht verstandene Bindung an die Geschöpfe, an die geschaffene 
Welt Weg und Brücke zu Gott. Zu solcher Bindung gehört in erster Linie ein ausge- 
sprochener Glaubensgeist, der in allem Geschaffenen nicht nur den faktischen Eigen- 
wert sieht, sondern gleichzeitig seinen Symbolwert, durch den alle Dinge und Personen 
für uns zu •kleinen Propheten Gottes" werden, die über sich hinaus auf Gott hinweisen. 
Besonders im Bereich personaler Bindungen hat eine solche Auffassung weitreichende 
Konsequenzen. Für eine tiefverwurzelte Liebe zu Gott sah Pater Kentenich auch ent- 
faltete natürliche Liebe zu den Geschöpfen als gottgewollt und notwendig an. Sein 
Zielbild war ein natürlich-übernatürlicher Bindungsorganismus, in dem die Schöp- 
fungsordnung mit ihren Gesetzmäßigkeiten hineingenommen ist in die Realität der Er- 
lösungsordnung. Zu einem gesunden Wachstum in eine immer tiefere Bindung an Gott 
gehört dann freilich auch das Auskosten der •Enttäuschungsfunktion" alles Geschaf- 
fenen: das leidvolle Ungenügen oder der hochherzige Verzicht. Für eine christliche 
Ehespiritualität, aber auch das geistliche Leben von Mitgliedern der Säkularinsitute ist 
so verstandene und gelebte Werktagsheiligkeit eminent wichtig. 

Werkzeugsfrömmigkeit 

Hier geht es im wesentlichen um die Grundhaltung und Durchführung des apostoli- 
schen Dienstes in Kirche und Welt. Schönstatt hat sich von Anfang an als •Apostolische 
Bewegung" verstanden und möchte alle, die mit seiner Spiritualität in Berührung 
kommen, von innen heraus zu apostolisch-missionarischem Tun motivieren. Die be- 
sondere Ausrichtung einer solchen Motivierung ist dabei in Schönstatt eine ausgespro- 

3 Vgl. H. Schmidt, Organische Aszese. Ein zeitgemäßer, psychologisch orientierter Weg zur religiö- 
sen Lebensgestaltung, Paderborn 61952. 



Aus dem Leben der Kirche 463 

chen pädagogische Zielsetzung. Dahinter steht eine gläubige Deutung der •Zeichen 
der Zeit", die in unserer Zeitenwende und Übergangszeit die stärkste Herausforderung 
durch den •Gott des Lebens und der Geschichte" im Wandel des Menschen und seines 
Selbstverständnisses erblickt. Pater Kentenich sah viele Mächte am Werk, die diesen 
Wandlungsprozeß auf ihre Ziele hin beeinflussen wollen. Mit seiner •Erzieher- und Er- 
ziehungsbewegung" wollte er sich Gott und der Kirche für eine ähnliche Zielsetzung 
zur Verfügung stellen. 

Werkzeugsfrömmigkeit meint dabei im Gegensatz zu allen autonomen und weltim- 
manenten Anthropologien die Grundhaltung des gläubigen Menschen, der sich von 
Gott und seinem Schöpfungs- und Erlösungsplan abhängig machen und sich in voller 
Freiheit und Selbstentscheidung ihm zur Durchführung seiner Pläne zur Verfügung 
stellen will. Das schließt ein Programm wachsender Lösung von sich und immer tieferer 
Bindung an Gott ein. Der Blick auf die demütige •Magd des Herrn" weckt dabei immer 
neu die Sehnsucht, ihr in ihrem Dienst an der Erlösung der Welt durch Christus ähnlich 
zu werden und sich ihrem erzieherischen Einfluß auf ein solches Ziel hin zu öffnen. 
- Zwei Bemerkungen seien zum Schluß dieser sehr unvollkommenen Skizze erlaubt. 
Zum einen ist es die Einsicht, wie schwierig es ist, ein Lebensgebilde mit der Summe 
seiner jahrzehntelangen Erfahrung auf einigen wenigen Seiten auch nur in etwa einsich- 
tig zu machen. Was •abstrakt" und •trocken" erscheint, ist in Wirklichkeit eingebettet 
in den Lebensvollzug einzelner, vieler Zellen, Gruppen und Gemeinschaften, heraus- 
gewachsen aus vielen Erlebnissen und Führungen. 

Das gilt auch und besonders, wo es um die •Besonderheiten" Schönstatts geht. 
Sprachliche Formulierungen, symbolische und lebensmäßige Festlegungen und man- 
ches andere haben immer wieder Anstoß erregt und mancherlei Ablehnung erfahren. 
Ohne daß wir hier auf Einzelheiten eingehen können, sei doch als Erfahrungswert fest- 
gehalten, daß solche konkreten Fassungen eines originellen charismatischen Lebens- 
aufbruchs nicht zu Blickverengung und Abkapselung führen müssen. Sie können 
durchaus mithelfen, das Originelle und Neue in die katholische Weite der Kirche als 
Heimat und Mutter aller Charismen dienend einzubringen. Es gibt auch immer wieder 
das erlebnismäßige Aufblitzen im Erkennen und Entdecken vieler Gemeinsamkeiten 
bei heutigen und früheren ähnlichen Aufbrüchen, wo derselbe Inhalt unter anderen 
Formen und Ausdrucksweisen erscheint. Nach Ausweis der Spiritualitätsgeschichte 
braucht es normalerweise eine gewisse Zeit, bis sich solche Neuaufbrüche geklärt und 
auf dem Lebensweg in Einfluß und Widerstand allmählich Heimatrecht erworben ha- 
ben in der Kirche, die, vom einen gleichen Geist durchweht und durchwirkt, doch eine 
Vielfalt der Lebensformen kennt. 

- Schließlich soll wenigstens ein kurzer Hinweis auf die Organisation und Wirkweise 
der Schönstattbewegung diese Darstellung ihrer Spiritualität ergänzen. 

Tragender Kern des ganzen Werkes sind sechs Säkularinstitute: zwei für Priester 
(Diözesanpriester und Schönstattpatres), ebenfalls zwei für Frauen (Frauen von Schön- 
statt und Marienschwestern), eines für Männer (Marienbrüder), sowie ein Institut für 
Familien (dessen kirchenrechtlicher Ort noch nicht geklärt ist). 

Die Säkularinstitute sind alle international und haben ihr Zentrum in Schönstatt. 
Ebenfalls zum inneren Kern zählen eine Reihe von Gemeinschaften verschiedener 



Aus dem Leben der Kirche 464 

Stände - •Bund" oder •Bünde" genannt-, deren Mitglieder mitten in der Welt intensi- 
ves geistliches Leben mit apostolischer Tätigkeit verbinden, aber ohne rechtliche Bin- 
dungsform. 

Zahlenmäßig bei weitem am stärksten sind die verschiedenen •Liga"-Gliederungen 
(Jugendgemeinschaften, Männer, Frauen, Familien), die auf Pfarr- oder Diözesan- 
ebene organisiert sind. Sie treffen sich regelmäßig in kleinen Gruppen, wollen aus der 
Schönstattspiritualität ihr Leben gestalten und im Beruf, in ihrer Umgebung oder auch 
in bestimmten Aktionen apostolisch tätig werden. In Exerzitien, Wochenendtagungen 
und größeren Schulungstreffen - gewöhnlich an Schönstattzentren in den einzelnen 
Diözesen oder auch am internationalen Zentrum in Schönstatt selbst - sollen die 
apostolische Vitalität, der spirituelle Tiefgang und der innere Zusammenhalt gepflegt 
werden. 

Es ist nicht leicht, einen zahlenmäßigen Überblick zu geben. Die Säkularinstitute 
zählen etwa 4000 Mitglieder, die Bünde ungefähr 1500, während zu den Ligagliede- 
rungen in Deutschland etwa 35 000, in den übrigen Teilen der Welt etwa 30000 Perso- 
nen gehören. Dazu kommt eine sehr große Zahl von Menschen, die als Pilger oder In- 
teressenten in einem engeren oder weiteren Kontakt mit Schönstatt sehen. 

Günther Maria Boll, Vallendar 

Der •Papst von Wien" 
Die Erfahrung von Ortskirche auf dem Österreichischen Katholikentag 

Zuerst war es eine Königsidee (im Sinne der Redensart verstanden, was nicht aus- 
schließt, daß Kardinal König sie gern aufgriff); dann hat man es eher bereut (so das öf- 
fentliche Einbekenntnis desselben Wiener Erzbischofs); und schließlich hätte es besser 
nicht gehen können: ein Österreichischer Katholikentag - wie er seit 1877 in unregel- 
mäßigen Abständen ungefähr alle zehn Jahre stattfindet - nun ausgerechnet im Jahr 
1983, der gleich •in einem Aufwasch" das 300-Jahr-Jubiläum der Entsetzung Wiens 
vom Heer der Osmanen mit dem seit Pontifikatsbeginn versprochenen Papstbesuch 
verbinden sollte. Schließlich ist Johannes Paul II. ein Pole und damit Landsmann jenes 
Königs Jan III. Sobieski, der, vom Vorgänger Innozenz herbeigebeten, sich als Befreier 
Wiens feiern ließ. 

Allerdings, 20 Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil, wollte man nicht den 
Sieg des Kreuzes über den Halbmond feiern noch sonstwie einem kirchlichen Trium- 
phalismus huldigen, sondern dem Motto des Katholikentags entsprechen: •Hoffnung 
leben, Hoffnung geben!" Würden sich da die ungewünschten Töne vermeiden lassen? 

Kein •Papstrummel" 

Sie haben sich vermeiden lassen. Es hat ein Katholikentag stattgefunden, der bereits 
vor der Ankunft des Papstes ein Erfolg war, und der Papst ist zu einem Katholikentag 
gekommen und hat sich ihm ganz und gar eingefügt! Der von vielen befürchtete und von 




