
Paul Mommaers 4 

weiter zu warten, obgleich er mißverstanden wurde, vor den •Opfer- 
stöcken" (stocke) zu predigen. Dieses Wort war für ihn Zuversicht der 
Hoffnung, daß seine Gotteserfahrung und sein Sprechen von Gott ein- 
mal ganz ergriffen werde von Gottes ewigem Wort; es war für ihn Kraft 
des Glaubens, daß jetzt und immer wieder, über alle Enttäuschung hin- 
aus, das Wort zu sagen ist. Nur weil er wußte, daß sein •äußeres Wort" 
getragen ist vom •inneren Wort" Gottes - innerlich in Gott und inner- 
lich in jedem Menschen, der sich um Gottes Wort bemüht -, konnte er 
predigen und schreiben, konnte er sich im Gespräch mit seinen Brüdern 
im Orden und in der Kirche um das rechte Wort mühen. 

Ob man überhaupt anders aus der Verzweiflung am Wort ausbrechen 
kann in den Mut zum Wort? Ob man überhaupt anders von Gott spre- 
chen darf als in einer Ahnung, daß auch die Ewigkeit Gottes nicht 
•wortlos" ist? 

Der Mystiker und das Wort 
Ein Blick auf Hadewijch und Ruusbroec 

Paul Mommaers, Antwerpen 

Und es entsteht ein seltsamer Zwiespalt der Worte; denn wenn dasjenige 
unaussprechlich ist, was man nicht aussagen kann, dann ist es nicht un- 
aussprechlich, weil man ihm doch die Eigenschaft •unaussprechlich" zu- 
weisen kann. Augustinus1 

Es war eine Travestie, eine parodistische Verkehrung, als sie hinblickte 
und den Mann dort verstand. Dunkelheit und Schweigen mußten sie völ- 
lig umhüllen, dann erst konnte sie erkennen - mystisch in geheimnisvoller 
Berührung. D. H. Lawrence2 

Eines der Paradoxe mystischer Literatur fällt wohl am meisten auf: 
Menschen haben sie niedergeschrieben, die behaupten, Gott übersteige 
alles Begreifen und Gotteserfahrung sei unaussprechlich. Handelt es 
sich dabei um einen simplen Widerspruch? Oder liegt dem Paradox eine 
durchdachte Auffassung von Sprache zugrunde? Anhand einiger Stellen 

De doctrina Christiana IVI 6. 
Women in love, Penguin Taschenbuch, 359. 



Der Mystiker und das Wort 5 

aus der Geistlichen Brautschaft (•Gheestelike Brulocht") Jan van Ruus- 
broecs und den Briefen Hadewijchs soll der Frage nachgegangen wer- 
den. 

Sprache sucht den Kontakt zum anderen 

Zuerst und eindeutig weist der Mystiker auf eine grundsätzliche Unfä- 
higkeit von allem, was Sprache ist, hin. Kein einziges Wort - auch nicht 
der subtilste Gedanke - fällt mit Gottes Wirklichkeit zusammen, die aus- 
gesagt werden soll. Kein Aussageinhalt - mag er noch so fein sein - 
kann Gottes Wirklichkeit umschließen. Selbst wo Schrift und Dogma 
den Weg weisen, bleiben die Worte hinter der Wirklichkeit Gottes zu- 
rück. Hadewijch, eine flämische Begine des 13. Jahrhunderts, die zur 
Lehrmeisterin Ruusbroecs wurde, formuliert es folgendermaßen: 

Alles von Gott, was ins Denken des Menschen eingeht und was 
dieser verstehen und sich bildlich vorstellen kann, ist nicht Gott. 
Wenn der Mensch mit seinen Sinnen und seinem Denken Ihn be- 
greifen und verstehen könnte, dann wäre Gott geringer als der 
Mensch, und die Liebe zu Ihm hätte ein Ende gefunden...3 

Und Ruusbroec schreibt am Anfang des dritten Buches der Geistlichen 
Brautschaft: 

Jedes Wort und alles, was man als Geschöpf lernen und verstehen 
kann, steht und wird stets weit unterhalb der Wahrheit stehenblei- 
ben, die ich meine. (240)4 

Eines der letzten Worte, mit denen Ruusbroec in diesem Buch Gottes 
Wirklichkeit zu benennen versucht, heißt denn auch: •Onghenaemt- 
heit", Ungenanntsein, der Wesenszug, mit keinem Namen jemals be- 
nannt werden zu können (249). 

Menschen wie Hadewijch und Ruusbroec wollen also ihren Lesern 
vor allem sagen: Eine andere Wirklichkeit und besonders der ganz An- 
dere lassen sich durch unsere Sprache nicht ergreifen. Sobald nämlich 
etwas anderes ein Teil unserer Gedankenwelt wird, ist es nicht mehr das 
andere. Was wir denken und sagen können, gehört zu uns. Und wenn 
Gott durch unsere Worte begriffen würde, wäre Er in der Tat, wie Hade- 
wijch schreibt, geringer als der Mensch. 

Für den Mystiker steht also der Ausgangspunkt seiner Überlegungen 
unerschütterlich fest: Zwischen Wirklichkeit und Sprache gibt es keine 
3 Brieven, hrsg. v. Spaapen-Van Bladel, 127-129. Die weiteren Zitate Hadewijchs beziehen 
sich auf diese Ausgabe. 
4 Werken I, hrsg. v. Poukens-Reypens, Tielt, Lannoo 21944. Die weiteren Zitate Ruus- 
broecs beziehen sich auf diese Ausgabe. 



Paul Mommaers 6 

fließenden Übergänge; das andere läßt sich nicht reduzieren auf die Be- 
deutung der Worte. Es ist weit mehr. Es ist. 

Doch mit diesem kritischen Wissen um die Möglichkeiten der Spra- 
che ist keine völlige Fremdheit zwischen Wort und Wirklichkeit behaup- 
tet. Der Mystiker glaubt nicht, daß der Mensch in seiner Sprache einge- 
schlossen sei wie in einem Spiegelsaal, wo er nur sich selbst sehen 
könne. Der Mensch hat die Möglichkeit, eine Brücke zum anderen (An- 
deren) zu schlagen; doch dies nur dann, wenn er in seinen Worten keine 
vollständige Reproduktion des anderen (Anderen), sondern nur einen 
Verweis auf ihn (Ihn) sieht. Die Sprache gibt also für den Mystiker die 
Wirklichkeit nicht rundum vollständig wieder, sondern ist - aus ihrem 
Wesen heraus - ein offenes Medium, worin der Mensch mit dem ande- 
ren und das andere mit ihm in Kontakt kommen. 

Im ersten Buch der Geistlichen Brautschaft findet man eine längere 
Stelle über die Weise, wie wohl eine Sprache beschaffen sein müsse, die 
Kontakt mit Gott sucht. Dort heißt es: 

Nu verstaet: wie dat Gode meynen 
sal, hi moet Gode jeghenwoordich 
hebben onder eene godlijcke re- 
dene, dat es dat hi Dien alleene 
meyne die een Heere is hemelrijcs 
ende eertrijcs ende alre creatue- 
ren; die om hem ghestorven es, 
ende eewighe salicheit gheven 
mach ende wilt. In wat wisen 
ochte in wat namen hi Gode vore- 
neempt als enen Heere alre crea- 
tueren, hem es altoes recht. Neemt 
hi eenighen godlijcken Persoen in 
gronde ende in mogentheiden god- 
lijcker natueren, hem es recht. 
Neemt hi Gode Behoudere, Ver- 
lossere, Sceppere, Ghebiedere, Sa- 
licheit, Moghentheit, Wijsheit, 
Waerheit, Goetheit, alle onder 
eene grondelose redene godlijcker 
natueren, hem er recht. 

Vernehmet gut: Wer sich Gott zu- 
wenden will, muß Ihn auf göttli- 
che Weise gegenwärtig sein lassen. 
Er darf nur Ihn vor Augen haben; 
Ihn, der Herr des Himmels und 
der Erde und aller Geschöpfe ist; 
Ihn, der für uns starb; der die 
ewige Seligkeit schenken kann 
und schenken will. Wie auch im- 
mer man sich Gott als Herrn der 
Schöpfung vorstellen mag, Er sel- 
ber ist der Zielpunkt von allem, 
dem man sich zuwendet. Denkt 
man an eine der göttlichen Perso- 
nen, wie sie in ihrem Grunde ruht, 
so denkt man richtig. Oder denkt 
einer an Gott, den Beschützer, den 
Erlöser, den Schöpfer, den Gebie- 
ter, die Seligkeit, die Macht, die 
Weisheit, die Wahrheit, die Gott- 
heit - und alles dies in Ausrich- 
tung auf die grundlose Weise der 
göttlichen Natur -, so denkt er 
richtig. 



Der Mystiker und das Wort 

AI es der namen vele, die wie 
Gode toeeyghenen, die hoghe na- 
tuere Gods es een eenvuldiche 
een, onghenaemt van creatueren. 
Maer om sine ombegripelijcke 
edelheit ende hoocheit gheven wij 
Hem alle dese namen, omdat wine 
niet ghenoemen noch volspreken 
en connen. Dit es die maniere 
ende dat kennisse hoe wij Gode 
jeghenwoordich hebben seien in- 
der meyninghen. Want Gode mey- 
nen, dat es gheestelijcke Gode 
sien. 

Tot deser meyninghen behoret oec 
liefde ende minne. Want Gode be- 
kinnen ende sien zonder liefde, 
dat en smäect niet noch en hulpet 
noch en vordert. Hier-omme sal de 
mensche altoes op Gode neyghen 
met minnen in alle sinen werken, 
Dien hi meynt ende mint boven 
alle dinc. 
Dit es Gode ontmoeten met mei- 
ninghen ende met minnen. (138, 
18-139,8) 

Mit wie vielen Namen man auch 
Gott benennt, seine erhabene Na- 
tur ist eine einzige und bleibt eine 
einzige, die durch nichts Ge- 
schöpfliches wiedergegeben wer- 
den kann. Wir geben Ihm alle 
diese Namen, weil Er so unbe- 
greiflich edel und erhaben ist, daß 
wir Ihn mit Worten nicht umgren- 
zen und bestimmen können. Das 
also ist die Art und Weise des Er- 
kennens, wie Gott sich in unserer 
Hinwendung als gegenwärtig 
zeigt. Gott in dieser Weise •an- 
schauen" heißt, Ihn im Geiste se- 
hen. 
Auch die Liebe und Minne zu 
Gott haben diese Art und Weise 
der Hinwendung, der Intention. 
Ohne Liebe Gott kennen und se- 
hen, wäre ja ohne Verkosten und 
nutzlos. Deshalb muß der Mensch 
in allem, was er tut, sich Gott, den 
er liebt und anschaut, in dieser 
Weise der Liebe zuwenden. 
Das also heißt, Gott begegnen in 
Hingabe und Liebe. 

Es fällt besonders auf, daß Ruusbroec zwar wiederum sagt, Gott bleibe 
namenlos, daß er aber dann doch nicht die Anweisung gibt, nun alle 
Worte hinter sich zu lassen, um nur zu erfahren. Im Gegenteil, es ist not- 
wendig, die Namen von Gott zu gebrauchen, die man normalerweise be- 
nutzt: •Erhalter, Erlöser, Schöpfer..." Dabei ist es nicht von Belang, 
welchen Namen man benutzt, sondern wie man ihn richtig gebraucht. 

Worin besteht also nun der richtige, das Ziel treffende Gebrauch der 
Sprache? Das Schlüsselwort an obiger Stelle ist •meynen", beabsichti- 
gen, sich richten auf. Das Besondere an dieser •Ausrichtung", an dieser 
Intention, liegt darin, daß sie nicht eingegrenzt werden kann durch intel- 
lektuelle Technik und verstandliche Fertigkeit. Damit ist also einerseits 
ein tieferliegender Drang, eine Neigung (•neyghen") gemeint, die inner- 



Paul Mommaers 8 

licher und universaler ist als das denkende Suchen für sich allein (•Tot 
deser meyninghen behoret oec liefde ende minne"); aus diesem Drang 
bekommt der Versuch, den Anderen zu benennen, Tragkraft und Inhalt. 
Andererseits ist dieser Drang mit nichts anderem zu bemessen als mit 
der Wirklichkeit des Anderen; er meint allein Gott (•dat hi Dien alleene 
meyne"). Kurzum, •meynen" bedeutet bei Ruusbroec, sich mit seinem 
ganzen Wesen auf den Anderen in seiner Andersheit richten: Was auch 
immer ich bin, ist ausgerichtet auf das, was da ist, oder auf das, wer Du 
bist. Im Vollsinn des Wortes muß •meyninghe" eine ganzheitliche, •een- 
vuldige meyninghe" sein; •eenvuldig", einfältig aus zwei sich ergänzen- 
den Gründen: Einmal •bringt sie die entfalteten menschlichen Kräfte 
zusammen in der Einheit des Geistes" und •findet Gott im eigenen, ein- 
fältigen Grund". Und dann ist sie einfältig, weil •sie nichts anderes im 
Auge hat als Gott" (209). 

Mit all dem ist aber nun nicht gesagt, daß •meyninghe" - zugleich tie- 
fer- und weiterreichend als das Denken für sich allein - nun dieses Den- 
ken und Sprechen ausschaltet. Dieses •Meinen" läßt die Sprache nicht 
beiseite und fliegt auch nicht als ein sogenannter mystischer •Elan" über 
sie hinweg. Für Ruusbroec ist und bleibt der Mensch - stets und immer 
- ein •animal sociale et rationale", ein Gemeinschafts- und Verstandes- 
Wesen. Der innerliche Grunddrang nach dem Anderen nimmt dann die 
Sprache in Gebrauch. 

Zuerst einmal wird die •meyninghe" in ihre Richtung eingewiesen 
durch das, was menschlich von dem Anderen zu begreifen ist. Sie be- 
nutzt die normalen Bilder und Worte als Stufen zur Wirklichkeit. Das 
mittelniederländische Wort •vore-neempt" (vorstellen) ist dafür sugge- 
stiv: Es deutet an, wie sich die Sprache zwischen den Menschen und den 
Anderen selbst schiebt - als Vermittlung, die auch zur Abschirmung 
werden kann. 

Aber etwas Zweites kommt hinzu; und darin liegt der Kern dessen, 
was der Mystiker an dieser Stelle über den Gebrauch der Sprache zu sa- 
gen hat. Dieselbe •meyninghe", die den Verstand belebt und die Spra- 
che in Dienst nimmt, ist in der Lage, gleichzeitig über alle Worte hinaus- 
zugehen, was aber nicht bedeutet, daß sie sich von ihnen loslöst. Die 
•meyninghe" bleibt nicht bei dem stehen, was sie durch verstandliche 
Einsicht erreicht, das heißt, bleibt nicht beim •anderen" als einem Wort 
der Begriffssprache stehen. Sie ist nicht zufrieden, wenn sie nur begreift, 
was die Worte •Erhalter, Erlöser, Schöpfer..." beinhalten, und daß dies 
von Gott gelten muß. Sie übersteigt den begrifflichen Kontakt mit Gott. 
An dieser Stelle wird das Wort •grondeloos" wichtig und vielsagend. In 
obigem Zitat heißt es: •Denkt einer an Gott, den Beschützer, den Erlö- 



Der Mystiker und das Wort 9 

ser... und dies in Ausrichtung auf die grundlose Weise der göttlichen 
Natur." Im zweiten Buch der Geistlichen Brautschaft gibt es eine Paral- 
lelstelle: •Er schaut ... alle liebenswerten Eigenschaften von Gott, unse- 
rem Geliebten an; sie sind nicht aufzuzählen und sind in Seiner erhabe- 
nen Natur grundlos; denn sie sind Er selbst." (218: •ende alle gronde- 
loes in sire hogher natueren, want Hi eest selve.") Wörter und Begriffe 
sind so geartet, daß sie durch •meyninghe", die des Anderen Wirklich- 
keit selbst erreichen will, aufgebrochen werden können. Durch die 
Grundkraft, die an anderer Stelle der Geistlichen Brautschaft •Grundnei- 
gung im abgründlichen Wesen", •een grontneyghen in een afgrondich 
Wesen" (216) heißt, wird das Gott-Denken zu einem Denken auf Gott 
hin und das Gott-Sagen zu einem Hinweisen auf den, den die Worte 
ausdrücken wollen - denn Er ist es selbst, •want Hi eest selve". 

Nach dem Mystiker kann also der Mensch seine Sprache so gebrau- 
chen, daß er durch ihre Vermittlung Kontakt bekommt mit dem, was 
nicht mehr in den Bereich der Worte fällt. Durch die Kraft der •mey- 
ninghe" gelangt der denkende und sprechende Mensch bis an den Rand 
seiner eigenen, ihm bekannten Welt und berührt das Dasein des anderen 
(Anderen) in seiner (Seiner) Andersheit. Er steht Aug' in Aug' zu dem, 
was niemals Begriff oder Wort werden kann und von dem der Mystiker 
niemals sagen kann: Ich sehe, was es ist. 

Wie sich die Einheitserfahrung der Mystik in der Sprache ausdrückt 

Bis jetzt ging es um die Rolle der Sprache im Kontakt-Suchen mit Gott. 
Aber was bedeuten Worte für jemanden, der - wie es bei dem Mystiker 
der Fall ist - sich von Gott angesprochen erfährt? Welche Verbindung 
besteht zwischen dieser mystischen Erfahrung und ihrem Ausdruck- 
Werden in der Sprache? 

Auch jetzt ist das erste, das man dazu in den mystischen Schriften 
liest, etwas sehr Kritisches. Der Mystiker betont, daß seine Erfahrung, 
wie treu sie auch ausgesagt wird, etwas enthält, das als solches nicht aus- 
gesagt werden kann. Was er erlebt, kann in einem gewissen Sinn durch 
keine noch so gewandte und effektive Sprache an den Leser und Hörer 
weitergegeben werden. Hadewijch drückt dies folgendermaßen aus: 

Fürwahr, himmlisches Sprechen kann von der Erde nicht verstan- 
den werden. Für alles, was irdisch ist, lassen sich Sprache und nie- 
derländische Worte zur Genüge finden, aber für diese Dinge (das 
ist die Einheitserfahrung) kenne ich kein niederländisches Idiom 
und keine Sprache. Wenn ich auch alles ausdrücken kann, was ei- 
nem Menschen möglich ist, so kann ich für das, was ich euch hier 



Paul Mommaers 10 

gesagt habe, eigentlich kein passendes Idiom finden; dafür gibt es 
meines Wissens keinen niederländischen Ausdruck. (171) 

Die gleiche Auffassung finden wir auch bei Ruusbroec. Er weist auf den 
möglicherweise fließenden, aber dann doch unabweisbaren Unterschied 
hin zwischen dem, was von innen her wahrgenommen wird, und dem 
anderen, das nach außen wiedergegeben werden kann: 

Die erhabene Natur der Gottheit wird wahrgenommen und be- 
trachtet als Einfalt und Einheit, als unzugängliche Höhe und 
grundlose Tiefe ... Wenn wir dies auszudrücken versuchen, gebrau- 
chen wir doch, da unsere Sinne nicht subtil genug sind, sinnen- 
hafte Bilder; aber im Inneren wird dies in Wahrheit wahrgenom- 
men und angeschaut als ein ungeteiltes, grundloses Gut. (181) 

Hier gilt Vorsicht. Solche Sätze über das Ungenügen der Sprache geben 
nicht selten Anlaß zu der modischen Meinung, daß die eigentliche Er- 
fahrung des Mystikers nur Finsternis und Unsagbarkeit sei. Im Grunde 
sei da keine Anschauung mehr. Und größte Mystiker seien nicht nur für 
den Augenblick nicht-sehend und nicht-sprechend, sondern in Gänze 
blind und stumm. Aber hören wir noch einmal Hadewijch: 

In der Einheit, in die ich damals aufgenommen und in der ich er- 
leuchtet wurde, verstand ich das Wesen und begriff es klarer, als 
einer im Sprechen oder Denken oder Sehen all das erfaßt, was auf 
Erden begrifflich und zu begreifen ist. (171) 

Die Einheitserfahrung, wozu Hadewijch, wie gezeigt, kein niederländi- 
sches Wort mehr findet und keine Sprache mehr hat, ist alles andere als 
ein Zustand von Finsternis und Sinnleere. Im Gegenteil, sie besagt eine 
überaus klare Erkenntnis, •ende bekinde claerlikere". 

Im dritten Buch der Geistlichen Brautschaft lesen wir diesbezüglich: 
Wer aber mit Gott vereint ist und von dieser Wahrheit erleuchtet 
(das meint: die Erfahrung des beginnenden Gott-schauenden Le- 
bens), der ist imstande, die Wahrheit aus sich selbst heraus zu be- 
greifen. Denn Gott jenseits aller Gleichnisse, so wie Gott in sich 
selbst ist, begreifen und verstehen, das heißt mit Gott zusammen 
selbst Gott sein - ohne Vermittlung und ohne daß ein Anders-Sein 
Hindernis oder Vermittlung darstellen kann. (240) 

Der Schlüssel zu diesen Stellen findet sich zu Beginn: •In der Einheit 
(eenheid) mit...", •Wer aber mit Gott vereint (verenigd) ist..." 

Mystische Erfahrung besteht vor allem darin, daß man sich mit Gott 
vereint erfährt. Erfahrung meint also vornehmlich nicht, daß man eine 
Offenbarung empfängt oder Gott anschauen darf; Erfahrung meint 



Der Mystiker und das Wort 11 

zuerst, daß etwas mit jemandem geschieht und daß er sich dessen be- 
wußt ist. Der Mystiker erfährt also eine Gegenwart, und zwar eine, die 
so überaus wirklich ist, daß sie dort auf sein eigenes Sein ein-wirkt, wo 
es am tiefsten ist. Er erlebt eine fremde Kraft, die ihn bis in sein Inner- 
stes erfaßt und sich mit ihm vereinigt. (Der wichtigste Grund vielleicht, 
warum Hadewijch und Ruusbroec von Gott gerade als •Minne" spre- 
chen, liegt in dem dynamischen Charakter dieses Wortes.) Dieses Erleb- 
nis also, von etwas ganz anderem wirksam umgeformt zu werden - das 
ist die Erfahrung, worüber hier zu sprechen ist: ein verborgenes, oftmals 
Angst einjagendes Erlebnis, aber kein religiöses Theater zum Ansehen. 

Weiterhin möchten die Mystiker herausstellen, daß das Eins-Sein mit 
dem anderen eine neue Weise des Erkennens besagt. Ein Erkennen, das 
aus sich selbst heraus zwar unvergleichlich intim und deutlich ist, das 
aber den Verstand überragt und in diesem Sinn - nur in diesem Sinn - 
als dunkel bezeichnet werden kann. 

Erfahren also bedeutet, sich in diesem spezifischen Zustand zu befin- 
den: Man •sieht" den Anderen besser denn je zuvor, ist aber nicht im- 
stande, Ihn •anzublicken"; man kann nicht sagen, was man sieht. Es 
versteht sich von selbst, daß dieses Paradox den Sprachgebrauch des 
Mystikers durchzieht; und wir haben keinen Grund, es als ein •mysti- 
sches" Rätsel, als •änigmatisch" abzuweisen. Denn auch der Nicht-My- 
stiker kann Entsprechendes begreifen: Gesetzt den Fall, ich erlebe in 
dem, was ich in meiner tiefsten Mitte bin, den Einfluß von etwas oder je- 
mand anderem; dann weiß ich doch einerseits im Augenblick dieser 
Einwirkung besser als je zuvor, von welcher Art die Kraft und deren 
Quelle ist. Berührt und umgestaltet werden, das ist ein direktes Erken- 
nen : In einem gewissen, aber ganz realen Maße erkenne ich den ande- 
ren (Anderen) dadurch, daß ich •er-selbst" bin. Hier gibt es keine •Ver- 
mittlung", kein Vorstellungsbild und kein Wort, die, wie hilfreich sie 
auch sein mögen, doch immer einen Abstand schaffen :•Ohne Vermitt- 
lung irgendeiner Andersheit, die ein Hindernis bedeuten würde", sagt 
Ruusbroec dazu. 

Andererseits aber bin ich in dem Augenblick, in dem ich verändert 
werde, nicht in der Lage, diese wirkende Gegenwart zu denken und aus- 
zuformulieren; denn diese beschreibende und sprechende Form von Er- 
kennen - die einzige, die wir in unserem sonstigen Leben als unbezwei- 
felbar ansehen - setzt voraus, daß einer •er-selbst" bleibt, daß der Ab- 
stand zwischen mir und dem, was ich dann Objekt (besser: Gegen-über) 
nenne, bestehen bleibt. 

Um das andere denken, sehen und aussprechen zu können, muß ich 
vom eigenen Standpunkt aus in der Lage sein, auf es hinzuweisen; aber 



Paul Mommaers 12 

das ist unmöglich, wenn ich - mich verändernd - mit dem anderen eins 
werde. Ich kann nicht in meinem Innersten umgeformt werden und zu- 
gleich mich außerhalb dieses Geschehens stellen, um es zu betrachten 
und in Worte zu bringen. 

Die Erfahrung des Mystikers zeigt auf jeden Fall, daß es eine Weise 
des Erkennens gibt, die nicht bei den Bildern stehenbleibt, sondern den 
anderen (Anderen) als solchen erreicht •zonder middel", ohne Vermitt- 
lung. Es kann ein Licht erstrahlen, das das gewöhnliche geistige Auge 
(noch) nicht als Licht zu erkennen vermag; es kann eine nie gehörte Me- 
lodie ertönen, und es kann ein Verkosten, ein •sapere" (Sapientia = 
Weisheit) da sein, das so neuartig ist, daß all mein Prüfen und Genießen 
überschritten werden. 

Doch wenn das alles so ist, warum möchte der Mystiker Ruusbroec 
dann nun doch seine tiefste - seine •afgrondige" - Erfahrung des •Ong- 
henaemde", des Unnennbaren in Worte bringen? Wäre es nicht folge- 
richtiger, wenn er zumindest die letzten Seiten der Geistlichen Braut- 
schaft unbeschrieben lassen würde? 

Die Antwort darauf lautet: Nach Ruusbroec gibt es keine mystische 
Erfahrung, die ohne Denken und Sprache existiert. Die Wirklichkeit in 
sich ist zwar weder •Wort" noch •Sinn", aber sie trifft auf den Men- 
schen, der ein Lebewesen mit vielen Fähigkeiten ist; damit wird sie not- 
wendigerweise auch zum Wort und zum Sinn. So bildlos und unmittel- 
bar auch das Erkennen des Einen ist, es reißt sich nicht los von der 
Begrifflichkeit, sondern wirkt sich in ihr aus. Zwischen dem tiefsten 
•grond" des Menschen und seinen normalen geistigen Fähigkeiten er- 
hebt sich keine Trennwand; sondern die Wesens-Begegnung treibt den 
lebendigen Verstand an. Der Mystiker also spricht das Unaussprechbare 
aus - so wie auch die Sprache den Gott-Suchenden bis zum •Onghena- 
emde", zum Unnennbaren hinführt. 

Im zweiten Buch der Geistlichen Brautschaft finden wir dazu eine 
klassische Formulierung Ruusbroecs: 

Hier versagen der Verstand und alles Geschaffene und können 
nicht weiter ... Aber der Geist wird immer wieder neu aufgefordert, 
- von Gott her wie von sich selbst - diese Bewegung in ihrem 
Grunde zu durch-•gründen" und zum Wissen zu gelangen, was 
Gott ist und was ihn selbst berührt. Und der erleuchtete Verstand 
beginnt stets von neuem zu fragen, wo es herkommt, und sucht 
stets von neuem, die Honigader in seinem Grund zu erreichen. 
Aber in der ersten Stunde weiß er ebensoviel davon, wie er je zu 
wissen bekommt. Und darum sagen der Verstand und alles Su- 
chen: Ich weiß nicht, was es ist. (198) 




