Paul Mommaers 4

weiter zu warten, obgleich er miBverstanden wurde, vor den ,Opfer-
stocken® (stocke) zu predigen. Dieses Wort war fiir ihn Zuversicht der
Hoffnung, daB seine Gotteserfahrung und sein Sprechen von Gott ein-
mal ganz ergriffen werde von Gottes ewigem Wort; es war fiir ihn Kraft
des Glaubens, daB jetzt und immer wieder, iiber alle Enttduschung hin-
aus, das Wort zu sagen ist. Nur weil er wuBte, daB sein ,,duBeres Wort*
getragen ist vom ,,inneren Wort“ Gottes — innerlich in Gott und inner-
lich in jedem Menschen, der sich um Gottes Wort bemiiht -, konnte er
predigen und schreiben, konnte er sich im Gesprich mit seinen Briidern
im Orden und in der Kirche um das rechte Wort miihen.

Ob man iiberhaupt anders aus der Verzweiflung am Wort ausbrechen
kann in den Mut zum Wort? Ob man iiberhaupt anders von Gott spre-
chen darf als in einer Ahnung, daB auch die Ewigkeit Gottes nicht
»wortlos* ist?

Der Mystiker und das Wort

Ein Blick auf Hadewijch und Ruusbroec

Paul Mommaers, Antwerpen

Und es entsteht ein seltsamer Zwiespalt der Worte; denn wenn dasjenige
unaussprechlich ist, was man nicht aussagen kann, dann ist es nicht un-
aussprechlich, weil man ihm doch die Eigenschaft ,,unaussprechlich® zu-
weisen kann. Augustinus!

Es war eine Travestie, eine parodistische Verkehrung, als sie hinblickte
und den Mann dort verstand. Dunkelheit und Schweigen muBten sie vol-
lig umhiillen, dann erst konnte sie erkennen — mystisch in geheimnisvoller
Bertihrung. D. H. Lawrence?

Eines der Paradoxe mystischer Literatur fillt wohl am meisten auf:
Menschen haben sie niedergeschrieben, die behaupten, Gott iibersteige
alles Begreifen und Gotteserfahrung sei unaussprechlich. Handelt es
sich dabei um einen simplen Widerspruch? Oder liegt dem Paradox eine
durchdachte Auffassung von Sprache zugrunde? Anhand einiger Stellen

! De doctrina christiana I VI 6.
2 Women in love, Penguin Taschenbuch, 359.



Der Mystiker und das Wort 5

aus der Geistlichen Brautschaft (, Gheestelike Brulocht”) Jan van Ruus-
broecs und den Briefen Hadewijchs soll der Frage nachgegangen wer-
den.

Sprache sucht den Kontakt zum anderen

Zuerst und eindeutig weist der Mystiker auf eine grundsatzliche Unfa-
higkeit von allem, was Sprache ist, hin. Kein einziges Wort — auch nicht
der subtilste Gedanke - fillt mit Gottes Wirklichkeit zusammen, die aus-
gesagt werden soll. Kein Aussageinhalt — mag er noch so fein sein -
kann Gottes Wirklichkeit umschlieBen. Selbst wo Schrift und Dogma
den Weg weisen, bleiben die Worte hinter der Wirklichkeit Gottes zu-
riick. Hadewijch, eine flimische Begine des 13. Jahrhunderts, die zur
Lehrmeisterin Ruusbroecs wurde, formuliert es folgendermaBen:

Alles von Gott, was ins Denken des Menschen eingeht und was
dieser verstehen und sich bildlich vorstellen kann, ist nicht Gott.
Wenn der Mensch mit seinen Sinnen und seinem Denken Ihn be-
greifen und verstehen konnte, dann wire Gott geringer als der
Mensch, und die Liebe zu Ihm hitte ein Ende gefunden...’

Und Ruusbroec schreibt am Anfang des dritten Buches der Geistlichen
Brautschaft:
Jedes Wort und alles, was man als Geschopf lernen und verstehen
kann, steht und wird stets weit unterhalb der Wahrheit stehenblei-
ben, die ich meine. (240)*
Eines der letzten Worte, mit denen Ruusbroec in diesem Buch Gottes
Wirklichkeit zu benennen versucht, hei3t denn auch: ,,Onghenaemt-
heit“, Ungenanntsein, der Wesenszug, mit keinem Namen jemals be-
nannt werden zu kénnen (249).

Menschen wie Hadewijch und Ruusbroec wollen also ihren Lesern
vor allem sagen: Eine andere Wirklichkeit und besonders der ganz An-
dere lassen sich durch unsere Sprache nicht ergreifen. Sobald ndmlich
etwas anderes ein Teil unserer Gedankenwelt wird, ist es nicht mehr das
andere. Was wir denken und sagen kdnnen, gehort zu uns. Und wenn
Gott durch unsere Worte begriffen wiirde, wire Er in der Tat, wie Hade-
wijch schreibt, geringer als der Mensch.

Fiir den Mystiker steht also der Ausgangspunkt seiner Uberlegungen
unerschiitterlich fest: Zwischen Wirklichkeit und Sprache gibt es keine
3 Brieven, hrsg. v. Spaapen-Van Bladel, 127-129. Die weiteren Zitate Hadewijchs beziehen
sich auf diese Ausgabe.

4 Werken I, hrsg. v. Poukens-Reypens, Tielt, Lannoo 21944. Die weiteren Zitate Ruus-
broecs beziehen sich auf diese Ausgabe.



Paul Mommaers 6

flieBenden Uberginge; das andere 148t sich nicht reduzieren auf die Be-
deutung der Worte. Es ist weit mehr. Es ist.

Doch mit diesem kritischen Wissen um die Méglichkeiten der Spra-
che ist keine vollige Fremdheit zwischen Wort und Wirklichkeit behaup-
tet. Der Mystiker glaubt nicht, daB8 der Mensch in seiner Sprache einge-
schlossen sei wie in einem Spiegelsaal, wo er nur sich selbst sehen
konne. Der Mensch hat die Moglichkeit, eine Briicke zum anderen (An-
deren) zu schlagen; doch dies nur dann, wenn er in seinen Worten keine
vollstindige Reproduktion des anderen (Anderen), sondern nur einen
Verweis auf ihn (Ihn) sieht. Die Sprache gibt also fiir den Mystiker die
Wirklichkeit nicht rundum vollstindig wieder, sondern ist — aus ihrem
Wesen heraus - ein offenes Medium, worin der Mensch mit dem ande-
ren und das andere mit ihm in Kontakt kommen.

Im ersten Buch der Geistlichen Brautschaft findet man eine lingere
Stelle tiber die Weise, wie wohl eine Sprache beschaffen sein miisse, die

Kontakt mit Gott sucht. Dort heif3t es:

Nu verstaet: wie dat Gode meynen
sal, hi moet Gode jeghenwoordich
hebben onder eene godlijcke re-
dene, dat es dat hi Dien alleene
meyne die een Heere is hemelrijcs
ende eertrijcs ende alre creatue-
ren; die om hem ghestorven es,
ende eewighe salicheit gheven
mach ende wilt. In wat wisen
ochte in wat namen hi Gode vore-
neempt als enen Heere alre crea-
tueren, hem es altoes recht. Neemt
hi eenighen godlijcken Persoen in
gronde ende in mogentheiden god-
lijcker natueren, hem es recht.
Neemt hi Gode Behoudere, Ver-
lossere, Sceppere, Ghebiedere, Sa-
licheit, Moghentheit, Wijsheit,
Waerheit, Goetheit, alle onder
eene grondelose redene godlijcker
natueren, hem er recht.

Vernehmet gut: Wer sich Gott zu-
wenden will, muB Thn auf géttli-
che Weise gegenwirtig sein lassen.
Er darf nur Ihn vor Augen haben;
Ihn, der Herr des Himmels und
der Erde und aller Geschopfe ist;
Ihn, der fiir uns starb; der die
ewige Seligkeit schenken kann
und schenken will. Wie auch im-
mer man sich Gott als Herrn der
Schopfung vorstellen mag, Er sel-
ber ist der Zielpunkt von allem,
dem man sich zuwendet. Denkt
man an eine der gottlichen Perso-
nen, wie sie in ihrem Grunde ruht,
so denkt man richtig. Oder denkt
einer an Gott, den Beschiitzer, den
Erloser, den Schopfer, den Gebie-
ter, die Seligkeit, die Macht, die
Weisheit, die Wahrheit, die Gott-
heit — und alles dies in Ausrich-
tung auf die grundlose Weise der
gottlichen Natur —, so denkt er
richtig.



Der Mystiker und das Wort

Al es der namen vele, die wie
Gode toeeyghenen, die hoghe na-
tuere Gods es een eenvuldiche
één, onghenaemt van creatueren.
Maer om sine ombegripelijcke
edelheit ende hoocheit gheven wij
Hem alle dese namen, omdat wine
niet ghenoemen noch volspreken
en connen. Dit es die maniere
ende dat kennisse hoe wij Gode
jeghenwoordich hebben selen in-
der meyninghen. Want Gode mey-
nen, dat es gheestelijcke Gode
sien.

Tot deser meyninghen behoret oec
liefde ende minne. Want Gode be-
kinnen ende sien zonder liefde,
dat en smaect niet noch en hulpet
noch en vordert. Hier-omme sal de
mensche altoes op Gode neyghen
met minnen in alle sinen werken,
Dien hi meynt ende mint boven
alle dinc.

Dit es Gode ontmoeten met mei-
ninghen ende met minnen. (138,
18-139,8)

Mit wie vielen Namen man auch
Gott benennt, seine erhabene Na-
tur ist eine einzige und bleibt eine
einzige, die durch nichts Ge-
schopfliches wiedergegeben wer-
den kann. Wir geben Ihm alle
diese Namen, weil Er so unbe-
greiflich edel und erhaben ist, daB3
wir IThn mit Worten nicht umgren-
zen und bestimmen kénnen. Das
also ist die Art und Weise des Er-
kennens, wie Gott sich in unserer
Hinwendung als gegenwirtig
zeigt. Gott in dieser Weise ,,an-
schauen* heif3t, Ihn im Geiste se-
hen.

Auch die Liebe und Minne zu
Gott haben diese Art und Weise
der Hinwendung, der Intention.
Ohne Liebe Gott kennen und se-
hen, wiire ja ohne Verkosten und
nutzlos. Deshalb muf3 der Mensch
in allem, was er tut, sich Gott, den
er liebt und anschaut, in dieser
Weise der Liebe zuwenden.

Das also heiBit, Gott begegnen in
Hingabe und Liebe.

Es fillt besonders auf, dal Ruusbroec zwar wiederum sagt, Gott bleibe
namenlos, daB er aber dann doch nicht die Anweisung gibt, nun alle
Worte hinter sich zu lassen, um nur zu erfahren. Im Gegenteil, es ist not-
wendig, die Namen von Gott zu gebrauchen, die man normalerweise be-
nutzt: ,,Erhalter, Erldser, Schopfer...“ Dabei ist es nicht von Belang,
welchen Namen man benutzt, sondern wie man ihn richtig gebraucht.
Worin besteht also nun der richtige, das Ziel treffende Gebrauch der
Sprache? Das Schliisselwort an obiger Stelle ist ,,meynen®, beabsichti-
gen, sich richten auf. Das Besondere an dieser ,,Ausrichtung, an dieser
Intention, liegt darin, daB sie nicht eingegrenzt werden kann durch intel-
lektuelle Technik und verstandliche Fertigkeit. Damit ist also einerseits
ein tieferliegender Drang, eine Neigung (,,neyghen*) gemeint, die inner-



Paul Mommaers 8

licher und universaler ist als das denkende Suchen fiir sich allein (., Tot
deser meyninghen behoret oec liefde ende minne“); aus diesem Drang
bekommt der Versuch, den Anderen zu benennen, Tragkraft und Inhalt.
Andererseits ist dieser Drang mit nichts anderem zu bemessen als mit
der Wirklichkeit des Anderen; er meint allein Gott (,,dat hi Dien alleene
meyne®). Kurzum, ,,meynen* bedeutet bei Ruusbroec, sich mit seinem
ganzen Wesen auf den Anderen in seiner Andersheit richten: Was auch
immer ich bin, ist ausgerichtet auf das, was da ist, oder auf das, wer Du
bist. Im Vollsinn des Wortes muB ,,meyninghe* eine ganzheitliche, ,,een-
vuldige meyninghe“ sein; ,,eenvuldig®, einfiltig aus zwei sich erginzen-
den Griinden: Einmal ,bringt sie die entfalteten menschlichen Krifte
zusammen in der Einheit des Geistes“ und ,,findet Gott im eigenen, ein-
filtigen Grund“. Und dann ist sie einfiltig, weil ,,sie nichts anderes im
Auge hat als Gott* (209).

Mit all dem ist aber nun nicht gesagt, daBl ,,meyninghe“ — zugleich tie-
fer- und weiterreichend als das Denken fiir sich allein — nun dieses Den-
ken und Sprechen ausschaltet. Dieses ,,Meinen* 148t die Sprache nicht
beiseite und fliegt auch nicht als ein sogenannter mystischer ,,Elan“ iiber
sie hinweg. Fiir Ruusbroec ist und bleibt der Mensch — stets und immer
— ein ,,animal sociale et rationale“, ein Gemeinschafts- und Verstandes-
Wesen. Der innerliche Grunddrang nach dem Anderen nimmt dann die
Sprache in Gebrauch.

Zuerst einmal wird die ,meyninghe“ in ihre Richtung eingewiesen
durch das, was menschlich von dem Anderen zu begreifen ist. Sie be-
nutzt die normalen Bilder und Worte als Stufen zur Wirklichkeit. Das
mittelniederldndische Wort ,,vore-neempt“ (vorstellen) ist dafiir sugge-
stiv: Es deutet an, wie sich die Sprache zwischen den Menschen und den
Anderen selbst schiebt — als Vermittlung, die auch zur Abschirmung
werden kann.

Aber etwas Zweites kommt hinzu; und darin liegt der Kern dessen,
was der Mystiker an dieser Stelle iiber den Gebrauch der Sprache zu sa-
gen hat. Dieselbe ,,meyninghe®, die den Verstand belebt und die Spra-
che in Dienst nimmt, ist in der Lage, gleichzeitig iiber alle Worte hinaus-
zugehen, was aber nicht bedeutet, daB sie sich von ihnen loslost. Die
»meyninghe“ bleibt nicht bei dem stehen, was sie durch verstandliche
Einsicht erreicht, das heif3t, bieibt nicht beim ,,anderen* als einem Wort
der Begriffssprache stehen. Sie ist nicht zufrieden, wenn sie nur begreift,
was die Worte ,,Erhalter, Erl6ser, Schépfer... beinhalten, und daf3 dies
von Gott gelten muB. Sie Ubersteigt den begrifflichen Kontakt mit Gott.
An dieser Stelle wird das Wort ,,grondeloos* wichtig und vielsagend. In
obigem Zitat heil}t es: ,,Denkt einer an Gott, den Beschiitzer, den Erls-



Der Mystiker und das Wort 9

ser... und dies in Ausrichtung auf die grundlose Weise der géttlichen
Natur.“ Im zweiten Buch der Geistlichen Brautschaft gibt es eine Paral-
lelstelle: ,,Er schaut ... alle liebenswerten Eigenschaften von Gott, unse-
rem Geliebten an; sie sind nicht aufzuzihlen und sind in Seiner erhabe-
nen Natur grundlos; denn sie sind Er selbst.“ (218: ,,ende alle gronde-
loes in sire hogher natueren, want Hi eest selve.”) Worter und Begriffe
sind so geartet, daB sie durch ,,meyninghe®, die des Anderen Wirklich-
keit selbst erreichen will, aufgebrochen werden kdénnen. Durch die
Grundkraft, die an anderer Stelle der Geistlichen Brautschaft ,,Grundnei-
gung im abgriindlichen Wesen“, ,,een grontneyghen in een afgrondich
Wesen*“ (216) heiBt, wird das Gott-Denken zu einem Denken auf Gott
hin und das Gott-Sagen zu einem Hinweisen auf den, den die Worte
ausdriicken wollen — denn Er ist es selbst, ,,want Hi eest selve®.

Nach dem Mystiker kann also der Mensch seine Sprache so gebrau-
chen, daB er durch ihre Vermittlung Kontakt bekommt mit dem, was
nicht mehr in den Bereich der Worte fillt. Durch die Kraft der ,,mey-
ninghe“ gelangt der denkende und sprechende Mensch bis an den Rand
seiner eigenen, ihm bekannten Welt und beriihrt das Dasein des anderen
(Anderen) in seiner (Seiner) Andersheit. Er steht Aug’ in Aug’ zu dem,
was niemals Begriff oder Wort werden kann und von dem der Mystiker
niemals sagen kann: Ich sehe, was es ist.

Wie sich die Einheitserfahrung der Mystik in der Sprache ausdriickt

Bis jetzt ging es um die Rolle der Sprache im Kontakt-Suchen mit Gott.
Aber was bedeuten Worte fiir jemanden, der — wie es bei dem Mystiker
der Fall ist — sich von Gott angesprochen erfihrt? Welche Verbindung
besteht zwischen dieser mystischen Erfahrung und ihrem Ausdruck-
Werden in der Sprache?

Auch jetzt ist das erste, das man dazu in den mystischen Schriften
liest, etwas sehr Kritisches. Der Mystiker betont, daB} seine Erfahrung,
wie treu sie auch ausgesagt wird, etwas enthilt, das als solches nicht aus-
gesagt werden kann. Was er erlebt, kann in einem gewissen Sinn durch
keine noch so gewandte und effektive Sprache an den Leser und Horer
weitergegeben werden. Hadewijch driickt dies folgendermaflen aus:

Fiirwahr, himmlisches Sprechen kann von der Erde nicht verstan-
den werden. Fiir alles, was irdisch ist, lassen sich Sprache und nie-
derliandische Worte zur Geniige finden, aber fiir diese Dinge (das
ist die Einheitserfahrung) kenne ich kein niederldndisches Idiom
und keine Sprache. Wenn ich auch alles ausdriicken kann, was ei-
nem Menschen méglich ist, so kann ich fiir das, was ich euch hier



Paul Mommaers 10

gesagt habe, eigentlich kein passendes Idiom finden; dafiir gibt es
meines Wissens keinen niederldndischen Ausdruck. (171)

Die gleiche Auffassung finden wir auch bei Ruusbroec. Er weist auf den
maoglicherweise flieBenden, aber dann doch unabweisbaren Unterschied
hin zwischen dem, was von innen her wahrgenommen wird, und dem
anderen, das nach auBen wiedergegeben werden kann:

Die erhabene Natur der Gottheit wird wahrgenommen und be-
trachtet als Einfalt und Einheit, als unzugingliche Héhe und
grundlose Tiefe ... Wenn wir dies auszudriicken versuchen, gebrau-
chen wir doch, da unsere Sinne nicht subtil genug sind, sinnen-
hafte Bilder; aber im Inneren wird dies in Wahrheit wahrgenom-
men und angeschaut als ein ungeteiltes, grundloses Gut. (181)

Hier gilt Vorsicht. Solche Sitze iiber das Ungeniigen der Sprache geben
nicht selten AnlaB zu der modischen Meinung, daB die eigentliche Er-
fahrung des Mystikers nur Finsternis und Unsagbarkeit sei. Im Grunde
sei da keine Anschauung mehr. Und groBte Mystiker seien nicht nur fiir
den Augenblick nicht-sehend und nicht-sprechend, sondern in Ginze
blind und stumm. Aber héren wir noch einmal Hadewijch:

In der Einheit, in die ich damals aufgenommen und in der ich er-
leuchtet wurde, verstand ich das Wesen und begriff es klarer, als
einer im Sprechen oder Denken oder Sehen all das erfaB3t, was auf
Erden begrifflich und zu begreifen ist. (171)

Die Einheitserfahrung, wozu Hadewijch, wie gezeigt, kein niederldndi-
sches Wort mehr findet und keine Sprache mehr hat, ist alles andere als
ein Zustand von Finsternis und Sinnleere. Im Gegenteil, sie besagt eine
iiberaus klare Erkenntnis, ,.ende bekinde claerlikere®.

Im dritten Buch der Geistlichen Brautschaft lesen wir diesbeziiglich:

Wer aber mit Gott vereint ist und von dieser Wahrheit erleuchtet
(das meint: die Erfahrung des beginnenden Gott-schauenden Le-
bens), der ist imstande, die Wahrheit aus sich selbst heraus zu be-
greifen. Denn Gott jenseits aller Gleichnisse, so wie Gott in sich
selbst ist, begreifen und verstehen, das heifit mit Gott zusammen
selbst Gott sein — ohne Vermittlung und ohne daB ein Anders-Sein
Hindernis oder Vermittlung darstellen kann. (240)

Der Schliissel zu diesen Stellen findet sich zu Beginn: ,,In der Einheit
(eenheid) mit...“, ,,Wer aber mit Gott vereint (verenigd) ist...«
Mystische Erfahrung besteht vor allem darin, daB3 man sich mit Gott
vereint erfahrt. Erfahrung meint also vornehmlich nicht, daB man eine
Offenbarung empfingt oder Gott anschauen darf; Erfahrung meint



Der Mystiker und das Wort 11

zuerst, daB etwas mit jemandem geschieht und daf} er sich dessen be-
wuBt ist. Der Mystiker erfihrt also eine Gegenwart, und zwar eine, die
so iiberaus wirklich ist, daB3 sie dort auf sein eigenes Sein ein-wirkt, wo
es am tiefsten ist. Er erlebt eine fremde Kraft, die ihn bis in sein Inner-
stes erfaBBt und sich mit ihm vereinigt. (Der wichtigste Grund vielleicht,
warum Hadewijch und Ruusbroec von Gott gerade als ,,Minne* spre-
chen, liegt in dem dynamischen Charakter dieses Wortes.) Dieses Erleb-
nis also, von etwas ganz anderem wirksam umgeformt zu werden - das
ist die Erfahrung, woriiber hier zu sprechen ist: ein verborgenes, oftmals
Angst einjagendes Erlebnis, aber kein religioses Theater zum Ansehen.

Weiterhin méchten die Mystiker herausstellen, daf3 das Eins-Sein mit
dem anderen eine neue Weise des Erkennens besagt. Ein Erkennen, das
aus sich selbst heraus zwar unvergleichlich intim und deutlich ist, das
aber den Verstand iiberragt und in diesem Sinn - nur in diesem Sinn -
als dunkel bezeichnet werden kann.

Erfahren also bedeutet, sich in diesem spezifischen Zustand zu befin-
den: Man ,,sieht“ den Anderen besser denn je zuvor, ist aber nicht im-
stande, Thn ,,anzublicken“; man kann nicht sagen, was man sieht. Es
versteht sich von selbst, daB dieses Paradox den Sprachgebrauch des
Mystikers durchzieht; und wir haben keinen Grund, es als ein ,,mysti-
sches“ Riitsel, als ,,Anigmatisch“ abzuweisen. Denn auch der Nicht-My-
stiker kann Entsprechendes begreifen: Gesetzt den Fall, ich erlebe in
dem, was ich in meiner tiefsten Mitte bin, den EinfluB von etwas oder je-
mand anderem; dann weiB ich doch einerseits im Augenblick dieser
Einwirkung besser als je zuvor, von welcher Art die Kraft und deren
Quelle ist. Beriihrt und umgestaltet werden, das ist ein direktes Erken-
nen: In einem gewissen, aber ganz realen MaBe erkenne ich den ande-
ren (Anderen) dadurch, daB ich ,.er-selbst bin. Hier gibt es keine ,,Ver-
mittlung“, kein Vorstellungsbild und kein Wort, die, wie hilfreich sie
auch sein mogen, doch immer einen Abstand schaffen:,Ohne Vermitt-
lung irgendeiner Andersheit, die ein Hindernis bedeuten wiirde®, sagt
Ruusbroec dazu.

Andererseits aber bin ich in dem Augenblick, in dem ich verdndert
werde, nicht in der Lage, diese wirkende Gegenwart zu denken und aus-
zuformulieren; denn diese beschreibende und sprechende Form von Er-
kennen - die einzige, die wir in unserem sonstigen Leben als unbezwei-
felbar ansehen — setzt voraus, daB einer ,er-selbst® bleibt, dafl der Ab-
stand zwischen mir und dem, was ich dann Objekt (besser: Gegen-iiber)
nenne, bestehen bleibt.

Um das andere denken, sehen und aussprechen zu kénnen, muf} ich
vom eigenen Standpunkt aus in der Lage sein, auf es hinzuweisen; aber



Paul Mommaers 12

das ist unmoglich, wenn ich — mich verindernd — mit dem anderen eins
werde. Ich kann nicht in meinem Innersten umgeformt werden und zu-
gleich mich auBerhalb dieses Geschehens stellen, um es zu betrachten
und in Worte zu bringen.

Die Erfahrung des Mystikers zeigt auf jeden Fall, daB es eine Weise
des Erkennens gibt, die nicht bei den Bildern stehenbleibt, sondern den
anderen (Anderen) als solchen erreicht ,,zonder middel“, ohne Vermitt-
lung. Es kann ein Licht erstrahlen, das das gewohnliche geistige Auge
(noch) nicht als Licht zu erkennen vermag; es kann eine nie gehorte Me-
lodie ertonen, und es kann ein Verkosten, ein ,sapere® (Sapientia =
Weisheit) da sein, das so neuartig ist, daB all mein Priifen und GenieBen
tiberschritten werden.

Doch wenn das alles so ist, warum méchte der Mystiker Ruusbroec
dann nun doch seine tiefste - seine »afgrondige* - Erfahrung des ,Ong-
henaemde*, des Unnennbaren in Worte bringen? Wire es nicht folge-
richtiger, wenn er zumindest die letzten Seiten der Geistlichen Braut-
schaft unbeschrieben lassen wiirde?

Die Antwort darauf lautet: Nach Ruusbroec gibt es keine mystische
Erfahrung, die ohne Denken und Sprache existiert. Die Wirklichkeit in
sich ist zwar weder ,,Wort“ noch »oinn*, aber sie trifft auf den Men-
schen, der ein Lebewesen mit vielen Fiahigkeiten ist; damit wird sie not-
wendigerweise auch zum Wort und zum Sinn. So bildlos und unmittel-
bar auch das Erkennen des Finen ist, es reiBt sich nicht los von der
Begrifflichkeit, sondern wirkt sich in ihr aus. Zwischen dem tiefsten
»grond“ des Menschen und seinen normalen geistigen Fihigkeiten er-
hebt sich keine Trennwand; sondern die Wesens-Begegnung treibt den
lebendigen Verstand an. Der Mystiker also spricht das Unaussprechbare
aus - so wie auch die Sprache den Gott-Suchenden bis zum ,,Onghena-
emde*, zum Unnennbaren hinfiihrt.

Im zwelten Buch der Geistlichen Brautschaft finden wir dazu eine
klassische Formulierung Ruusbroecs:

Hier versagen der Verstand und alles Geschaffene und kénnen
nicht weiter ... Aber der Geist wird immer wieder neu aufgefordert,
- von Gott her wie von sich selbst - diese Bewegung in ihrem
Grunde zu durch-,griinden* und zum Wissen zu gelangen, was
Gott ist und was ihn selbst beriihrt. Und der erleuchtete Verstand
beginnt stets von neuem zu fragen, wo es herkommt, und sucht
stets von neuem, die Honigader in seinem Grund zu erreichen.
Aber in der ersten Stunde weil} er cbensoviel davon, wie er je zu
wissen bekommt. Und darum sagen der Verstand und alles Su-
chen: Ich weif3 nicht, was es ist. (198)





