
Den Geist nicht ersticken 
Bemerkungen zum Sinn der Kirchenkritik 

Hermann Häring, Nijmegen 

•Als aber Kephas nach Antiochien kam, habe ich ihm ins Angesicht wi- 
derstanden, weil er im Unrecht war. Denn bevor einige von Jakobus ka- 
men, aß er mit den Heiden zusammen. Als sie aber gekommen waren, 
zog er sich zurück und mied sie, weil er die aus der Beschneidung 
fürchtete. Und so heuchelten mit ihm auch die übrigen Judenchristen, so 
daß sogar Barnabas von ihrer Heuchelei mitgerissen wurde." (Gal 2, 
11-13) Petrus, Säule der Kirche, von Paulus in aller Offenheit kritisiert; 
durch den schlechten Einfluß des Jakobus, des Bruders Jesu, ebenfalls 
Säule der Kirche (Gal 2,9), ist er zum •Heuchler" geworden. Härtere 
Kritik hätte Paulus, der Spätbekehrte, kaum üben können. Man würde 
sie heute wohl für unerträglich halten, wie man sich mit ihrer Auslegung 
immer schon schwer getan hat1. Hatte er damals richtig reagiert? 

Immerhin können wir vermuten, daß dieser Paulus in seinem Zorn 
bisweilen bis an die Grenze des Erträglichen ging. Gegenüber seinen 
Volksgenossen kann er bitter reagieren: •Sie haben den Herrn getötet, 
Jesus, und die Propheten. Uns haben sie verfolgt. Gott wollen sie nicht 
gefallen. Allen Menschen sind sie feind. Und um das Maß voll zu ma- 
chen, hindern sie uns, zu den Heiden zu reden, damit sie gerettet wer- 
den. Doch das Zorngericht ist endgültig über sie gekommen." (1 Thess 
2,15f) Bevor wir diese Worte beschönigen, weil sie peinlich geworden 
sind, werden wir uns wohl über sie ärgern müssen2. 

Zornige Menschen sind im Neuen Testament also nicht selten. Jesus 
selber war voller Zorn (Mk 3,5), auch wenn man bald darüber hinweg- 
sah (Mt 12,12f)- Von Gott wird ein Zorngericht erwartet (1 Thess 1,10; 

1 H. Feld, Papst und Apostel in der Auseinandersetzung um die rechte Lehre. Die theologi- 
sche Bedeutung von Gal 2, 11-14 für das Petrusamt in moderner und alter Auslegung, in: H. 
Feld u.a., Grund und Grenzen des Dogmas. Zur Funktion von Lehrsätzen (Freiburg 1973) 
9-26. 
2 Zu den christlichen Wurzeln des AntiJudaismus: W. Eckert u.a. (Hgg.), AntiJudaismus im 
Neuen Testament? Exegetische und systematische Beiträge (München 1967); S. Sandmel, 
Anti-Semitism in the New Testament ?{Vh\\aiAe,\<p\\\a. 1978); P. v. d. Osten-Sacken, Das pauli- 
nische Verständnis des Gesetzes im Spannungsfeld von Eschatologie und Geschichte. Erläute- 
rungen zum Evangelium als Faktor von theologischem Antijudaismus, in: EvTh 37 (1977) 
549-587. Vgl. ferner: F. Mußner, Traktat über die Juden (München 1979), zu Paulus bes. 
212-241. 



Hermann Häring 30 

2,16). Kinder des Zornes gibt es also (Eph 2,3; Rom 1,18), auch wenn 
Christus die Seinen davor gerettet hat. Ein endloses Unternehmen wäre 
es schließlich, all diejenigen im Alten Testament aufzuzählen, die zür- 
nen3. Der Zorn mancher leuchtet uns ein, wiewohl ich schon als Kind 
nicht einsah, daß Moses die Gesetzestafeln zerschmetterte (Ex 32,19). 
Der Zorn anderer überschreitet alle Rechtschaffenheit. Elia schlachtet 
auf dem Karmel 450 Baalspropheten ab (1 Kön 18,40), dies sicher nicht 
in gelassener Stimmung. 

Aber sein Eifer für Jahwe blieb anerkannt. Gott selber zürnt, ja, zer- 
schmettert die Feinde, macht seine eigenen Wohltaten zunichte, empört 
sich über die verletzte Liebe. Er selber verstockt das Herz des Pharao 
(Ex 10,1) und Israels (Jes 6,10), schafft Gutes und Böses (Jes 45,7). Man 
lese nur Hiob, um zu erkennen, in welche Verzweiflung und in welchen 
Ruin Gott den Menschen stoßen kann. In der Begegnung mit Gott und 
im Streit für ihn werden wirklich fromme Menschen wohl immer wieder 
außer sich geraten. Der Sinn dafür ist uns weithin abhanden gekommen, 
nachdem der Zorn schon früh in die Lasterkataloge geraten war4. Im- 
merhin, dem Zorn Gottes sollen wir Raum geben (Rom 12,19). 

Natürlich war der Triumph nicht immer auf der Seite der zornigen 
Männer. Jerusalem tötet die Propheten und steinigt sie, die zu dieser 
Stadt gesandt sind (Mt 23,37). Sie waren wirklich lästig, wirkten wohl 
mehr als einmal arrogant und überzogen. Ihre Rolle war alles andere als 
dankbar. Jeremia beklagt sich bei Jahwe: •Ich bin zum Gelächter gewor- 
den den ganzen Tag, jeder spottet über mich. Sooft ich rede, muß ich 
aufschreien. ,Unrecht!, Gewalt!' muß ich rufen. Denn das Wort des 
Herrn ist mir zur Schmach und zum Hohn geworden den ganzen Tag." 
Die Situation wird ihm unerträglich, auch dann, wenn er schweigen will: 
•Ich mühe mich ab, es zu tragen, und vermag es nicht. Viele schon hörte 
ich zischeln - welch ein Grauen ringsum: ,Zeigt ihn an!'" (Jer 20,7-10) 
Denunziation war schon damals ein probates Mittel zur Abwehr von 
Kritik. Jeremia macht da eine prophetische Erfahrung, die auch im 
Neuen Volk Gottes noch Gültigkeit besitzt. 

Nun, er hat seinen Kampf bestanden und vor der Nachwelt wenig- 
stens sein Recht bekommen. Fraglich ist, ob ihn je einer um Vergebung 

3 Vgl. Art. öpyf), in: ThWNT V, 382-448; v.a. J. Fichtner, Der Zorn des Menschen im AT, 
und: Der Zorn Gottes im AT, 394-410. 
4 Eph 4,31; Kol 3,8; Jak 1,18. G. Staehlin spricht etwas vorsichtig von der •Relative(n) Be- 
rechtigung des Zorns beim Menschen". •Denn wenn man jede Regung des Zorns a limine 
verurteilt, muß man die Aussagen vom Zorne Gottes weginterpretieren ... Das NT kennt 
einen heiligen Zorn, der das haßt, was Gott haßt" (ThWNT V: Der Zorn des Menschen und 
der Zorn Gottes im NT(n.a.O., 419-448, 419). 



Den Geist nicht ersticken 31 

bat für das, was man ihm angetan hat. Das Amt der Kritik war noch in 
keiner Gemeinschaft prämiiert worden. Und noch fraglicher ist, ob 
überhaupt alle wahren Propheten als solche erkannt wurden. Es gibt ja 
Situationen, da steht Aussage gegen Aussage, Interpretation gegen Inter- 
pretation. Da soll Jeremia etwa gegen die Stadt geweissagt haben: des 
Todes schuldig (26,11), ein Träumer und Zauberer (27,9). Im Streit mit 
Hananja stellt sich die Frage, wer in dieser komplizierten Situation die 
Beweislast hat (Jer 28). Diese Frage hat aber nur aufschiebende Wir- 
kung, möglicherweise auf einen Zeitpunkt, der zu spät ist. So wie später 
bei Paulus (2 Kor 11,4-13), der gegen die •Überapostel" anzutreten hat, 
steht Behauptung gegen Behauptung, Autorität gegen Autorität. 

Wie friedlich, geordnet und begrenzt muten da die Auseinandersetzun- 
gen in unserer kirchlichen Gegenwart an. Sind wir wirklich friedfertiger 
geworden, ober haben wir Angst vor dem Streit um die Sache? Der Mut, 
für unsere Überzeugungen laut einzutreten, ist vielerorts gering gewor- 
den. Zorn und Eifer sind als unchristliche Tugenden denunziert. Ich 
weiß nicht, ob das wirklich ein Zeichen des Geistes ist5. 

Kritik, eine geistliche Notwendigkeit 

Vor einigen Monaten hat Karl Rahner hier in dieser Zeitschrift die 
Kritik an der Kirche kritisiert6. Er hat zu solcher Antikritik das Recht. 
Denn mehr als einmal hat er widersprochen und kritische Impulse ge- 
setzt. Darum also kann es hier nicht gehen. Seine Worte aber haben Auf- 
sehen erregt. Denn als Autorität von hohem Rang geht er hart mit den 
Kirchenkritikern ins Gericht. Oft gebärdeten sie sich als die •besonders 
Weisen und Heiligen": wie Leute, die •zutiefst an den Schäden und 
Mängeln in der Kirche leiden, von denen sie nicht betroffen sind", als 
seien sie selbst über jede Kritik erhaben. Menschen bestellen sich da 
•zum Richter" über Brüder und Kirche. Diese Äußerungen, zunächst im 
Rundfunk vorgetragen, sind wohl bewußt einseitig und mögen im Zu- 
sammenhang mit anderen Beiträgen ihren guten Ort gehabt haben. Ge- 
genüber dem schriftlichen Text aber ist es gut, das Gleichgewicht herzu- 
stellen, damit nicht der Zorn gegen kirchliche Mißstände einfachhin als 
schlecht und der Zorn gegen Kritiker einfachhin als gut angesehen wird. 

Die Vorwürfe sind ja pauschal gehalten. Weder Namen noch Inhalte 

5 Auffallend domestiziert gibt sich da die sogenannte charismatische Bewegung, sofern sie 
dem von H. Mühlen gezeichneten Bild entspricht: Die Erneuerung des christlichen Glau- 
bens. Charisma - Geist - Befreiung (München 1974). 
6 Die zornigen alten Männer in den Kirchen. Ein notwendiger Beitrag zur Kritik an der Kir- 
che, in: GuL 55 (1982) 336-339. 



Hermann Häring 32 

werden genannt; die Behauptungen bleiben in sich unangreifbar. Und 
vermutlich würden ihnen die besten unter den Kritikern (man könnte sie 
ja auch Propheten nennen) selbstkritisch zustimmen. Es heißt, man 
müsse als Kritiker doch wohl •soviel Buße getan und gebetet haben wie 
Jesus oder der Täufer". Die Folgerungen des Textes sind dann auch ein- 
deutig. •Solche Kritiker trifft man in der Kirche selten an." Damit aber 
sind Kritiker wie Kritisierte gleichermaßen getroffen. Wer von unseren 
Amtsträgern, unseren Antikritikern und wer von denen, die kirchlichen 
Gehorsam leisten, kann dieses Kriterium erfüllen? Die ganze Kirche 
müßte sich in tiefes Schweigen hüllen7. 

Deshalb meine ich, daß der Text - sicherlich gegen den Willen seines 
Autors - leicht mißbraucht werden kann. Denn allein den Kritikern wird 
dieser Maßstab vorgehalten. Und er läßt sich eben bequem und wirksam 
gegen jeden unbequemen Mitchristen anwenden, auch gegen Pfarrer, 
Ordensfrauen und Ordensmänner, gegen Mitarbeiterinnen und Mitar- 
beiter im pastoralen Dienst. Wer aber war ursprünglich gemeint: die re- 
aktionäre •Bruderschaft Pius X." oder die aufstrebende •Kirche von un- 
ten", gar bestimmte Literaten oder Theologen? Das geistlich Gefährli- 
che sehe ich in der unterschwelligen, wenn auch unfreiwilligen Ermun- 
terung, Kritiker zunächst einmal mit Verdacht zu belegen und die Be- 
weislast für seine Integrität ihm selbst zuzuschieben8. 

Kritik und Kritiker in der Kirche: Ich finde, daß es höchste Zeit ist, 
dieses Kapitel innerhalb unserer Kirche zu besprechen, das Gespräch 
ernsthaft zu eröffnen. Denn wir sollten nicht vergessen, daß die Ge- 
schichte Israels und die Geschichte der Kirche von steter Kritik und 
Antikritik begleitet waren, zu Recht. Gottes Wille war und ist eben nicht 
so eindeutig. Weder Moses noch Petrus blieben vom Irrtum verschont. 
Jesus erklärt seine Botschaft vornehmlich in Kritik und in deren Ab- 
wehr, in Streitgesprächen und provozierenden, kontroversen Gleichnis- 
sen; die Evangelien sind voll davon. Paulus erreicht seinen Durchbruch 
in scharfer Polemik. Warum sollte das heute, da soviel brodelt und am 
Kommen ist, eigentlich anders sein? 

Ebensowenig dürfen wir vergessen, daß die Kritik in (und an) der Kir- 
che eine neue Qualität erreicht hat, seitdem es eine öffentliche Meinung 

7 Wir reden in der Tat zuviel. Dieses Übermaß trifft aber nicht die Kirche, sondern in er- 
ster Linie Gott. Immer noch lesenswert: R. Bultmann, Welchen Sinn hat es, von Gott zu re- 
den?, in: Glauben und Verstehen /(Tübingen 1933) 26-37. 
8 Es muß jeden kirchlichen Christen bedenklich stimmen, daß in Kritik und Antikritik 
sachliches Recht und persönliche Integrität immer neu verwechselt werden. Man lese 2 
Petr 2,12-22 und den •Arzneikasten" des Epiphanius v. Salamis. Vgl. I. Opelt, Die Polemik 
in der christlichen lateinischen Literatur von Tertullian bis Augustin (Heidelberg 1980); G. 
Hasenhüttl/J. Nolte, Formen kirchlicher Ketzerbewältigung (Düsseldorf 1976). 



Den Geist nicht ersticken 33 

gibt9: ein Presse- und Medienwesen von gesamtgesellschaftlicher Bedeu- 
tung, in dem selbst derjenige zu Wort kommen kann, der nicht durch 
Stand, Beruf oder Amt dazu angehalten oder legitimiert ist. Im Ver- 
gleich mit der Geschichte Israels und der Kirche ist das ein blutjunges 
Phänomen, weder theologisch noch ekklesiologisch, noch erst recht spi- 
rituell verarbeitet. Angst, Tabuisierung und die Warnung vor Mißbrauch 
sind immer noch unsere wichtigsten, allerdings schlechten Ratgeber. 
•Zeitung als Gebet", diese Losung von J. Leppich SJ aus den fünfziger 
Jahren, hätte den Ansatz zu einer Wende bedeuten können10. 

Aber nur wenige von uns haben dies begriffen. So rächt es sich um so 
mehr, daß die Propheten seit Jahrtausenden nicht mehr unter uns weilen. 
Der prophetenlosen Zeit Israels (letztendlich katastrophal für dieses Volk) 
schloß sich bald die prophetenlose Zeit der Kirche an, auch sie nicht ohne 
Katastrophen. Selbst im Neuaufbruch der Reformation wurde unter dem 
Druck öffentlicher Erwartungen sehr bald zur Jagd geblasen. 

Gewiß, mit dem Stand der Propheten sind noch keine Probleme ge- 
löst. Die Spreu würde den Weizen vielleicht überwiegen. Und schlecht 
wäre es, würde man sich Hofpropheten halten. Wie der Hofnarr könn- 
ten sie dann allen zum Spaß die Wahrheit sagen. Aber wo es Propheten 
gab, da war wenigstens ein Fingerzeig gegeben. Gegen alle Konvention 
und zum Ärger von vielen, vielleicht auch mißverständlich und überzo- 
gen, konnten sie herausfordern, Klischees entlarven, Mißstände aufdek- 
ken, sprechen ohne Ansehen der Person. Sie konnten Gottes Wort als 
Widerspruch gegen Gottes Volk zur Sprache bringen. Man hatte für 
diese seltsamen Leute und Unruhestifter wenigstens eine theologische 
Kategorie (wie man sie für die Heiligen, die Aszeten, die Kirchenführer 
noch hat). 

Jesus selbst wurde zu Beginn als der eschatologische Prophet begrif- 
fen11. Es war deshalb nicht nur Zeichen der Stärke, wenn man bald 
glaubte, ohne Propheten und das freie Spiel der Gaben auskommen zu 

9 M. Seckler nennt die öffentliche Meinung die •vierte Großmacht, die sich seit der Aufklä- 
rung konstituiert hatte". Sie tritt zu imperium, sacerdotium und Studium hinzu (Modelle 
des Verhältnisses von kirchlichem Lehramt und theologischer Wissenschaft. Geschichtliche 
Aspekte und Lösungselemente, in: M. Seckler (Hg.), Lehramt und Theologie (Düsseldorf 
1981) 83-130; 115). Gerade wegen dieses fundamental neuen Problems hätte J. Döllinger 
in diesem Zusammenhang eine differenziertere Behandlung verdient. 
10 Der Name •Publik" steht in der katholischen Kirche der BRD für eine mißlungene, von 
der Hierarchie nicht wahrgenommene Chance. •Publik-Forum" dagegen steht von seinem 
Ursprung her für ein Programm, das für die Zukunft unserer Kirche lebensnotwendig ist. 
11 Zur Diskussion und deren Verarbeitung vgl. E. Schillebeeckx, Jesus. Die Geschichte von 
einem Lebenden (Freiburg 1975) 389^t57. Von dem hier besprochenen Thema her könnte 
auch ein Licht fallen auf den Widerstand, auf den diese Interpretation bei deutschen ka- 
tholischen Dogmatikern stößt. 



Hermann Häring 34 

können. An die globalen Erklärungen der Historiker im Zusammenhang 
mit der gnostischen Gefahr sind Rückfragen zu stellen. Warum hätten 
nicht gerade Propheten die Geister scheiden können12? Denn was an 
prophetischen, kritischen, utopisch hoffenden Elementen dann Jahrhun- 
dert um Jahrhundert an den Rand gedrängt und oft verketzert wurde13, 
was an innerkirchlicher Kritik man immer effektiver verbot, diskrimi- 
nierte, mit Zensuren geahndet hat, was man später dann - bis hin zu den 
schlimmen Zeiten des Antimodernismus - lehramtlich mit Sanktionen 
belegte14, das alles deutet auf ein Defizit des Freimuts, des Gesprächs, 
einer Spiritualität der radikalen Brüderlichkeit. Kritik und Prophetie ha- 
ben wir domestiziert, aber nicht aufgearbeitet. 

Kritik und Prophetie, oft sogar Prophetie durch Kritik: Beim ersten Zu- 
griff sind die beiden auf keinen Fall zu trennen. Denn manches Wort, 
das die einen tröstet, kritisiert die anderen. Und manches Wort, das die 
einen zur Umkehr aufruft, ist für die anderen eine letzte Stütze der 
Glaubwürdigkeit und Solidarität. Es läßt sie in ihrer Enttäuschung an 
der Kirche nicht allein. So lebensgefährlich es deshalb für die Kirche 
wäre, daß einer sich von Amts wegen Prophet nennt und meint, sich so 
den Argumenten entziehen zu können, so tödlich ist es faktisch für sie, 
wenn Kritik überhaupt keinen anerkannten Raum mehr hat, als seien 
nur Eigensinnige, Ungehorsame, Gesprächsunfähige oder oberflächli- 
che Schwätzer am Werk. 

Natürlich werden auch die Eigensinnigen und Gesprächsunfähigen 
unter uns bleiben. Jeder, der kritisiert, bleibt hoffentlich zugänglich für 
eine sachbezogene Antikritik. Er hat hoffentlich einen Kreis von Chri- 
sten, die ihn kritisch begleiten. Wer aber die Geschichte der Kirche, der 
Orden und Reformbewegungen - einschließlich der Geschichte der Re- 
formation - kennt, der weiß: Die Scheidelinie zwischen Gut und Böse 
kann nicht einlinig mit der Elle des Gehorsams und einer amtsbezoge- 
nen Kirchlichkeit gezogen werden. Denn die Kirche, durch und durch 
sichtbar, erschöpft sich (gut augustinisch) nicht in dieser Sichtbarkeit. 
Daß es mit Franziskus etwa gut ging und gegenüber den Waldensern zur 
Trennung kam15, mit Luther zum Zerwürfnis und mit Ignatius von 
Loyola (falls man sie vergleichen kann) zum Einverständnis, daß man 

12 Einen Überblick und Literaturangaben bietet H. Küng, Die Kirche (Freiburg 1967) 
467-469. Wichtig ist immer noch: H. v. Campenhausen, Kirchliches Amt und geistliche Voll- 
macht in den ersten drei Jahrhunderten (Tübingen 21963), v.a. 195-233; s. ferner: K. Ru- 
dolph (Hg.), Gnosis und Gnostizismus (Darmstadt 1975). 
13 J. Knox, Christliches Schwärmertum (Köln 1975). 
14 Vgl. das Themenheft •Recht auf Widerspruch in der Kirche": Conc 18 (1982) 533-610; 
bes.: G. Daly, Dissens in der Theologie. Die Modernismuskrise, a.a.O., 569-573. 
15 G. Denzler, Eine geschlossene Schlachtreihe?, in: Publik-Forum, 4. 2. 1983, 16-18. 



Den Geist nicht ersticken 35 

J. Wittig exkommunizierte und Teilhard de Chardin (den schmählich 
Verbannten) nicht, das hatte nicht nur mit Gehorsamswille und wahrem 
Glauben, das hatte auch mit vielen anderen Faktoren zu tun16. Sie waren 
sozialer, ökonomischer, politischer, geographischer Art, oft auch von 
persönlichen Beziehungen oder Entfremdungen abhängig. Ein gerüttelt 
Maß von günstigen oder mißlichen Konstellationen also spielt mit. In 
Gottes Vorsehung sind deshalb viele Wege gegeben, über die uns kein 
Urteil zusteht. Man lese nur Römer 9-11, jene Auseinandersetzung mit 
Israels Heil und Erwählung. Dort wird deutlich, daß Gottes Wege unbe- 
greiflich sind (11,33), auch für die Verwalter unserer Kirchen17. Die Re- 
geln zur Unterscheidung der Geister ließen sich eben nie objektivieren. 
Sie werden erst in der Krise wirksam. Wir brauchen deshalb die Kritik. 

Kritik, eine •heilige Pflicht" 

Nun bleibt Karl Rahner nicht bei der Forderung nach Gebet und Buße 
stehen, sondern nennt einige Sachkriterien angemessener Kritik: Sie 
muß fachkundig sein und gesprächsfähig bleiben. Person und Sache 
muß sie unterscheiden. Der Kritiker muß sich seiner Kritik selber unter- 
stellen. Er muß zudem realistisch bleiben, das also im Auge behalten, 
was •wirklich gebessert werden kann" und was •zur unabwälzbaren 
Last einer Gesellschaft von Menschen gehört". 

Was aber ist verbesserungsfähig, was unabwälzbare Last? Wie haben 
wir uns als Christen auf die Wirklichkeit zu beziehen? Ich sehe darin ein 
ungelöstes und wohl unlösbares Problem, unter dem mancher Kritiker 
am meisten leidet. Jede christliche Kritik muß doch die Utopie einer ge- 
rechten Gesellschaft, einer Kirche von Brüdern und Schwestern, der 
überwundenen Sünde, von Gottes Reich, als Maßstab anlegen, sonst re- 
det sie willkürlich und ohne christliche Autorität. Daß wir in einer Ge- 
meinschaft von •sündigen Menschen" leben, das mag realistisch stim- 
men. Solcher Realismus führt aber unmittelbar zur Resignation - oder 

16 Gegen Teilhard de Chardin sind die römischen Behörden mehrere Male eingeschritten 
(s. H. Küng, Existiert Gott?, München 1978, 505 f). J- Wittig (1878-1949), seit 1915 Profes- 
sor für Kirchengeschichte, wurde - nach der Indizierung seiner Schriften 1925 -1926 ex- 
kommuniziert. Er sah sich zu keinem globalen Widerruf bereit, nachdem man nicht bereit 
war, die •Irrtümer" seiner Schriften genau zu bezeichnen. 1946, gut drei Jahre vor seinem 
Tod, wurde die Exkommunikation zurückgenommen. Da J. Wittig u.a. eine Reform der 
Beichtpraxis forderte, trat er vor einigen Jahren wieder ins Bewußtsein vor allem jüngerer 
Priester (s. J. Köhler, Joseph Wittig-Briefe, in: Archiv für schlesische Kirchengeschichte 37', 
S. 65-105). 
17 Auf die Problematik der Wahrheitsverwaltung macht aufmerksam: P. Eicher, Die verwal- 
tete Offenbarung. Zum Verhältnis von Amtskirche und Erfahrung, in: Conc 14 (1978) 
141-148. 



Hermann Häring 36 

zum Fanatismus. Beides jedoch will eine gute Kritik vermeiden. Sie hält 
den Widerspruch zur Sünde wach, auch und gerade in der Kirche. 

Kritik muß gerechtfertigt sein, man muß sie begründen. Ob sie aber 
rundum gerecht sein kann, das bleibt immer eine offene Frage; wie an- 
ders bliebe das letzte Gericht Gott vorbehalten (Rom 12,19). Nur der 
wird urteilen, der auch die Tränen abwischt (Apk 21,4). Aber weil Kritik 
auch immer schon mit diesem Urteil zu tun hat (man nehme sie so ernst, 
wie sie ist!), mag man zwar Distanz und Gelassenheit fordern, und das 
Streben nach einer •fröhlichen Stimmung" bleibe unbenommen. Christ- 
lich legitim und überzeugend aber wird diese Kritik erst dann, wenn sie 
persönlicher Betroffenheit entspringt. Und das heißt deshalb auch: wenn 
in ihr zugleich die Hilflosigkeit, das Ausgeliefertsein, die Enttäuschung 
und Empörung des Kritikers mitschwingt. Er muß, meine ich, in aller 
Ehrlichkeit doch auch zu erkennen und zu spüren geben, daß er gerade 
nicht über dem Streit steht, nicht in intellektueller oder charakterlicher 
(letztlich unkirchlich elitärer) Souveränität •über" Probleme spricht, ge- 
schweige denn über ihnen steht. Nein, er äußere •Probleme" (von 
griech. pro-ballein, d.i. vor-werfen) als •Vor-würfe", er nenne die Dinge 
beim Namen, er zeige auch durchaus seinen Ärger. Er mache aus seinem 
Herzen keine Mördergrube und versuche auch nicht im selben Atemzug, 
den Ernst seiner Kritik durch das zu relativieren, was man falsche Be- 
scheidenheit nennt. Ich habe den Eindruck, daß wir Katholiken uns mit 
dieser Offenheit und Ungebrochenheit besonders schwer tun. Kritik 
steckt gern zwischen den Zeilen, oft nur für den Fachmann erkennbar. 
Neuralgische Punkte sind tabuisiert, werden nur unter Freunden bespro- 
chen. Daß er zornig ist, wagt kaum einer nach außen zu zeigen18. In der 
Tat, sensible Kritiker wissen, welche Blößen sie sich geben. Sie sind auf 
unsere Fairneß angewiesen. 

Es kann natürlich sein, daß ein Kritiker von Format seine Betroffen- 
heit in denkerische, sprachliche, spirituelle Energie umsetzt. Er drückt 
sich dann gekonnter und geschützter aus. Den kritischen Punkt wird er 
differenziert und treffsicher zur Sprache bringen, vor Mißverständnissen 
schützen, mit Argumenten stützen und nach allen Seiten hin stark ma- 
chen. Viele kann er überzeugen, sobald er seine positive Gegen-Vision, 
die Gruppe, für die er spricht, das konstruktive Ziel seiner Kritik zur 
Darstellung bringt. Stilmittel stehen ihm zur Verfügung. Und warum 
sollte dabei nicht auch ein (fröhliches) Kabarett über Hierarchie, Ver- 

18 Ähnliche Phänomene lassen sich im politischen Leben beobachten, wo der offene Aus- 
trag der Meinungen, gar von Emotionen getragen, ebenfalls als Zeichen der mangelnden 
Einheit und Schwäche gilt. 



Den Geist nicht ersticken 37 

waltungsapparate und Gemeinde (im Durchschnitt wie in Extremen) zu- 
stande kommen. Solche Kritik ist oft auch indirekt und leise. Wir sollten 
deshalb bewußt Ausschau danach halten, was etwa in der Literatur an 
Kritik geäußert ist19. Die Kritik des Theologen hingegen muß wissen- 
schaftlich verantwortet, aber auch laut und eindeutig sein; das ist der 
Preis dieses Berufes, in dem sich das Gewissen der Kirche eine wichtige 
Instanz geschaffen hat. Wir sollten deshalb froh sein um lästige Stim- 
men und ihrer unterschwelligen und offenen Diskriminierung mit aller 
Macht ein Ende setzen. 

Auf keinen Fall können wir auf vielfältige Formen der Kritik verzich- 
ten. Denn es könnte zu spät sein. Schon Luther sagte, er habe nur der 
Katze die Schelle umgehängt. Ähnliches geschieht auch heute. Alle Kri- 
tik, die ein Echo auslöst, lebt offensichtlich aus einem verbreiteten Un- 
behagen, das zunächst emotional wahrgenommen wird und gerade in 
seiner unbesprochenen Anonymität destruktiv wirken kann. Bevor wir 
uns von der Angst leiten lassen, Kritik könne den Glauben und das Ver- 
trauen der •einfachen" Menschen erschüttern - ein leider oft zu hören- 
des Argument20 -, sollten wir uns die Gegenfrage stellen: Wie viele Men- 
schen haben eigentlich ihren Glauben und ihre Kirchlichkeit verloren, 
weil ihnen niemand geholfen hat, ihre kritischen Fragen zu artikulieren? 

Nicht nur Jesus (Mk 8,32), und nicht nur die Apostel (Apg 4,13; 2 
Kor 3,12) hatten das Vorrecht, in Freimut zu reden. Freimut, das bibli- 
sche •parrhesia", ist eine eschatologische Gabe aller Christen (Hebr 3,6; 
4,16; 1 Joh 2,28), auch wenn man es dann gerne mit •Zuversicht" über- 
setzt. Es geht in jedem Fall um die Offenheit von Sprechen und Denken, 
um die Offenheit des eigenen Herzens und das Recht zur unverstellten 
Meinung, auch wenn erst am Ende der Zeitpunkt eintritt, an dem es 
wirklich nichts mehr zu kritisieren gibt. Aber wer wollte leugnen, daß bis 
dahin für uns noch ein langer Weg zu gehen ist? Kritik hat vor allem an- 
deren eine humanisierende Funktion. Sie nimmt dem Unbehagen seinen 
tödlichen Charakter, räumt Schutt und Treibsand weg, hilft die sicheren 
Fundamente zu suchen, ermöglicht Brückenbau. Kritik ist deshalb für 
alle Christen eine gegenseitige, •heilige Pflicht", wie Karl Rahner sagt. 
Sie ist Lebenselixier für das innerkirchliche Gespräch. Ob sie letztend- 
lich im Namen Gottes gilt (und so zur Prophetie wird), das mag der Un- 
terscheidung der Geister und dem Urteil Gottes anheimgestellt sein. 

19 Vgl. im Blick auf das Papstamt K..-J. Kuschel, Stellvertreter Christi? Der Papst in der zeit- 
genössischen Literatur (Zürich/Gütersloh 1980). 
20 Die Verwirrung der Gläubigen (•damnum proximum pro fidelibus") gibt auch gegen- 
wärtig noch der Glaubenskongregation das Recht, sich über ihre eigene Verfahrensord- 
nung hinwegzusetzen: AAS 63 (1971) 234; vgl. Herder-Korr. 25 (1971) 143f. 



Hermann Häring 38 

Kirchliche und unkirchliche Kritik 

Kritik also ist vor allem ein innerkirchliches, ein selbstkritisches Ge- 
schäft. Und Karl Rahner führt deshalb eine wichtige Unterscheidung 
ein. Auf der einen Seite sieht er die •Kritik eines Christen, der wirklich 
in einer letzten Glaubensentscheidung ein kirchlicher Christ ist". Dage- 
gen stellt er die Kritik •eines Menschen, der außerhalb der Kirche 
steht". Mit kritischen Qualifikationen wird nicht gespart. Sein Verhält- 
nis ist •glaubensmäßig gebrochen", •bürgerlich konventionell"; es geht 
oft um solche, die •standesamtlich Katholiken" sind. Wenn sie kritisie- 
ren, dann spüre man eben die letzte Liebe zur Kirche nicht. 

Auch diese Kennzeichnung scheint mir ebenso plausibel wie gefähr- 
lich zu sein. Hinsichtlich der kritisierten Sachverhalte ist mit ihr eigent- 
lich nichts gewonnen. Denn diese Art von Standesamtkatholiken (im- 
merhin, ihre Kirchensteuern erhebt man ungeschmälert) haben wie die 
anderen Recht auf Gehör. Ist der Inhalt ihrer Kritik banal und ober- 
flächlich, werden wir darauf zu antworten wissen. Gegen das goldene 
Telefon des Papstes und den Reichtum des Vatikan sind in tausend Bro- 
schüren Argumente vorformuliert. Rührt solche Kritik aber an die 
Glaubwürdigkeit der Kirche, dann werden wir wohl zuhören müssen. 
Betriebsblindheit kann niemand ausschließen. Verliebtheit in Macht, 
Armut an Ideen und ökonomische Saturiertheit, wuchernde Administra- 
tionen und das Unvermögen zur Einheit, diese Vorwürfe können wir uns 
nicht oft genug sagen lassen, und sei es vom Teufel persönlich. 

Viele fühlen sich bei uns ja nicht ernstgenommen, als Taufscheinchri- 
sten verdächtigt, in der Abhängigkeit dessen gehalten, der nur zu hören 
hat. Und so produzieren wir in ihnen, was wir ihnen dann vorwerfen: 
Entfremdung von der Kirche. Und die Kirchenleitungen haben bislang 
noch nicht die Frage beantwortet, mit wieviel Enttäuschten sie die rela- 
tive Ruhe des innerkirchlichen Betriebs erkauft haben. Die innere Emi- 
gration und das, was man schon lange die nur •partielle Identifika- 
tion"21 mit der Kirche nennt, ist eben nicht nur ein pastorales Problem 
und hat nicht nur geistesgeschichtliche Gründe22. Sie stellt die Frage 
nach dem Ort, nach der Christlichkeit und der Glaubwürdigkeit unserer 
Kirche. Das ist das komplementäre Problem. 

Von daher ist Kirchenkritik •von außen" einem Verhalten vorzuzie- 

21 Dieser Begriff wird m.W. von K. Rahner in die Diskussion eingeführt: Schisma in der 
katholischen Kirche?, in: Schriften zur Theologie AY (Zürich 1970) 432-452; s. ferner P. 
Meinhold (Hg.), Das Problem der Kirchengliedschaft heute (Darmstadt 1979); darin u. a. Y. 
Congar, Veränderungen des Begriffs •Zugehörigkeit zur Kirche", a.a.O., 279-291. 
22 T. Rendtorff, Theorie des Christentums. Historisch-theologische Studien zu seiner neuzeit- 
lichen Verfassung (Gütersloh 1972). 



Den Geist nicht ersticken 39 

hen, das sich mit uns überhaupt nicht mehr beschäftigt. Und von daher 
wird verständlich, warum diese Kritik oft so bitter und verbittert klingt. 
Wer ein Ohr hat für die Genealogie solcher Entfremdungen, die sich oft 
über Jahrzehnte hinziehen, der versteht auch, warum sich Kritik von in- 
nen und von außen so oft zum Verwechseln ähnlich sind. Das Verhältnis 
von Ursache und Wirkung wäre deshalb zu klären: Fällt die Kritik so 
bitter aus, weil die Kritiker der Kirche entfremdet sind, oder artikulieren 
diese Menschen nun ohne Scheu und einen Rest an Verbindlichkeit die 
Gründe, die sie der Kirche entfremdet haben? Im Spiel der Kriterien 
nach legitimer und illegitimer Kritik darf so die Frage nach der verletz- 
ten Liebe nicht vergessen werden. Denn unsere Mutter Kirche birgt 
nicht nur in ihrem Schoß. Sie hat auch ausgestoßen und erstickt. Und 
diese Kirche, die zu glauben wir uns bemühen, hat eben die Identität 
von Christusglaube und kirchlichem Glauben, von Christentum und Hu- 
manität für mehr als einen Mitchristen erschwert, wenn nicht subjektiv 
unmöglich gemacht. Man rede nur mit Menschen, die in Mischehen le- 
ben, mit Intellektuellen, denen das Wort entzogen wurde, mit Homophi- 
len, die kein Verständnis fanden, mit •Grünen", denen man ihre Christ- 
lichkeit abspricht, mit Frauen, die sich in dieser Vergesellschaftung von 
Männern nicht mehr zurechtfinden. 

Christus ist nicht nur dort, wo sein Wort verkündet wird (Mt 18,20). 
Er ist auch bei jedem Armen, Hungernden und Dürstenden (Mt 
25,31-46). Jürgen Moltmann hat vor Jahren auf die ekklesiologische Be- 
deutung dieser Stelle aufmerksam gemacht. Kirche ist nicht nur unter 
der Kanzel und um den Altar (Lk 10,16). Dieser Maßstab macht ihre 
Grenzen deutlich. Sie ist dort, wo die Enttäuschten sind. Denn dort ist 
ihr Maß23, und das macht alle Grenzen auch wieder irrelevant. Solange 
wir uns die Kritik der Enttäuschten nicht zu eigen machen, die kriti- 
schen und mündigen Geister gerne ziehen lassen, solange wird das Pro- 
blem innerkirchlicher Kritik sowie der Kritik von außen ein virulentes 
Thema bleiben. Ich meine, daß beide nicht unabhängig voneinander zu 
haben und zu beurteilen sind. Karl Rahner hat Recht mit dem Hinweis, 
Kritik müsse •von der gemeinsamen Lebensmitte der Kirche" herkom- 
men. Diese Lebensmitte ist aber umschrieben als Glaube an Gottes ret- 
tende Macht und als Nachfolge Jesu. Kirche ist eben weder aus sich 
noch für sich, sondern Provisorium zwischen den Zeiten, zwischen allen 
Stühlen. Die Liebe, die in der Tat zur Gabe der Weisheit kommen muß 
(1 Kor 13,2), heißt Solidarität mit den Verlorenen. Eine Kritik, die sich 

23 J. Moltmann, Kirche in der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur messianischen Ekklesiologie 
(München 1975) 145-149. 



Hermann Häring 40 

um den Menschen kümmert, kann nicht unkirchlich sein. Wir müssen 
sehen lernen, wie selbstbezogen und monopolitisch wir uns oft geben, 
Institutionen wie Kerngemeinden. Wir müssen ganz einfach verstehen 
lernen, daß daran manch einer verzweifeln möchte. 

Kritik an den Repräsentanten 

•Kritik an der Kirche", das Schlagwort wird meist global verwendet, 
verhandelt in Bejahung und Antikritik. Was aber ist mit ihm gemeint? 
An einer Stelle spricht Karl Rahner von •den kritisierten Kirchenmän- 
nern". Gemeint sind wohl jene, die in leitender Stellung diese Kirche re- 
präsentieren und über sie entscheiden, zu denen Frauen prinzipiell nicht 
gehören dürfen. Der Eindruck bestätigt sich bei der Lektüre des ein- 
drucksvollen Artikels von Franz-Josef Steinmetz, der in dieser Zeitschrift 
veröffentlicht wurde24. Kritik an der Kirche, das bedeutet offensichtlich: 
Kritik an der Hierarchie, Kritik an Papst und Bischöfen, am Klerus 
überhaupt. Die Formel aber wird mir immer fraglicher. •Kirche" ist in 
dieser Formel schon lange zum •blinden, undeutlichen Wort" (Luther) 
geworden. In unserem Zusammenhang verschleiert es mehr als es er- 
hellt. •Der undifferenzierte Sprachgebrauch von Kirche für die unter- 
schiedlichsten Phänomene, Wirklichkeitsebenen und Handlungsvoll- 
züge verhindert eine angemessene Wahrnehmung und Reflexion dessen, 
was heute Kirche ist bzw. in unterschiedlichen Sinnzusammenhängen 
bedeutet, und wie kirchliches Handeln wirkt."25 Deshalb tut eine Gewis- 
senserforschung not. •Kritik an der Kirche": so global und allgemein 
wird beim genauen Hinhören eben nicht kritisiert. 

Konkret kann es um vieles gehen: um das Finanzgebaren kirchlicher 
Institutionen oder um die Äußerungen eines Bischofs, um die Reise- 
freude des Papstes oder den Beschluß eines Pfarrgemeinderates. Man 
wird in kritischer Absicht Zusammenhänge suchen, stößt dann auf die 
gesellschaftliche Rolle und auf die Einflußnahmen von Bischofskonfe- 
renz und Zentralkomitee, auf diplomatische Aktivitäten von Nuntien, 
auf eine mißliche Konkordatspolitik des Vatikan und die Geheimhal- 
tungspraktiken seiner Ämter. Die Möglichkeiten der Kritik sind eben so 
vielfältig, wie die Lebensäußerungen eines so mächtigen und vielschich- 
tigen gesellschaftlichen Subsystems eben sind26. Wichtig wäre es für uns, 

24 F.-J. Steinmetz, •Bewahret die Einheit des Geistes" (Eph 4,3). Einepaulinische Gewissens- 
erforschung zum Thema Kritik an der Kirche, in: GuL 54 (1981) 201-212. 
25 F.-X. Kaufmann, Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur gesellschaftlichen Verfassung 
des Christentums (Freiburg 1979) 13. 
26 Hilfen für eine nüchterne und unverkrampfte Bewältigung des Themas bietet im Augen- 



Den Geist nicht ersticken 41 

differenziert und differenzierend zu hören, bevor wir die Haltung des 
Kritikers zur •Kirche" ermitteln. 

Natürlich wird die Lage schwieriger, wenn es um das Selbstverständ- 
nis und die christlichen Totalansprüche der Kirche selber geht: so etwa 
- um die Hierarchie mit ihrem Anspruch, die Kirche rundum zu reprä- 
sentieren, obwohl sie sich ausschließlich durch Kooptation, also durch 
Selbstwahl, erneuert. Dadurch wird die Frage nach der •glaubwürdigen 
Repräsentation" permanent provoziert27; 
- um den immer noch geltenden Anspruch, daß das Heil (wie auch im- 
mer) kirchlich vermittelt sei, obwohl auch NichtChristen ins Heil kom- 
men können. Auch neueste Lösungsversuche machen noch einen kom- 
plizierten Eindruck und sind an Nicht-Theologen nur schwer zu vermit- 
teln28; 
- um den Skandal der Trennung der Kirchen, den zu beenden man sich 
immer noch nicht in der Lage sieht29; 
- um die Legitimation des Papsttums als des Garanten der Einheit, ob- 
wohl es doch faktisch diese Einheit behindert30; 
- um das Unvermögen, in unserer Kirche eine Kommunikation von un- 
ten nach oben wachsen zu lassen, obwohl unsere Bischöfe beanspru- 
chen, im Namen von uns allen zu sprechen. 

Doch auch hier haben uns beständige kritische Fragen - von außen 
wie innen, ruppig oder elegant gestellt - weitergebracht und bringen uns 
weiter. Denn das Erstaunliche ist geschehen und geschieht immer neu, 
daß mehr Selbstkritik, so schwer sie auch fiel, mit mehr Glaubwürdig- 
keit belohnt wurde31. 

blick vor allem die Kirchensoziologie. Vgl. das genannte Buch von F.-X. Kaufmann, fer- 
ner: K. Gabriel u. F.-X. Kaufmann (Hgg.), Zur Soziologie des Katholizismus (Mainz 1980). 
27 Immer noch aktuell ist deshalb die Monographie von H. Küng, Strukturen der Kirche 
(Freiburg 21962). 
28 W. Kern, Außerhalb der Kirche kein Heil?(Freiburg 1979). 
29 Zur theoretischen Aufarbeitung des Problems: P. Lengsfeld (Hg.), Ökumenische Theolo- 
gie. Ein Arbeitsbuch (Stuttgart 1980). 
30 Paul VI. sagte am 10. 6. 1969 in Genf vor Repräsentanten des Ökumenischen Rats der 
Kirchen: •Nous voici done parmi vous. Notre nom est Pierre... En ce qui Nous concerne, 
Nous sommes convaineu que le Seigneur Nous a donne, sans aueun merite de Notre part, 
un ministere de communion." Namens dieses Einheitsauftrags aber erklärt er, daß die Zeit 
für einen Beitritt zum Ökumenischen Rat der Kirchen noch nicht reif sei (AAS 61 [1969] 
503-506; 503; vgl. Herderkorr. 23 [1969] 301-303). Es bedarf keiner tiefschürfenden Refle- 
xion, um den Selbstwiderspruch dieser Situation zu erkennen. Ein schönes Beispiel für die 
Unfähigkeit katholischer Dogmatiker, Selbstkritik in ökumenischer Perspektive nachzu- 
vollziehen, ist die Auseinandersetzung von K. Neufeld mit H. Küngs Kirchenverständnis: 
Papsttum und/oder Glaubensgemeinschaft. Beobachtungen an H. Küng: • Christ sein ", in: A. 
Brandenburg, H. J. Urban (Hgg.) Petrus und Papst. Evangelium. Einheit der Kirche. 
Papstdienst (Münster 1977) 153-169. 
31 Man sollte sich die Sache der Selbstkritik nicht durch deren Mißbrauch in totalitären Sy- 



Hermann Häring 42 

Vergiftet aber und in ihr Gegenteil verkehrt wird solche Kritik erst 
dann, wenn sie global als Kritik an der Kirche überhaupt verstanden 
und so denunziert, wenn der Glaube und die Solidarität des Kritikers 
mit seiner Kirche in Zweifel gezogen werden. Dem detektorischen Ver- 
mögen aller Kritik und aller (differenzierenden) Antikritik erweisen wir 
so einen schlechten Dienst. Faktische Fragen bleiben in der begriffslo- 
sen Alternative von Ja und Nein. Es fallen aus die Fragen nach Glaub- 
würdigkeit, Funktionsfähigkeit und legitimer Selbstinterpretation. 

Kritik an der Kirche: Werden tatsächlich die Kirchenleitungen und de- 
ren Organisationen kritisiert? Ja, vor allem sie. Und keine Seite zieht das 
in Zweifel. Die traditionelle Stärke der katholischen Kirche (wie unserer 
Großkirchen überhaupt) wirkt sich da als überraschender Nachteil aus. 
Man hat nicht nur uns, sondern auch die auswärtigen Kritiker der Kir- 
che dazu erzogen, die Kirche primär mit ihren Leitungen und Verwal- 
tungen zu identifizieren. Der Papst läßt sich erneut vicarius Christi (Stell- 
vertreter Christi) nennen; die Bischöfe bestehen mit erneutem Nach- 
druck auf ihrer Autorität32. Impulse •von unten" werden in der BRD 
nach Möglichkeit zurückgedrängt. •Kritik an der Kirche", der Inhalt 
dieses Schlagworts spiegelt so nur das einseitige Übergewicht einer ob- 
rigkeitlichen Struktur33. 

Zur Identifikation von Kirche und Kirchenleitung gesellt sich die tra- 
ditionelle Identifikation von Amt und Person. Dies soll in diesem Zu- 
sammenhang nicht kritisiert werden; es sei hier nur festgestellt. Der 
Priester tut die Sache Christi, der Bischof wirkt kraft sakramentaler Voll- 

stemen aus der Hand nehmen lassen. Schwer verständlich ist die diesbezügliche Kritik von 
R. Slenczka an E. Schillebeeckx' Satz (im Rahmen eines •Credo"): •Aber die Finsternis 
hat ihn nicht begriffen. Wir haben ihn ans Kreuz geschlagen..." {Christus und die Christen, 
Freiburg 1977, 830). Slenczka weckt den Anschein, als gehe durch diese •Selbstkritik" das 
Bekenntnis zur erlösenden Kraft des Todes Jesu verloren {Christusbekenntnis und Christo- 
logie. Zum Lehrstreit um Edward Schillebeeckx und Hans Küng, in: KuD 27 [1981] 
131-147; 147). 
32 Das Gefährliche dieses atmosphärischen Umschwungs, der im öffentlichen Leben seine 
Parallelen hat, liegt nicht im wachsenden Gehör, das bischöfliche Autorität finden mag, 
sondern in der Tatsache, daß bischöfliche Entscheidungen mit Hilfe sekundärer Macht- 
mittel durchgesetzt werden: Amtsenthebung, Entzug finanzieller Unterstützungen, Aber- 
kennung der missio canonica (mit den bekannten, durch Konkordat erzwingbaren Fol- 
gen). Der spirituelle Schaden solchen Vorgehens sollte nicht unterschätzt werden. 
33 Diese Vermutung ließe sich anhand der Diskussion um die Enzyklika Humanae vitaebe- 
legen. F.-X. Kaufmann vermutet, •daß diese Enzyklika ein wesentlicher Auslöser für den 
Zusammenbruch der individuellen Beichtpastoral in der Bundesrepublik seit Ende der 
sechziger Jahre gewesen ist" (a.a.O., 28). Der Schaden ist unabsehbar. Denn es ist nicht ge- 
lungen, statt dessen an anderem Ort eine adäquate Bußpraxis zum Leben zu erwecken. 
Dies hinwiederum dürfte mit den mißlichen Auseinandersetzungen um den sakramentalen 
Charakter von Bußgottesdiensten zusammenhängen. Andere Faktoren seien dadurch nicht 
verniedlicht. 



Den Geist nicht ersticken 43 

macht, der Papst tritt persönlich an Christi Statt34. Seine persönliche 
Verehrung wurde zu einem Kennzeichen des Katholizismus seit dem 19. 
Jahrhundert35. Institutionen, Denkfiguren und Mechanismen, die be- 
stimmte EntScheidungsprozesse entpersönlichen oder auf Kollegialorga- 
ne übertragen, überhaupt eine entschiedene Dezentralisierung, haben 
sich bislang nicht durchsetzen können36. Vor diesem Hintergrund wird 
es auch einer wohlwollenden Kritik zunehmend schwieriger, Person und 
Sache zu unterscheiden. Die Beteuerung, man meine die Sache und 
nicht die Person, wird oft nicht mehr akzeptiert und ist psychologisch 
kaum mehr nachzuvollziehen. Das aber macht die Versachlichung von 
Gesprächen außerordentlich schwer37. 

Solange sich unsere Kirchenleitungen aber als Identifikationsfiguren 
der Kirche annehmen lassen, locken sie auch die Speere der Kritik auf 
sich. Und solange dieser Winkelried-Effekt andauert, werden eben viele 
ihre Kritik nur im vertrauten Kreise äußern, derweil die Anerkennung 
öffentlich geschieht. Denn Winkelried, so weiß man, fiel damals in offe- 
ner Schlacht. Dieses Schweigen aber schafft neue Erwartungshaltungen, 
setzt Kritiker schon durch Konvention ins Unrecht. Im Vertrauen auf 
den Geist müssen wir diese Spirale durchbrechen, den Mut zur Öffent- 
lichkeit finden und uns dagegen wehren, daß die Diskriminierung einer 
Person gegen die Notwendigkeit der Kritik ausgespielt wird. Nur so 
können wir die Voraussetzung schaffen, neu miteinander umzugehen. 

Die Theologen haben kraft ihres wissenschaftlichen Rüstzeugs wohl 
als erste die Pflicht, damit zu beginnen. Solche Kritik muß nicht per se 
öffentlich sein, darf aber auch nicht verheimlicht werden. Wer offen 
(und nicht stets verklausuliert) zu reden gelernt hat, wird das rechte 

34 Diese Identifikation wird neuerdings wieder von G. Greshake betont: Priestersein. Zur 
Theologie und Spiritualität des priesterlichen Amtes (Freiburg 1982). Die Identifikation wird 
von ihm so weit getrieben, daß er eingangs schon das Pauluswort 1 Kor 4,13 auf den Prie- 
ster des gegenwärtigen Mitteleuropa bezieht: •Letzter Dreck sind wir in der Öffentlich- 
keit; von allen an den Rand gedrängt." (14) Man muß kein Paulusspezialist sein, um sol- 
cher Selbstanalyse im Namen derer, die wirklich an den Rand gedrängt sind, zu widerspre- 
chen. 
35 H. Geller, Sozialstrukturelle Voraussetzungen für die Durchsetzung der Sozialform •Ka- 
tholizismus" in Deutschland in der 1. Hälfte des 19. Jahrhunderts, in: Gabriel-Kaufmann, 
a.a.O., 66-88; H. J. Pottmeyer, Unfehlbarkeit und Souveränität. Die päpstliche Unfehlbarkeit 
im System der ultramontanen Ekklesiologie des 19. Jahrhunderts (Mainz 1975). 
36 H. Häring, Recht und Grenzen des Widerspruchs, in: Conc 18 (1982) 600-610; bes. 
606-609; R. Egenter, Miteinander umgehen. Pluralismus in der Kirche - Auftrag und 
Chance (München 1978). 
37 Ein Beispiel sind die öffentlichen Diskussionen um den Besuch des Papstes vom 15.-19. 
November 1980 in der BRD. Kritik am Besuch wurde schon im Vorfeld (von Kirchenlei- 
tung, Kirchenvolk und Presse) als Kritik am Papst aufgefaßt (vgl. auch diese unbefragte 
Perspektive in der Zusammenfassung der Herderkorrespondenz 35 [1981] 4-6). 



Hermann Häring 44 

Maß finden. Wir brauchen endlich eine Spiritualität des kritischen Ge- 
sprächs, des sachlichen Streits um die wahre Nachfolge und die rechte 
Verkündigung. Alle Angehörigen der Kirche(n), alle Christen, alle Inter- 
essierten sollten Recht und Möglichkeit bekommen, gehört zu werden. 
•Habe ich meine Überzeugung auch offen und sachlich geäußert?" 
Diese Gewissensfrage wäre in den Fragekatalogen unserer Tradition vor 
die nach dem kirchlichen Gehorsam zu rücken. 

Zu einer Theorie der Kirchenkritik 

Natürlich kann auch der Auftrag zur Kritik naiv verstanden und kin- 
disch, begriffslos realisiert werden. Der Kritiker ist - wie gesagt - nicht 
schlechter als sein friedlicher Weggenosse. An sich aber ist er auch nicht 
besser. Wir werden der geistlichen Erfahrung mit Kritik zudem die stän- 
dige Reflexion hinzufügen müssen. Solange wir nur Kritikpunkt um Kri- 
tikpunkt äußern, ihn auf der anderen Seite Punkt um Punkt dann abzu- 
fangen und zu widerlegen suchen, werden wir (auch bei wohlwollendem 
und differenzierendem Vorgehen) der Sachlage nicht gerecht. 

Eine Phänomenologie und Theorie der Kirchenkritik, vielleicht sogar 
ihre Theologie, wäre vorzubereiten. Eine Phänomenologie müßte heraus- 
arbeiten, wo die neuralgischen Punkte liegen, welche Vorwürfe aus wel- 
chen Gründen stereotyp wiederkehren, welche Kritik innerkirchliche 
Verhältnisse nur spiegelt und reproduziert, welche Kritik wirklich uner- 
wartete Fragen, Anregungen und Möglichkeiten zur Geltung bringt38. 

Eine Theorie der Kirchenkritik hätte die Aufgabe, diese Phänomene 
der Kritik von der Stellung und Aufgabe her zu beleuchten, die die Kir- 
chen heute in den verschiedenen Gesellschaften der Welt einnehmen 
und erfüllen. Vielleicht würde sich dabei zeigen, daß wir uns über das 
Verhältnis von Kirche und anderen gesellschaftlichen Systemen in der 
Ersten Welt noch nicht bewußt geworden sind, obwohl die Religions- 
und Kirchensoziologie darüber schon intensiv nachgedacht hat39. Viel- 
leicht könnte dann deutlich werden, wie unaufhaltsam sich außerhalb 
der Kirchen Maßstäbe des Christlichen herausgebildet haben, an denen 
die Kirchen sich schon lange messen lassen müssen40. Vielleicht würde 

38 Soviel ich sehe, ist an einer solchen Phänomenologie noch nicht gearbeitet worden. Als 
Einstiegsverfahren empfiehlt es sich, Autoren und Organe zu beobachten, die als •links" 
oder •kritisch" abgestempelt sind und zugleich beanspruchen, katholisch zu sein. 
39 Vgl. N. Mette, Kirchlich distanzierte Christlichkeit. Eine Herausforderung für die prakti- 
sche Kirchentheorie (München 1982); zur religionssoziologischen Fragestellung: N. Luh- 
mann, Funktion der Religion (Frankfurt 1971); kritisch: H. Gollwitzer, Was ist Religion? 
(München 1980). 
40 T. Rendtorff, Kirche und Theologie. Die systematische Funktion des Kirchenbegriffs in der 
neueren Theologie (Gütersloh 1966). 



Den Geist nicht ersticken 45 

auch endlich für mehr Christen deutlich, wie intensiv innerkirchliche 
Verhältnisse von ökonomischen, sozialen, bürokratischen Verhältnissen 
abhängig sind, daß sie aus eigenem Interesse alles dafür tun sollten, daß 
sich die Beziehungen zwischen der Ersten und der Dritten Welt ändern41. 

Und eine Theologie der Kirchenkritik müßte sich zu Herzen nehmen, 
daß sich die Alternative •Jesus ja - Kirche nein" immer deutlicher her- 
ausschält. Jesus wird zum Kriterium der Nachfolge. Die Frage, warum 
ich noch in der Kirche bleibe, wird dann (subjektiv zumindest) aus 
christlichen Gründen gestellt. Und wer wollte a priori leugnen, daß ob- 
jektive Gründe dafür vorhanden sind42. Karl Rahner mag diese Frage als 
•gräßlich" empfinden. Eltern, die gegenüber ihren Kindern in der 
Schuld einer Antwort stehen, hätten Hilfe und Unterstützung bitter nö- 
tig. Denn sie müssen antworten. 

Möglicherweise wiederholt sich in der Kirchenkritik ein Vorgang, den 
wir in der Religionskritik schon erlebt, wenn auch noch nicht überstan- 
den haben. Die Religionskritik zog aus, um •Gott" abzuschaffen. In 
Wirklichkeit bekämpfte sie ein Gottesbild, das sie bei Kirche und Theo- 
logie lernen konnte. Erst ein mühsamer und schwerer, beinahe tödlicher 
Prozeß des Umdenkens und der Selbstreinigung ließ diese Unterschei- 
dung von Gott und Gottesbild langsam deutlich werden43. Im Nachhin- 
ein hat sich die Religionskritik als unser Glück erwiesen, zehren wir von 
Denkfiguren, die uns Feuerbach, Marx, Freud und Nietzsche bereitge- 
stellt haben. 

Die Kirchenkritikbeginnt schon vor der Religionskritik. In ihrer härte- 
sten Form zieht sie aus, um das Ende der Kirche zu fordern. In Voltaire 
erreichte sie einen literarischen Höhepunkt. Verstummt ist sie seitdem 
nicht. In Wirklichkeit aber bekämpfen die Kirchenkritiker ein Stück Kir- 
chenwirklichkeit und eine Kircheninterpretation, die sie von dieser Kir- 
che (von uns also) theoretisch wie praktisch übernommen haben. Eine 
jede Sammlung kirchenkritischer marxistischer Texte etwa bietet dafür, 

41 Vgl. etwa J. B. Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen 
Fundamentaltheologie (Mainz 1977); ders., Jenseits bürgerlicher Religion. Reden über die 
Zukunft des Christentums (München 1980). 
42 Ich möchte P. Eicher widersprechen, der in eindrucksvoller Konstanz und von verschie- 
densten Seiten aus die historische und normativ gewordene Frage nach dem Jesus der Ge- 
schichte eine Reflexionsstufe zu früh mit Worten wie •bürgerlicher Christus" und •Jesus- 
religion" desavouiert, damit aber aus einer Ecke Beifall erhält, die ihm nicht so lieb ist. 
Sogar •Monsieur Voltaire" hätte im Widerspruch von Kirche und Jesus eine differen- 
ziertere Beurteilung verdient. Der bürgerliche Christus. Zur Entscheidungsfrage für eine an 
Jesus Christus orientierte Religionspädagogik, in: J. Thiele, R. Becker (Hgg.), Chancen und 
Grenzen religiöser Erziehung (Düsseldorf 1980) 53-96; bes. 62-81. 

43 Zur Einführung vgl. die entsprechenden Stücke in H. Küng, Existiert Gott? (München 
1978). Ferner: H. Zirker, Religionskritik (Düsseldorf 1982). 



Hermann Häring 46 

was das 19. und 20. Jahrhundert angeht, schlagende Beweise44. Ich 
meine, daß noch ein mühsamer Prozeß des Umdenkens und der Selbst- 
reinigung notwendig sein wird, um uns auf jene Kluft von Kirchlichkeit 
und Kirchenutopie einzustellen, die man uns von außen nur spiegelt. 
Wir werden die Differenzierung und kritische Beurteilung unserer Kir- 
chenwirklichkeit noch so weit vorantreiben müssen, daß sich Kirchen- 
kritik um des Glaubens willen als um so hilfreicher erweist, je radikaler 
(nicht: je banaler und gehässiger!) sie ist. Wir haben das Verhältnis von 
•Kirche" und Hierarchie, •Kirche" und Christentum, •Kirche" und Ge- 
meinde, von Glaubensverkündigung und strukturell-christlicher Sittlich- 
keit noch kaum durchdacht45. Der Weg theologischer Arbeit liegt noch 
vor uns. Solange wir ihn aber noch nicht gegangen sind, sollten wir nach 
den Kriterien einer legitimen Antikritik fragen, bevor wir Kritik unter 
globalen Verdacht stellen. 

Franz-Josef Steinmetz setzt sich in dem genannten Artikel mit der Kri- 
tik an der Kirche aus der Sicht des Paulus auseinander, der nun wirklich 
im Kreuzfeuer der Kritik gestanden hatte, selbst aber mit Kritik nicht 
sparte. Aber wie selbstverständlich fungiert in diesem Aufsatz die Kritik 
des Paulus als Modell für die Kritik an der Kirche. Paulus als Identifika- 
tionsfigur •seiner" Gemeinden? Diese Frage mahnt zur Vorsicht. Denn 
Paulus selber schreibt da Briefe an die Kirche von Thessalonike, Ko- 
rinth, Galatien. Und Paulus ist es, der seine Mitapostel (nicht eben •die 
Kirche") kritisiert. •Kritik an der Kirche" müßte paulinisch doch zu 
übersetzen sein mit: Kritik an Gemeinden verschiedener Orte und Ge- 
biete. Und da ginge es dann wohl um eine Kritik, die - dem paulini- 
schen Muster entsprechend - von seiten der Bischöfe an den Kirchen 
unserer Städte und Regionen geübt wird. 

Gibt es eine solche Kritik? Ich meine ja, und sie wäre einer theologi- 
schen Untersuchung wert. Aber das Erstaunliche ist, daß sich solche 
Kirchenkritik •von oben "heute kaum als Kritik und Auseinandersetzung 
präsentiert. Sie präsentiert sich in gesetzten Lehr- und Hirtenschreiben, 
als Verlautbarung und Pressecommunique, als Zensur, Disziplinarmaß- 
nahme, bisweilen als Amtsenthebung oder Versetzung. Die Anstrengun- 
gen, die Angriffe und Verteidigungen, den Zorn eines Paulus würde ich 
gern wieder spüren, um ins Gespräch, um - unbeschadet unterschiedli- 
cher Funktionen - in den Streit um die gemeinsame Sache zu kommen. 

Wir sollten das lästige Geschäft der Kritik wieder auf uns nehmen, ak- 
zeptieren und für eine dynamische Spiritualität reifen lassen. Anders ge- 
44 Vgl. etwa I. Fetscher (Hg.), Der Marxismus. Seine Geschichte in Dokumenten, Band I.- 
Philosophie, Ideologie (München 1967). 

45 T. Rendtorff, a.a.O. 



Den Geist nicht ersticken 47 

lingt es uns nicht, den Geist als das Lebensprinzip unserer Kirche wie- 
der zu entfachen. Ich meine, daß Karl Rahnerin früheren Jahren gerade 
dazu einiges gesagt hat, das zu bedenken ist.* •Löschet den Geist nicht 
aus!" (1 Thess 5,19) Der Geist bricht an allen Ecken auf. Wir müssen 
ihn weder produzieren noch verordnen. Es kommt nur darauf an, die 
Unruhe, die er verursacht, nicht zu ersticken. 

* Vgl. z. B. K. Rahner, Kritisches Wort. Aktuelle Probleme in Kirche und Welt, Einleitungen 
von R. Bleistein, Freiburg i. Br. 1970; K. Rahner, Strukturwandel der Kirche als Aufgabe 
und Chance, Freiburg i. Br. 1972. Neuerding;, sind in zwei Bänden 74 Interviews mit Karl 
Rahner erschienen: Karl Rahner im Gespräch, Bd. 1:1964-1977 / Bd. 2:1978-1982 (Hrsg. 
von P. Imhof und H. Biallowons. München, Kösel 1982/1983. 340 S./320 S., 33 Bilder, 
geb., zus. DM 68,-). •Die Sammlung der Gespräche und Interviews gibt neue Einblicke in 
Werk und Person Karl Rahners. Die gedankliche Klarheit und die befreiende Entschie- 
denheit, das differenzierte Abwägen und die entwaffnende Redlichkeit, der loyale Freimut 
und die unanfechtbare Kirchlichkeit Karl Rahners treten selten so unmittelbar hervor. 
Hier sagt der in eigener Sache sonst ziemlich schweigsame Jesuit auch mehr über sich 
selbst als irgendwo anders. Die Bücher sind auf ihre Weise ein Stück Zeitgeschichte und 
eine authentische und oft geradezu spannende Hinführung zum Denken des großen Theo- 
logen" (Karl Lehmann). - Im 100. Band der •Quaestiones disputatae", Einigung der Kir- 
chen - reale Möglichkeit (Freiburg/Basel/Wien, Herder 1983. 156 S., kart., DM 26,80), 
wird in eindringlicher Weise die Frage nach der Einigung der christlichen Kirchen gestellt. 
Karl Rahner und Heinrich Fries, die beiden Autoren, kommen nach sorgfältiger Prüfung 
der vorhandenen Gemeinsamkeiten zu dem Ergebnis, daß nach dem breiten Konsens in 
entscheidenden Glaubensfragen die Einigung möglich, ja ein Gebot der Stunde ist. Ein 
kritisches Buch (inzwischen in 5. Aufl.), das Zustimmung und Antikritik gefunden hat. In 
seinem neuesten Werk, Schriften zur Theologie, Bd. XVI: Humane Gesellschaft und Kirche 
von morgen(Qearb. von P. Imhof. Zürich/Einsiedeln/Köln, Benziger 1984. 455 S., geb., DM 
59, -), schreibt K. Rahner mit leichter Ironie dazu im Vorwort: •Joseph Kardinal Ratzinger 
qualifiziert, was wir beide geschrieben haben, als ,eine Kunstfigur theologischer Akrobatik, 
die leider der Realität nicht standhält', als Überspringen der Wahrheitsfrage ,durch ein paar 
kirchenpolitischeOperationen'.Ichhoffe,derLeserdiesesBandeskommtzueinemgnädigeren 
Urteil." Dieser XVI. Band behandelt wichtige Grundfragen eines humanen gesellschaftlichen 
Zusammenlebens, bietet Überlegungen zur Ökumene, zur Frömmigkeit und zur Kirche in 
ihrer Konkretheit. Stichwörter aus den Titeln der Aufsätze verdeutlichen die Breite des Spek- 
trumsderbehandelten Themen: Gewissen; DialogundToleranz; Utopieund Realität; Frieden; 
Zukunft Europas; Offizielle Glaubenslehre der Kirche; Faktische Gläubigkeit des Volkes; Rö- 
misches Lehramt; Die Funktion des Papstes; Amtsverständnis; Hl. Schrift; Glaube und Sa- 
krament ; Taufe und Tauferneuerung; Bußsakrament; Martyrium; Eucharistische Anbetung; 
Herz-Jesu-Verehrung; Wider den Hexenwahn; Marienverehrung; II. Vatikanisches Konzil; 
Ritenstreit ;SüdamerikanischeBasisgemeinden; Weihnachten ;Kunstetc. Im vorherigen Band, 
Schriften zur Theologie, Bd. XV: Wissenschaft und christlicher Glaube (Bearb. von P. Imhof. 
Zürich/Einsiedeln/Köln, Benziger 1983. 426 S., geb., DM 56,-), kreist K. Rahner um Fra- 
gen des Verhältnisses von Naturwissenschaft und Theologie. Der Bogen spannt sich über 
die Glaubensbegründung in einer agnostischen Welt bis hin zur Eigenart des christlichen 
Gottesbegriffs. Rahner thematisiert das christliche Verständnis der Erlösung vor dem Hin- 
tergrund der kritisch und naturwissenschaftlich geprägten Moderne. Viele Einzelfragen 
(Autorität, Angst, Atomwaffen usw.) kommen zur Sprache. Dieser Band enthält auch die 
bekannte, von Rahner fingierte •Rede des Ignatius von Loyola an einen Jesuiten von 
heute". Zur kritischen Situation des Jesuitenordens nach den Schwierigkeiten mit dem Va- 
tikan findet sich ein längerer Aufsatz. Wie immer sind Rahners •Schriften zur Theologie" 
eine Fundgrube von Themen und Überlegungen, die sich in die Praxis umsetzen lassen. 

Die Redaktion 




