
•Ich glaube, weil ich bete" 
Für Karl Rahner zum 80. Geburtstag 

Karl-Heinz Weger, München 

Vom Theologen Karl Rahner wie über den Theologen Karl Rahner 
wurde und wird viel geschrieben, ob gescheit oder weniger gescheit, ob 
in deutsch oder koreanisch, in ungarisch oder japanisch. Preise und 
Würden wurden ihm zuteil wie vielleicht nur wenigen Lebenden - von 
Politikern einmal abgesehen, die solches ja meist von Amts wegen erhal- 
ten. Auch das eine oder andere Biographische über Rahner ist veröffent- 
licht. Wer aber ist der Mensch Karl Rahner? Darüber etwas zu schrei- 
ben, ist eine undankbare Aufgabe; denn einerseits droht die Gefahr 
unfairer Indiskretion, andererseits die Möglichkeit, nur Banalitäten zu 
erzählen, die allgemein menschlich sind und nicht spezifisch •rahne- 
risch". 

Was an Rahner zuerst auffällt, ist seine schier unermüdliche und un- 
gebrochene Arbeitskraft, wobei ihm allerdings nicht, wie man vielleicht 
meinen möchte, die Gedanken in die Feder fließen, sondern mühsam 
abgerungenem Fleiß entstammen. Vom Wort •Genie" will er nichts wis- 
sen. Die Produktivität Rahners verdankt sich der Regelmäßigkeit. Wäh- 
rend seiner Hauptarbeitszeit am Vormittag ist es nicht ratsam, ihn zu 
stören. Da werden auch gute Freunde unwirsch aus dem Zimmer gewie- 
sen und fühlen sich u.U. verletzt, wo Rahner gar nicht verletzen will. 
Umgekehrt nimmt er sich auch wieder in Engelsgeduld Zeit, auch dann, 
wenn für ihn selbst nichts herausspringt. So erinnere ich mich an den 
Besuch eines amerikanischen Priesters, dem schnell anzumerken war, 
daß er nur einmal mit dem großen Rahner gesprochen haben wollte. Als 
ich dann dolmetschen sollte, war ich unversehens als Fotograf enga- 
giert: Ein Foto zusammen mit Rahner, das sich dann daheim in den 
USA vorzeigen ließ, dies war offenkundig die Hauptsache. Rahner er- 
trug es, wie viele andere Besuche dieser Art, mit Geduld und Würde. 

Die Wurzeln des Arbeitens Rahners, um darauf zurückzukommen, 
sehe ich in seiner Sorge um die Kirche, genauer: in seiner Sorge um den 
Glauben der Gläubigen. Rahner ist mit dem Gang der Dinge, über eine 
spürbare Tendenz, wichtige Aussagen des Zweiten Vatikanischen Kon- 
zils abzuschwächen, alles andere als glücklich. So sagte er in einem Vor- 
trag am Bayerischen Rundfunk, daß die Theologie in ein Stadium getre- 
ten ist, •das anders ist als das des Neuaufbruchs bis zum Ende des 



•Ich glaube, weil ich bete" 49 

Konzils und einiger Jahren danach. In diesem früheren Stadium war ein 
Neuaufbruch gegeben mit einem gewissen Enthusiasmus; heute kann 
höchstens von einem geduldigen Weitermachen die Rede sein. In dieser 
zweiten Periode ist alles etwas blasser geworden, ja, eine gewisse Resi- 
gnation ist nicht zu verkennen". Rahner läßt öfters durchblicken, daß er 
mit den Hierarchen der Kirche nicht immer einer Meinung ist, nicht zu- 
letzt deshalb, weil diese die im II. Vatikanum erwähnte •Hierarchie der 
christlichen Wahrheiten" nicht ernst genug nehmen. In Inhalt und Spra- 
che wird oft nur das Alte wiederholt; Versuche, Neues und Aufmuntern- 
des zu sagen, wären wünschenswert. 

Freilich muß man in diesem Zusammenhang an die bitteren Erfahrun- 
gen erinnern, die Rahner durch die Amtskirche erlitten hat. Ich erinnere 
nur an das zwar nie wirklich wirksame, aber dennoch ausgesprochene 
Schreib- bzw. Veröffentlichungsverbot. Solches widerfuhr auch anderen 
Mitbrüdern Rahners, wie dem jetzigen Kardinal de Lubac oder Teilhard 
de Chardin, was jedoch nur ein schwacher Trost sein konnte. Ich hatte 
damals noch keinen persönlichen Kontakt mit Rahner. Auf eine nach- 
trägliche Frage meinte er jedoch, er hätte dann eben für sich privat wei- 
tergeschrieben, in der Hoffnung, doch wieder einmal vom Bann des Ver- 
öffentlichungsverbots erlöst zu werden. Rahner ist auch heute noch der 
Meinung, daß er von den vatikanischen Kurien als verkappter Moder- 
nist eingestuft wird, den man nur in Ruhe läßt, weil er ohnehin nicht 
mehr lange leben wird. 

Wenn sich Rahner zu den •zornigen alten Männern" zählt, so nimmt 
er die gegenwärtige Theologengeneration nicht aus. •Wenn ich so einen 
etwas geringeren Glanz in der heutigen Theologie meine feststellen zu 
können, dann mag dieses Urteil dadurch beeinflußt sein, daß ich selber 
zu den alten Leuten gehöre, denen es die Jungen nie ganz recht machen 
können." 

Sein grundsätzliches Anliegen läßt Karl Rahner in dem schon er- 
wähnten Rundfunkvortrag erkennen. •Vielleicht läßt sich aber zum 
Schluß der heutige Stand der Theologie am deutlichsten erkennen, wenn 
man, ohne sich in Einzelheiten zu verlieren, fragt: Was müßte die heu- 
tige katholische Theologie tun? Mit Theologie sind hier nicht ihre histo- 
rischen Disziplinen gemeint, weil diese leicht wissen, was sie zu tun ha- 
ben, sondern die systematischen Fächer, also Fundamentaltheologie 
und Dogmatik. Diese Theologie darf heute keine esoterische Geheim- 
wissenschaft sein, die sich mit sublimen Fragen beschäftigt, die nur 
Fachwissenschaftler interessieren... Die Theologie muß als Wissen- 
schaft der Verkündigung des Evangeliums und den Menschen von heute 
dienen. Sie muß mit aller Entschlossenheit und Unbefangenheit sich der 



Karl-Heinz Weger 50 

Mentalität des Menschen von heute stellen. Sie darf bei ihrer Arbeit 
nicht nur an die denken, die schon glauben, sondern auch an die, die 
zweifeln und meinen, daß die Botschaft des Christentums eben doch nur 
ein zwar schöner, aber schließlich doch altmodischer Mythos sei, den 
man dulden, aber nicht mehr ehrlich nachvollziehen könne." Man liegt 
nicht falsch, in dem hier Gesagten die Lebensaufgabe zu sehen, die sich 
Rahner gestellt hat. 

Allerdings, so sagt er gelegentlich, wundert er sich darüber, daß seine 
theologischen Gedanken so wenig Widerspruch erfahren. Selbst noch in 
der neuscholastischen Theologie aufgewachsen, weiß Rahner sehr gut, 
wie sehr er theologisch neue Wege ging. Seine Gnadenlehre ist nicht die 
alte; die Heilsmöglichkeit auch der NichtChristen und Atheisten; sein 
Offenbarungsbegriff, seine •Neuansätze einer orthodoxen Christologie" 
und manches mehr haben die Theologie verändert. Aber diese Verände- 
rung (oder sollte man besser sagen: dieses Aggiornamento) war anschei- 
nend doch so fällig, daß es heute wie das selbstverständliche Gemeingut 
der Theologie angenommen ist. Nur: Es brauchte jemanden, der es 
sagte. Es brauchte Rahner. 

•Ich bin ein viel zu großer Rationalist", so seine Worte, •um so man- 
che Sätze der Schultheologie glauben und mancher vulgären Praxis der 
Christen zustimmen zu können." Was zweifelhafte Erscheinungen des 
Glaubens sind, von dem will Rahner nicht viel wissen. Die oft beklagte 
schwierige Sprache in seinen Schriften darf auf diesen •Rationalismus" 
zurückgeführt werden, der jeden denkbaren Einwand aufnimmt und zu 
beheben trachtet. Sehr gut erinnere ich noch an einen Satz Rahners. Als 
ich in den USA zusammen mit Amerikanern einen seiner Vorträge auf 
Englisch zu vereinfachen versuchte, war seine Reaktion: •Es gibt eben 
Dinge, die sich nicht einfach sagen lassen." (Nur nebenbei: Dieser Vor- 
trag in Chicago war insofern ein Kuriosum, als Rahner seinen Vortrag in 
deutscher Sprache hielt, während wir, hinter dem Vorhang, übers Mikro- 
phon die englische Version vortrugen.) Und schließlich beherrscht Rah- 
ner auch die einfache, zu Herzen gehende Sprache. Ich erinnere nur an 
die auch in dieser Zeitschrift veröffentlichten Texte über •Erfahrung des 
Geistes". Nicht umsonst erhielt Rahner 1973 den Sigmund-Freud-Preis. 
Wahrscheinlich hätte Freud, der sich selbst ja als einen •ganz und gar 
gottlosen Juden" bezeichnete, geschmunzelt, hätte er es erlebt, daß ein 
nach ihm benannter Preis ausgerechnet einem katholischen Theologen 
zuerkannt wurde. Auf der Preisurkunde steht: •Der Meister des literari- 
schen Wortes hat ein neues Gehör für das Wort der Religion ermög- 
licht." Schwer lesbar mag manches aus Rahners Schrifttum sein. Die 
Kunst der literarischen Sprache sollte man ihm nicht absprechen. 



•Ich glaube, weil ich bete" 51 

Allem •Rationalismus" zum Trotz weiß Rahner natürlich auch, daß 
rationale Argumentation allein den Glauben weder begründen noch ver- 
tiefen kann, noch daß dadurch Glaubenszweifel beseitigt werden kön- 
nen. Dazu zwei persönliche Erinnerungen. Ich fragte ihn einmal, ob 
seine Glaubenszweifel so weit gehen, daß er nicht mehr die Heilige 
Messe lesen kann. Nein, meinte er nachdenklich. Natürlich habe er auch 
ab und zu Glaubensschwierigkeiten, aber so weit gingen diese nicht, um 
dann, fast entschuldigend, hinzuzufügen, er sei eben noch in der Gene- 
ration groß geworden, für die die Heilige Messe eine Selbstverständlich- 
keit aller Tage sei. Die zweite Erinnerung: Einmal diskutierte ich heftig 
über die •Beweiskraft" seines transzendentalen Gottesbeweises. Immer 
wieder hatte ich eine Gegenrede und einen Einwand (und es war mir 
ernst damit). Als die Diskussion ausweglos wurde, beendete er das Ge- 
spräch mit den Worten: Ich glaube, weil ich bete. Ich habe diesen Satz 
nicht vergessen; ich werde ihn nie vergessen. 

Im Anschluß an dieses Erlebnis mag sich die Frage nach der persönli- 
chen Frömmigkeit Rahners stellen. Ich selbst bezweifle eine tiefe Fröm- 
migkeit Rahners nicht. In dem in der Herder-Bücherei erschienenen 
Band •Was sollen wir noch glauben?" fragte ich Rahner nach der Fe- 
stigkeit seines eigenen Gottesglaubens. Seine Antwort: •Was sollte denn 
den Glauben an Gott erschüttern? Das Hohe und Selige des Lebens 
kündet von ihm. Die schrecklichen Abgründe schreien genauso nach 
ihm, die Banalität des Alltags wird doch nur erträglich in der Hoffnung, 
daß das Leben des Geistes, der Freiheit und der Liebe nicht in dieser 
Banalität grausam und endgültig versandet. Die absolute Würde der 
Liebe und Treue ist inwendig erfüllt und getragen von dem, den wir 
Gott nennen. Alle Straßen der Zukunft führen zu Gott, wenn sie sich 
nicht im Nichts verlaufen sollen und so auch die kleinen Wegstücke, die 
wir darauf abschreiten, sinnlos machen sollen. Es ist nun einmal so, daß 
es mit einem halben Ja und einem halben Nein zusammen nicht geht, 
auch wenn wir es immer wieder versuchen, weil wir schwach und müde 
sind und dazu erfüllt von den tausend Halbheiten, die die Welt und das 
Leben ausmachen. Das reine Ja, das alles umfaßt und nur das Nichts 
aus seiner ursprünglichen Einheit ausschließt, heißt Gott. Wir sind nicht 
Er. Aber uns ist es gegeben, an ihn zu glauben und den Sprung des Ver- 
trauens, der Hoffnung und der Liebe in den Abgrund seiner Unbegreif- 
lichkeit zu wagen." Nun glaube ich zwar, daß sich solches ohne die Er- 
fahrung einer gelebten Frömmigkeit kaum schreiben ließe. Aber ein Ur- 
teil über die Frömmigkeit Rahners steht mir nicht zu, auch wenn er in 
seiner Veröffentlichung •Wer ist dein Bruder?" meint: •Im Durch- 
schnitt sind wir auch heute noch religiöse Individualisten mit einer sehr 



Einübung und Weisung 52 

unbrüderlichen Mentalität, die den Eindruck haben, gerade das Reli- 
giöse müsse in der verschwiegensten Innerlichkeit des Herzens allein 
eingesperrt werden, man dürfe seiner Schwester und seinem Bruder ja 
nichts davon sagen. Man kann sogar den Eindruck haben, daß selbst in 
den kirchlichen Orden eine solche religiöse Sprachlosigkeit eher zu- als 
abnimmt." Aber nochmals: Die persönliche Frömmigkeit Rahners, ins- 
besondere mein Urteil darüber, gehört nicht in die Öffentlichkeit. 

Wer Rahner auch nur ein wenig näher kennt, weiß, daß er staunen 
kann. Und dies oft über sehr weltliche Dinge, an denen wir normaler- 
weise unbedacht vorbeigehen. Dieses Staunen-Können (das sich durch 
zahlreiche Erlebnisse oder Anekdoten belegen ließe) läßt ihn vieles se- 
hen, was wir anderen nicht sehen. Eine häufig von ihm gebrauchte Re- 
dewendung als Anfang seiner Gedankengänge ist: Ist es denn eigentlich 
so selbstverständlich, daß...? Dieses Staunen-Können wie auch die Fä- 
higkeit, nichts als so ohne weiteres für selbstverständlich zu nehmen, 
mögen der Beginn des theologischen Denkens Rahners sein. Rahner ist 
jedoch bei diesem Beginn nicht stehengeblieben. Viele, so meine ich, 
verdanken Karl Rahner das Festhalten am christlich-katholischen Glau- 
ben. Viele verdanken ihm die Vertiefung ihres Glaubens. Gott möge es 
ihm vergelten! 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Saulus vor Damaskus 

Die Begegnung mit dem Auferstandenen 

Das Neue Testament kennt mehrere Texte, in denen von der Bekehrung des Sau- 
lus die Rede ist (vgl. Apg 9, 1-9; 22, 4-16; 26, 12-18; Gal 1, 15; 1 Kor 15, 8). 
Nach dem liturgischen Kalender wird seine Bekehrung am 25. Januar gefeiert. 

Vorphase: Zeit, sich über Inhalt und Struktur der Betrachtung zu informieren 

Im Blick auf jenes Ereignis, das in einem innerlichen Prozeß imaginativ wieder- 
holt werden kann, geht normalerweise dem, der dies ernsthaft versucht, das eine 
oder andere bezüglich der eigenen Existenzweise neu auf. Der im folgenden 




