BUCHBESPRECHUNGEN

Grillmeier, Alois: Jesus der Christus im
Glauben der Kirche, Bd. 1: Von der
Apostolischen Zeit bis zum Konzil
von Chalcedon (451). 2., verb. und erg.
Aufl. Freiburg/Basel/Wien, Herder
21982. XXIV/829 S., geb., DM 112,

Ein hochst profundes Werk. A. Grillmeier
gelingt es dank der einmaligen Fiille seiner
patristischen Kenntnisse, sowohl Traditio-
nen, die von der alexandrinisch geprigten
Logos-Sarx-Christologie herkommen, wie
auch Christologien, die sich mehr der an-
tiochenischen Theologenschule verpflichtet
wissen, zu orten, in ihrer bleibenden Be-
deutsamkeit darzustellen und zu erhellen.
Der Autor zeigt, dal die Alternative des
Logos-Sarx-Schemas (vgl. 494f) und des
Logos-Anthropos-Schemas (vgl. bes.
498-634) viel zutreffender ist, ,als die bis-
lang Ubliche Gegeniiberstellung von ,alex-
andrinischer* und ,antiochenischer* Chri-
stologie* (R. Haubst). Apolinaristisch, also
hiretisch gesehen kommt die ,,,Mensch-
werdung‘ des Logos dadurch zustande, daB
eine Verbindung eines Geistwesens (d.i.
des Logos) mit dem Fleische (sarx) geschaf-
fen wird, wodurch also der ,Mensch Chri-
stus* als solcher erst physisch konstituiert
wird. In der kirchlichen Lehre ist dagegen
die Konstituierung des Menschenwesens
Christi logisch von der Vereinigung mit der
Gottheit Christi verschieden, da sie durch
die Vereinigung von Seele und Leib ge-
schieht. Es gibt eine kirchliche Theologie
(z.B. Athanasius), welche unter den Ein-
fluB der Logos-Sarx-Idee gekommen ist.
Die Eigenart dieser Gruppe besteht darin,
daB sie iiber die menschliche Seele Christi
schweigt und die Grundlinien des Christus-
bildes so anlegt, daB diese Seele darin nicht
aufscheint.* (495f) In der Logos-Anthro-
pos-Christologie (WORT-Mensch) geht es
um eine theologische Neubesinnung auf
das Menschsein Jesu Christi. Das entschei-
dendste Kriterium ist dabei das rechtgliu-
bige — und auch richtig gesagte — Bekennt-
nis zum christlichen Grunddogma: der
Menschwerdung Gottes. Denn ,,was nicht
angenommen ist, ist nicht geheilt* (Athana-
sius).

Der erste Teil des Buches handelt von
der ,,Geburt der Christologie* (3-280). Im
zweiten Teil geht es um die ersten theologi-
schen Deutungen der Person Jesu Christi
von Origenes bis zum Konzil von Ephesus
(281-634). Der dritte Teil (635-775) gilt
dem Konzil von Ephesus und dem Konzil
von Chalcedon. Der Leser wird zuverléssig
informiert. Es wird sachbezogen argumen-
tiert und theologisch abgewogen interpre-
tiert. Die dogmengeschichtliche Wahrheit
erscheint im Gewand einer theologischen
Sprache, die den Kern der Uberlieferung
transparent macht.

Die Weite des vers6hnenden Blicks von
Grillmeiers christologischem Denken -
man denke an seine Deutung des Nestorius
— ist offensichtlich. Wie nebenbei geht bei
der Lektiire seines Buches auf, daB} es mit
dem Gerede von der ,,Hellenisierung® des
Christentums nicht weit her ist. Das Werk
Grillmeiers, in dem die Fiille der orthodo-
xen Uberlieferung eingeborgen ist, macht
keinen Kotau vor modischen christologi-
schen Scheinbliiten. Fiir ihn ist die Selbig-
keit der dogmatischen Uberlieferung ein
Garant gegen Engfiihrungen epochaler
oder hermeneutischer Natur. Dogma be-
deutet fiir Grillmeier befreiende Wahrheit,
die den Menschen je mehr Mensch und
Gott je mehr Gott sein 1d6t. In Jesus Chri-
stus sind gemdB dem Glauben der Kirche
Gott und Mensch ein fiir allemal unendlich
konkret ibereingekommen. Der Wert des
Buches liegt nicht zuletzt darin, dal} es
hilft, wieder zu BewuBtsein zu bringen, dal
die Kirche ihre Dogmen formuliert hat ge-
gen Engfithrungen und Verkiirzungen der
Welt- und Christusinterpretation; so wird
selbstverstindlich die Auffassung abge-
lehnt, daB Jesus nur psilos anthropos (blo-
Ber Mensch) und nicht mehr sei, oder die
Behauptung, daB der gottliche Logos nur
einen Scheinleib angenommen habe. Jesus
Christus ist mehr. Dogmatische Rede ist
eine auf Thn hin entschiedene und offene
Redeweise. Sie wirkt befreiend und scheut
sich nicht, ideologische und erfahrungs-
arme Formulierungen und Denkstile als
unangemessen zu bezeichnen. P. Imhof SJ



Buchbesprechungen

1) Imhof, Paul; Lorenz, Bernd: Maria
Theotokos bei Cyrill von Alexandrien.
Zur Theotokos-Tradition und ihrer
Relevanz (KOINONIA, Bd. 2). Miin-
chen, Verlagsges. G. Kaffke 1981. 84
S., geb., DM 24,—.

2) Die Eucharistie der Einen Kirche.
Eucharistische Ekklesiologie — Per-
spektiven und Grenzen. Hrsg. von Al-
bert Rauch und Paul Imhof (KOINO-
NIA, Bd. 3). Miinchen, Verlagsges. G.
Kaffke 1983. 231 S., geb., DM 24,80.

1) Der 2. Band der Schriftenreihe des Ost-
kirchlichen Instituts Regensburg, KOINO-
NIA, bringt eine dogmengeschichtliche
Untersuchung zur Verwendung des Wortes
. Theotokos* bei Cyrill von Alexandrien
vor dem Konzil von Ephesus (431). Zu-
grundegelegt sind die Handschriften der di-
rekten Uberlieferung. Es ist kein leichtes
Buch, aber die Miihe lohnt sich.

Vielen mag heutzutage die Bezeichnung
Marias als ,, Theotokos* (Gottesgebarerin)
selbstverstandlich sein und der Streit um
diesen Titel als Nebensichlichkeit, ja Haar-
spalterei der frithen Kirche erscheinen.
Letztlich aber beruht die Frage, ob Maria
,Theotokos” zu nennen ist, auf der ent-
scheidenden Frage, die Jesus seinen Jiin-
gern und damit auch uns stellt: ,Fiir wen
haltet ihr mich?“ (Mt 16,15) Mit dem Titel
»Gottesgebdrerin® fiir Maria wird zum
Ausdruck gebracht, dal Jesus, ihr Sohn,
nicht nur Mensch, sondern auch wirklich
Gott ist (vgl. 22), und: Er ist einer. Dies ist
der Glaube der frithen Kirche!

Besonders wertvoll scheinen uns die dku-
menischen Uberlegungen in diesem Buch,
die von einem aktuellen Verstindnis Ma-
rias zeugen. Vor allem auch fiir das Ge-
sprich mit dem Atheismus ist die vorge-
legte Studie von groBem Nutzen.

2) Der 3. Band der oben genannten Schrif-
tenreihe enthilt — analog zum 1. Band iiber
Basilius (vgl. Besprechung in GuL 55 [1982]
78f) — Vortrige des Regensburger Okume-
nischen Symposions, das im Auftrag der
Okumene-Kommission der Deutschen Bi-
schofskonferenz 1981 zum Thema ,,Eucha-
ristische Ekklesiologie* stattfand. Es spie-
gelt den Stand und die Fragestellungen des
Dialogs zwischen Orthodoxie und Katholi-

76

zismus wider. Nicht nur die historischen
Beitrige besitzen eine groBe Qualitit. Fol-
gende Autoren kommen zu Wort: Erz-
bischof Michael von Vologda und Veli-
kioustjug, Bischof Rudolf Graber, I. Ca-
raza, D. Dimitrijevi¢, P. Imhof SJ, A. Kal-
lis, L. Lies SJ, P. Plank, A. Rauch, H.-J.
Schulz, H.-J. Vogt, W. de Vries SJ, 1. Za-
grean. Sie alle bedenken das Thema der
Eucharistie. Denn die ,, gemeinsame Eucha-
ristie wire das Herzstiick einer Einigung
zwischen Orthodoxen und Katholiken“
(10).

In der Zeit vom 30. 6. — 6. 7. 1982 fand in
Miinchen-Fiirstenried die Zweite Vollver-
sammlung der Gemischten Kommission
der orthodoxen und katholischen Kirche
statt; das dort verabschiedete offizielle Do-
kument, das neue Moglichkeiten der Eini-
gung aufgrund gemeinsamer Traditionen
im Bereich der Ekklesiologie erdffnet, ist
im Anhang dieses Buches abgedruckt
(219-231). Es trigt den Titel: ,Das Ge-
heimnis der Kirche und der Eucharistie im
Licht des Geheimnisses der Heiligen Drei-
faltigkeit.« E. Meuser

Das Papsttum. Epochen und Gestal-
ten. Hrsg. von Bruno Moser. Miin-
chen, Siidwest Verlag 1983. 416 S. (mit
iiber 50 Abb.), Ln., DM 39 80.

Das datenreiche, popularwissenschaftlich
gehaltene Buch bestecht aus Beitrdgen un-
terschiedlicher Qualitait und Machart. Be-
kannte Autoren wie H. Fries, F. Heer, K.
Rahner u.a. haben daran mitgearbeitet.
Der Lowenanteil der Beitrige stammt von
J. Gelmi. Recht unkonventionell ist die Be-
urteilung der beiden Pipste Alexander VI.
(1492-1503) und Pius V. (1566-1572) durch
H. C. Zander. Der Renaissancemensch
Alexander kommt dabei besser weg als der
heiliggesprochene Pius.

Der Herausgeber B. Moser legt ein Buch
vor, das seine Leser nicht zuletzt in sikulari-
sierten Kreisen finden wird. Gewi8 wird es
manches Vorurteil vertiefen, andererseits
aber bietet es in neutraler, zuweilen auch in
engagierter Form eine Fiille von Informa-
tionen iiber Epochen und Gestalten des
Papsttums, die weiterfithrend sind.

P. Imhof SJ



Buchbesprechungen

Sievernich, Michael: Schuld und
Siinde in der Theologie der Gegenwart
(Frankfurter Theologische Studien,
Bd. 29). Frankfurt, Verlag Josef
Knecht 21983. 464 S., Pp., DM 58,

Die Miinsteraner Dissertation des Frank-
furter Theologen ist imponierend an Ge-
lehrsamkeit, an Uberblick und an Klarheit.
In zwei groBen Ziigen durchstreift er die
christliche Auffassung von Siinde: erstens
theologisch mit Karl Rahner (menschliche
Freiheit), Piet Schooneunberg (Stinde der
Welt), Paul Tillich (Entfremdung und Sinn-
verlust), Teilhard de Chardin (Siinde und
Evolution), Dorothee Sélle (politische Her-
meneutik), Johannes B. Metz (Emanzipa-
tion und Erinnerung an das Leiden), Be-
freiungstheologie (,strukturelle Siinde);
dazu gibt es erhellende Exkurse iiber litera-
rische Zeugnisse, iiber Ignatius von Loyola,
Irendus von Lyon, Hannah Arendt, Barto-
lomé de Las Casas. Ein zweiter Teil ist
neueren Glaubensbiichern, also Vermitt-
lungen fiir die Praxis gewidmet (darunter
wird auch Hans Kiings ,,Christsein“ einge-
ordnet).

Bei der Beschreibung der ,,Siindentheo-
logie* der einzelnen Autoren erhilt man -
weit iiber das eigentliche Thema hinaus -
eine Einfithrung in deren Gesamttheologie.
Die Darstellungen sind von einem breiten
Ansatz in Originir- und Sekundir-Literatur
getragen. Stindig werden so auch kritische
Fragestellungen mit einbezogen. Hier ist
M. Sievernich allerdings recht behutsam.

Dreierlei mochte ich zu der bedeutenden
Arbeit sagen: Einmal erhilt man als Leser
einen fundierten Uberblick iiber die mo-
derne Theologie anhand eines zentralen
Problems. Verwundern mag das Fehlen lu-
therischer Theologie, die M. Sievernich na-
tirlich studiert hat, wie das Namensregister
ausweist. Aber es scheint, daB3 der Verzicht
darauf keinen konfessionellen Grund hat,
sondern daB mit den behandelten Autoren
das Feld der Neuansitze schon umrissen
ist. Nicht verwundern wird es denjenigen,
der einigermaBen die theologischen Dis-
kussionen verfolgen durfte, daB die vor
Jahren propagierte ,,Abschaffung der Erb-
siinde* als journalistisch aufgeblasene Ein-
tagsfliege erscheint — wenigstens fir dic
theologische Reflexion, die nach Aufweis

77

von Sievernich eine ganze Welt von Wahr-
heit in dem alten Dogma entdeckt.

Das Zweite ist die Bedeutung fir die An-
thropologie. Das kindlich-optimistische
Menschenbild der Aufklirung, das heute
von vielen Bewegungen in neuer Form pro-
pagiert wird (z. B. der Traum vom ,,Wasser-
mann-Zeitalter®, den der sonst so pessimi-
stische Philosoph R. Schlette Sievernich
entgegenhilt), wird erst durch die Refle-
xion auf Siinde und Schuld den Realismus
und damit auch die wahre Menschlichkeit
erhalten und so eine Zukunft haben.

Damit dringt sich als drittes der Wunsch
auf, daB diese Arbeit fortgesetzt werde mit
den psychologischen und soziologischen
Daten heutiger Reflexion. Damit kdnnten
wie von selbst die nur vorsichtigen synthe-
tischen und praktischen Hinweise Siever-
nichs an normierender Prignanz gewinnen.

J. Sudbrack SJ

Hoffmann, Norbert: Kreuz und Trini-
tiat. Zur Theologie der Sithne (Krite-
rien, 61). Einsiedeln, Johannes Verlag
1982. 88 S., brosch., DM 12,-.

Zwei Anliegen hat vorliegendes Buch, das
die wissenschaftlich durchgearbeiteten
Thesen von ,,Siithne“ (1981, im gleichen
Verlag) aufgreift und weiterfiihrt. Einmal
geht es um eine Aktualisierung der Wirk-
lichkeit der ,,Sithne*, die nur vom Kreuz
her zu begreifen und die in der Herz-Jesu-
Frommigkeit der Barockzeit (M. M. Alaco-
que) ihren wohl wichtigsten Ausdruck
fand. Ich finde es gut, wenn solche christo-
logische Gedankengidnge einmal in Bezie-
hung gestellt wiirden zur immer stérker
werdenden Solidaritdtserfahrung des mo-
dernen Menschen: Wir, hier in Europa,
sind mitverantwortlich fiir Geschehnisse in
der Dritten Welt. Ob es darauf eine andere
befriedigende Antwort geben kann als die
christliche, in der theologischen Wirklich-
keit der Sithne gegriindete?

Zum zweiten versucht Hoffmann, das
Kreuzesgeschehen der Sithne Jesu im in-
pertrinitarischen  Liebesgeschehen zwi-
schen Vater und Sohn zu verankern. Hier
werden manche Theologen lauten Protest
erheben. Doch wenigstens dem Anliegen
muBl zugestimmt werden: Was Jesus am
Kreuz fiir uns Menschen erlitt, hat seine
Whurzeln in der Liebe des Vaters, mit der er



Buchbesprechungen

seit Ewigkeit sein Wort ausgesprochen und
mit der er dieses Wort hineingesprochen
hat in die Zeit, als Gott Mensch wurde.

J. Sudbrack SJ

Balthasar, Hans Urs von: Theodrama-
tik, Bd. IV: Das Endspiel. Einsiedeln,
Johannes Verlag 1983. 484 S., geb.,
DM 55,-.

Im gewichtigen letzten Band seiner Theo-
dramatik entwirft Hans Urs von Balthasar
eine christologisch-trinitarische Eschatolo-
gie, die sich dadurch auszeichnet, daB sie
den Bogen der theologia viatorum, d. h. un-
seres unvollkommen bleibenden Glaubens-
wissens, nicht durch unnétige und unlés-
bare Fragen iiberspannt, sich aber anderer-
seits dort der Herausforderung stellt und
(von der Bibel her gedeckte!) Grenzaussa-
gen wagt, wo es um wesentliche — weil die
Liebe, von der wir leben, betreffende - Pro-
bleme geht. Gegeniiber den vorhergehen-
den Binden fillt auf, in welchem AusmaB
Adrienne von Speyr hier zu Wort kommt.
Ihre Aussagen, deren Bedeutung fiir sein
Denken Balthasar immer wieder betont
hat, haben besonders im Abschnitt ,,Der
Abstieg des Sohnes“ (223-243) tragende
Funktion.

Vom christologisch-trinitarischen Ansatz
her insistiert Balthasar in der Einleitung
(14-49) und im ersten Teil ,,Die Welt in
Gott™ (53-167) auf der johanneisch-vertika-
len Sicht der Eschatologie (Gott ist jerzt
da), weil diese den Blick auf den gegenwir-
tigen Gott zu richten hat, der selbst das
»Letzte Ding* (49) ist, ohne deswegen die
horizontale Dimension (Gott erwartet uns
in der Zukunft) auszuklammern (155-159).
Aspekte trinitarischen Lebens (Sein-Ereig-
nis-Werden, Positivitit des Anderen etc.),
die die Strukturen der Schépfung fundie-
ren, und die Vermittlung von Himmel und
Erde durch Christus, aus dem die Kirche
hervorgeht, sind weitere Themen.

Im zweiten Teil ,,Aspekte des Endspiels*
(171-337) werden zwei Fragen vertiefend
beantwortet, die die ganze Theodramatik
hindurch auf dem Plan waren: die Frage
nach der Mdoglichkeit Gottes, sich wirklich
in der Welt zu engagieren, ohne sich heillos
in ihr zu verstricken, sowie die Frage nach
der Allvers6hnung, die scheinbar am ,,Je-
mehr weltlichen Widerstands gegen das Je-

78

mehr der géttlichen und menschgeworde-
nen Liebe" (47) scheitert. Der Frage nach
dem Weltengagement Gottes geht Baltha-
sar in einem Kapitel iiber den Schmerz
Gottes nach (191-222), worin die trinitari-
sche Selbstverschenkung Gottes als die
Uberwindung aller Tragik angegeben wird,
weil sie sich auch noch im Modus der To-
destrennung vollziehen kann, was im fol-
genden Kapitel ,Der Abstieg des Sohnes“
(223-243) niher ausgefiihrt wird. Zur zwei-
ten Frage verweist Balthasar auf den
»Ernst der Unterfassung® aller Siinde
durch den Tod Jesu und auf die Hoffnung
auf die Allversohnung, die um so wagemu-
tiger ist, als Gott selbst sie hegt, wie Baltha-
sar in einer schénen Interpretation von Pé-
guys ,Das Tor zum Geheimnis der Hoff-
nung® darlegt (160-167).

Der dritte Teil ,,Welt in Gott“ (341-476)
ist der Einbergung der Welt in Gott gewid-
met. Erist ein Versuch, die traditionelle Vor-
stellung der visio beatifica (der ewigen Schau
in der Seligkeit des Himmels) auf eine ganz-
heitlichere Konzeption von Vollendung hin
auszuweiten (431), um das,,spannende* Sein
bei Gott (375f) plastischer darzustellen. So
wird z.B. die Sendung jedes einzelnen im
Himmel weiterbestehen (379). Die Welt ist
keine letztlich vom géttlichen Geschehen
ausgeschlossene  Zuschauerin, sondern
Teilnehmerin, die gewiirdigt ist, so ins trini-
tarische Leben einbezogen zu werden, daB3
Balthasar anschlieBend sagen kann: ,Was
hat Gott von der Welt? Ein zusitzliches
Geschenk, das der Vater dem Sohn, aber
ebensosehr der Sohn dem Vater und der
Geist beiden macht, ein Geschenk deshalb,
weil die Welt durch das unterschiedliche
Wirken jeder der drei Personen am gottli-
chen Lebensaustausch innerlichen Anteil
gewinnt und sie Gott deshalb, was sie Gott-
liches von Gott erhielt, mitsamt dem Ge-
schenk ihres Geschaffenseins auch als gétt-
liches Geschenk erstattet.“ (476)

Wer den Aufwand nicht scheut, dieses
anspruchsvolle Buch Balthasars nicht nur
zu lesen, sondern zu studieren, der wird mit
einer Fiille von tiefen und tiefsten Einsich-
ten in das Mysterium Gottes beschenkt und
vielleicht ermutigt, sich mit dem wegwei-
senden Werk Balthasars in erweitertem
Umfang zu beschiftigen. M. Bieler



Buchbesprechungen

Pesch, Otto Hermann: Frei sein aus
Gnade. Theologische Anthropologie.
Freiburg / Basel / Wien, Herder 1983.
472 S., geb., DM 58,-.

Dieses Buch des katholischen Okumeni-
kers an der evangelisch-theologischen Fa-
kultdt in Hamburg darf als eine Art von
Summe seines bisherigen Arbeitens angese-
hen werden. Es geht um das, was frither un-
ter ,,Gnadenlehre* abgehandelt wurde und
was Pesch in stindigem Dialog mit Luther
und der lutherischen Rechtfertigungslehre
erarbeitet. Daher bilden auch Bibel, Augu-
stinus, Thomas, Luther und das Konzil von
Trient die stindigen Traditionszeugen, die
stets aus dem Blickwinkel der heutigen
Forschung vorgestellt werden. Der Aufbau
des Werkes zieht um das Thema Mensch
und Gott, Freiheit und Gnade immer en-
gere Kreise, wobeti allerdings erkennbar ist,
daB das dickleibige Buch in verschiedenen
Arbeitsphasen ausgearbeitet wurde. Stéin-
dig wird auf die vielfiltige (besonders kon-
troverstheologische) Literatur verwiesen,
mit der sich Pesch offen auseinandersetzt;
dabei wagt er auch unpopulére Urteile - so
fragend gegen G.Hasenhiittl (Gott als
,Funktion des menschlichen Selbstver-
standnisses*, 34), aber auch kopfschiittelnd
vor einer vereinzelten Aussage Hans Urs
v.Balthasars (293, Anm. 14).

Ein so reiches und mutiges Buch setzt
sich natiirlich auch kritischen Fragen aus:
Die Parallelsetzung Bonhoeffers zu Jaspers
(167f) ist mit der regelrecht kindlich zu
nennenden Frommigkeit des evangelischen
Martyrers (vgl. seine Liebe zur Imitatio
Christi in den von Pesch zitierten Gefan-
genschaftsbriefen) kaum zu vereinen. Am
wichtigsten scheint mir die Beobachtung,
daB in dem - trotz allem - kontroverstheo-
logischen Ansatz das Gesprich mit der pa-
tristischen und orthodoxen Theologie zu
kurz kommt. Wie anders wiire es sonst
mdoglich gewesen, daBl das Lehrstiick vom
Heiligen Geist, als den ,Menschen heili-
gender Gott*, vollig ausfallt (Spuren 87f;
281f); auf den guten Seiten iiber ,,Gotteser-
fahrung® fehlt er, und das wichtige Sachre-
gister nimmt von ihm keine Notiz.

Die Vorziige der Arbeit liegen im Dialog
mit der lutherischen Theologie von heute.
Und hier hat Pesch seine alte These durch-

79

gehalten, erweitert, differenziert und ge-
nauer belegt: Zwischen der grol8en Theolo-
gie des Mittelalters (Thomas von Aquin)
und Martin Luther gibt es wenigstens in be-
zug auf die Gnadenlehre keine inhaltliche,
sondern nur eine sprachliche Differenz;
1967 nannte Pesch die Unterscheidungs-
merkmale: sapiential und existential.

Ich méchte vermuten, da diese Arbeit
ein wichtigeres Ergebnis des Luther-Ge-
déchtnis-Jahres ist als die Vielzahl dessen,
was iiber den Reformator in letzter Zeit
verdffentlicht wurde. Ein GroBteil der kon-
troverstheologischen Literatur ist mit ihr ad
acta gelegt und auch fiir den Nichtspeziali-
sten als iiberholt einsichtig gemacht wor-
den. Denn das ist ein weiterer Vorzug die-
ser Arbeit: Sie ist iibersichtlich (ein Lehr-
buch im besten Sinn) und verstidndlich,
manchmal sogar interessant und auch
spannend geschrieben. J. Sudbrack SJ

Kasper, Walter: Der Gott Jesu Christi
(Das Glaubensbekenntnis der Kirche,
Bd. 1). Mainz, Matthias-Griinewald-
Verlag 1982. 406 S., Ln., DM 48—

Mit dieser Gotteslehre, die in Kontinuitéit
zur Christologie des Tiibinger Dogmatikers
(vgl. GuL 48, 1975, 77) steht, sollte das zu-
weilen etwas hochmiitige Herabschauen
mancher seiner Kollegen auf die soge-
nannte ,Schultheologie“ zu Ende sein.
Diese ,,Schultheologie® (vgl. 9f) ist wissen-
der, moderner und weiter als das meiste,
was sich von diesem ,,Genus* der Theolo-
gie 16sen will. Kasper beginnt mit dem Fra-
gen nach Gott in unserer Zeit und erarbei-
tet iiber die Botschaft Jesn von Gott ein
Verstindnis des trinitarischen Gottesge-
heimnisses. Das in sich iibersichtlich ge-
gliederte Buch wird iiberdies durch gute
Register erschlossen.

Der Entwurf steht deutlich in der Tradi-
tion der groBen Scholastik, baut auf bibli-
schen Fundamenten und den Lehren der
Kirchenviter auf, 148t sich stark beeindruk-
ken von der Philosophie und Theologie des
19. Jhs. (vgl. das Herausstreichen des ,,on-
tologischen Arguments® fiir Gott: ,,Nur im
Licht eines Vorgriffs auf unbedingten Sinn
lassen sich Sinnzusammenhidnge in der
Wirklichkeit erkennen.*), setzt sich jedoch



Buchbesprechungen

auch stindig mit Fragen unserer Zeit ans-
einander.

Dieser grofle Fragekreis wird — und das
ist das Herausragende - in redlich belegten
und saunber durchdachten Denkschritten
durchgearbeitet. Es ist schon erstaunlich,
wie sicher (anch fiir Fachleute iiberaus in-
formativ) Kasper die wesentlichen Anlie-
gen herausarbeitet: Die groBen Atheisten,
Sprachlogik, Natiirliche Theologie, Ge-
heimnis, Theologie des Geistes, Das Leid
Gottes, Gott als Person (in Auseinanderset-
zung mit K. Barth und K. Rahner), Ver-
herrlichung sind einige der systematischen
Themen, die wie viele andere biblische und
geschichtliche Themen exkursartig behan-
delt werden.

Am erhellendsten war fiir mich die Aus-
einandersetzung mit dem Sprechen von
Gott als ,Person“, als einem ,,Du“. Hier
hat Kasper eine grundlegende Einsicht
durchgedacht, die fiir das Christentum von
morgen wesentlich ist: ,,Weder antike Sub-
stanz noch neuzeitliches Subjekt sind das
Letzte, sondern die Relation als Urkatego-
rie des Wirklichen.“ (354) D.h. Gott und
Mensch sind in ihrer Eigentlichkeit nicht
sosehr als ,Sein“ oder ,BewunBtsein“ zu
verstehen, sondern als Beziehung und Be-
gegnung. Das bedeutet in Gott: Vater-
Sohn-Geist; und das heiBt fiir den Men-
schen: als Ich-Du-Wir in diese ewige
Liebe Gottes hineingenommen werden.

Ehe man sich weiterfragend mit Kasper
auseinandersetzt, sollte man anerkennen,
daB er uns Systematik geschenkt hat, die
sowohl auf dem Stand der Forschung wie
des modernen Fragens steht, die gut lesbar,
gut gegliedert und umfangmaiBig zn bewal-
tigen ist, die also auch jemandem, der theo-
logisch nicht versiert ist, einen redlichen
Zugang zur christlichen Lehre und so wei-
terfiihrend zur Erfahrung von Gott eroff-
net. J. Sudbrack SJ

Der Brief an Diognet. Ubers. und Einf.
von Bernd Lorenz (Christliche Meister,
Bd. 18). Einsiedeln, Johannes Verlag
1982. 112 S, brosch., DM 15,—.

In recht guter Ubersetzung, mit einem soliden
und kenntnisreichen Kommentar liegt erstmals
seit 70 Jahren der Brief an Diognet, von einem
Unbekannten am Ende des 2. Jhs. verfaBt,

80

wieder in dentscher Ausgabe vor. Diese Apo-
logie des Christentums ist ein wichtiges literari-
sches Zeugnis, in dem sich das Selbstverstand-
nis der friihen Christen spiegelt. Sie beginnt mit
einer — ziemlich undifferenzierten — Attacke
gegen den Kult der Gotzenbilder; anschlie-
Bend finden wir Vorwiirfe gegen die jiidische
Tradition (sie beruhen meist auf MiBverstidnd-
nissen). Zu Recht wird im Kommentar von B.
Lorenz dezidiert auf die signifikante Uberzeu-
gung des Diognet-Briefes hingewiesen, ,,dafl
die Juden vollig im Recht sind, indem sie an die
Existenz des einen Gottes glauben und ihm als
dem Herrn des Alls und von Allem die ge-
schuldete Ehre erweisen‘ (50). Die positiven
Uberlegungen im Brief an Diognet beziiglich
des Lebens der Christen gehoren zum Schén-
sten, was man in der friithchristlichen Literatur
dariiber finden kann (19f). Zur Frage der Sote-
riologie lesen wir: ,,Gott hate uns nicht und
verstie} uns nicht und gedachte nicht des B6-
sen, sondern war langmiitig und geduldig. Er
selbst nahm aus Erbarmen unsere Verfehlun-
gen auf sich, und er selbst gab den eigenen
Sohn hin als Losegeld fiir uns, den Heiligen fiir
die Ungerechten, den Unschuldigen fiir die
Bosen, den Rechtschaffenen fiir die Schlech-
ten, den Unverginglichen fiir die Vergingli-
chen, den Ewigen fiir die Menschen. Denn was
sonst war imstande, unsere Siinden zuzudek-
ken als dessen Gerechtigkeit?* (26) Lange vor
jeder Formulierung auf einem Konzil heif3t es
in entschiedener Klarheit: ,,Wie ein Konig sei-
nen Sohn als Kdnig entsendet, sandte er ihn, als
Gott sandte er ihn, als Mensch zu Menschen
sandte er ihn, als Rettender sandte er ihn, zum
Uberzeugen, nicht zum Erzwingen: Bei Gott
gibt es keine Gewalt.* (23)

Entscheidend fiir die Qualitit des Briefes ist
seine Verankerung in der biblischen Tradition.
Er mochte eine Einladung sein fiir jemand, der
nach der Wahrheit und den Grundprinzipien
einer christlichen Lebensweise sucht. Der Au-
tor geht dabei in seiner Weltbetrachtung vom
Primat des Spirituellen aus, jenes geistig-geist-
lichen Bereiches, der — letztlich wegen der
Menschwerdung Gottes —, von jeder gnosti-
schen Engfiihrung prinzipiell befreit, immer
wieder unmittelbar mit dem realen Leben in
Fleisch und Blut zu tun haben muf3. Hat Gott
sich doch selbst ein fiir allemal geoffenbart in
seinem Logos, der mystisch ,,immer neu in den
Herzen der Heiligen geboren wird* (30).

P. Imhof SJ





