
BUCHBESPRECHUNGEN 

Grillmeier, Alois: Jesus der Christus im 
Glauben der Kirche, Bd. 1: Von der 
Apostolischen Zeit bis zum Konzil 
von Chalcedon (451). 2., verb, und erg. 
Aufl. Freiburg/Basel/Wien, Herder 
21982. XXIV/829 S., geb., DM 112,-. 

Ein höchst profundes Werk. A. Grillmeier 
gelingt es dank der einmaligen Fülle seiner 
patristischen Kenntnisse, sowohl Traditio- 
nen, die von der alexandrinisch geprägten 
Logos-Sarx-Christologie herkommen, wie 
auch Christologien, die sich mehr der an- 
tiochenischen Theologenschule verpflichtet 
wissen, zu orten, in ihrer bleibenden Be- 
deutsamkeit darzustellen und zu erhellen. 
Der Autor zeigt, daß die Alternative des 
Logos-Sarx-Schemas (vgl. 4940 und des 
Logos-Anthropos-Schemas (vgl. bes. 
498-634) viel zutreffender ist, •als die bis- 
lang übliche Gegenüberstellung von ,alex- 
andrinischer' und ,antiochenischer' Chri- 
stologie" (R. Haubst). Apolinaristisch, also 
häretisch gesehen kommt die •.Mensch- 
werdung' des Logos dadurch zustande, daß 
eine Verbindung eines Geistwesens (d.i. 
des Logos) mit dem Fleische (sarx) geschaf- 
fen wird, wodurch also der ,Mensch Chri- 
stus' als solcher erst physisch konstituiert 
wird. In der kirchlichen Lehre ist dagegen 
die Konstituierung des Menschenwesens 
Christi logisch von der Vereinigung mit der 
Gottheit Christi verschieden, da sie durch 
die Vereinigung von Seele und Leib ge- 
schieht. Es gibt eine kirchliche Theologie 
(z.B. Athanasius), welche unter den Ein- 
fluß der Logos-Sarx-Idee gekommen ist. 
Die Eigenart dieser Gruppe besteht darin, 
daß sie über die menschliche Seele Christi 
schweigt und die Grundlinien des Christus- 
bildes so anlegt, daß diese Seele darin nicht 
aufscheint." (495 0 In der Logos-Anthro- 
pos-Christologie (WORT-Mensch) geht es 
um eine theologische Neubesinnung auf 
das Menschsein Jesu Christi. Das entschei- 
dendste Kriterium ist dabei das rechtgläu- 
bige - und auch richtig gesagte - Bekennt- 
nis zum christlichen Grunddogma: der 
Menschwerdung Gottes. Denn •was nicht 
angenommen ist, ist nicht geheilt" (Athana- 
sius). 

Der erste Teil des Buches handelt von 
der •Geburt der Christologie" (3-280). Im 
zweiten Teil geht es um die ersten theologi- 
schen Deutungen der Person Jesu Christi 
von Origenes bis zum Konzil von Ephesus 
(281-634). Der dritte Teil (635-775) gilt 
dem Konzil von Ephesus und dem Konzil 
von Chalcedon. Der Leser wird zuverlässig 
informiert. Es wird sachbezogen argumen- 
tiert und theologisch abgewogen interpre- 
tiert. Die dogmengeschichtliche Wahrheit 
erscheint im Gewand einer theologischen 
Sprache, die den Kern der Überlieferung 
transparent macht. 

Die Weite des versöhnenden Blicks von 
Grillmeiers christologischem Denken - 
man denke an seine Deutung des Nestorius 
- ist offensichtlich. Wie nebenbei geht bei 
der Lektüre seines Buches auf, daß es mit 
dem Gerede von der •Hellenisierung" des 
Christentums nicht weit her ist. Das Werk 
Grillmeiers, in dem die Fülle der orthodo- 
xen Überlieferung eingeborgen ist, macht 
keinen Kotau vor modischen christologi- 
schen Scheinblüten. Für ihn ist die Selbig- 
keit der dogmatischen Überlieferung ein 
Garant gegen Engführungen epochaler 
oder hermeneutischer Natur. Dogma be- 
deutet für Grillmeier befreiende Wahrheit, 
die den Menschen je mehr Mensch und 
Gott je mehr Gott sein läßt. In Jesus Chri- 
stus sind gemäß dem Glauben der Kirche 
Gott und Mensch ein für allemal unendlich 
konkret übereingekommen. Der Wert des 
Buches liegt nicht zuletzt darin, daß es 
hilft, wieder zu Bewußtsein zu bringen, daß 
die Kirche ihre Dogmen formuliert hat ge- 
gen Engführungen und Verkürzungen der 
Welt- und Christusinterpretation; so wird 
selbstverständlich die Auffassung abge- 
lehnt, daß Jesus nur psilos anthropos (blo- 
ßer Mensch) und nicht mehr sei, oder die 
Behauptung, daß der göttliche Logos nur 
einen Scheinleib angenommen habe. Jesus 
Christus ist mehr. Dogmatische Rede ist 
eine auf Ihn hin entschiedene und offene 
Redeweise. Sie wirkt befreiend und scheut 
sich nicht, ideologische und erfahrungs- 
arme Formulierungen und Denkstile als 
unangemessen zu bezeichnen.   P. ImhofSJ 



Buchbesprechungen 76 

1) Imhof, Paul; Lorenz, Bernd: Maria 
Theotokos bei Cyrill von Alexandrien. 
Zur Theotokos-Tradition und ihrer 
Relevanz (KOINONIA, Bd. 2). Mün- 
chen, Verlagsges. G. Kaffke 1981. 84 
S., geb., DM 24,-. 

2) Die Eucharistie der Einen Kirche. 
Eucharistische Ekklesiologie - Per- 
spektiven und Grenzen. Hrsg. von Al- 
bert Rauch und Paul Imhof (KOINO- 
NIA, Bd. 3). München, Verlagsges. G. 
Kaffke 1983. 231 S., geb., DM 24,80. 

1) Der 2. Band der Schriftenreihe des Ost- 
kirchlichen Instituts Regensburg, KOINO- 
NIA, bringt eine dogmengeschichtliche 
Untersuchung zur Verwendung des Wortes 
•Theotokos" bei Cyrill von Alexandrien 
vor dem Konzil von Ephesus (431). Zu- 
grundegelegt sind die Handschriften der di- 
rekten Überlieferung. Es ist kein leichtes 
Buch, aber die Mühe lohnt sich. 

Vielen mag heutzutage die Bezeichnung 
Marias als •Theotokos" (Gottesgebärerin) 
selbstverständlich sein und der Streit um 
diesen Titel als Nebensächlichkeit, ja Haar- 
spalterei der frühen Kirche erscheinen. 
Letztlich aber beruht die Frage, ob Maria 
•Theotokos" zu nennen ist, auf der ent- 
scheidenden Frage, die Jesus seinen Jün- 
gern und damit auch uns stellt: •Für wen 
haltet ihr mich?" (Mt 16,15) Mit dem Titel 
•Gottesgebärerin" für Maria wird zum 
Ausdruck gebracht, daß Jesus, ihr Sohn, 
nicht nur Mensch, sondern auch wirklich 
Gott ist (vgl. 22), und: Er ist einer. Dies ist 
der Glaube der frühen Kirche! 

Besonders wertvoll scheinen uns die öku- 
menischen Überlegungen in diesem Buch, 
die von einem aktuellen Verständnis Ma- 
rias zeugen. Vor allem auch für das Ge- 
spräch mit dem Atheismus ist die vorge- 
legte Studie von großem Nutzen. 
2) Der 3. Band der oben genannten Schrif- 
tenreihe enthält - analog zum 1. Band über 
Basilius (vgl. Besprechung in GuL 55 [1982] 
78 f) - Vorträge des Regensburger Ökume- 
nischen Symposions, das im Auftrag der 
Ökumene-Kommission der Deutschen Bi- 
schofskonferenz 1981 zum Thema •Eucha- 
ristische Ekklesiologie" stattfand. Es spie- 
gelt den Stand und die Fragestellungen des 
Dialogs zwischen Orthodoxie und Katholi- 

zismus wider. Nicht nur die historischen 
Beiträge besitzen eine große Qualität. Fol- 
gende Autoren kommen zu Wort: Erz- 
bischof Michael von Vologda und Veli- 
kioustjug, Bischof Rudolf Graber, I. Ca- 
raza, D. Dimitrijevic, P. Imhof SJ, A. Kal- 
lis, L. Lies SJ, P. Plank, A. Rauch, H.-J. 
Schulz, H.-J. Vogt, W. de Vries SJ, I. Za- 
grean. Sie alle bedenken das Thema der 
Eucharistie. Denn die •gemeinsame Eucha- 
ristie wäre das Herzstück einer Einigung 
zwischen Orthodoxen und Katholiken" 
(10). 

In der Zeit vom 30. 6. - 6. 7. 1982 fand in 
München-Fürstenried die Zweite Vollver- 
sammlung der Gemischten Kommission 
der orthodoxen und katholischen Kirche 
statt; das dort verabschiedete offizielle Do- 
kument, das neue Möglichkeiten der Eini- 
gung aufgrund gemeinsamer Traditionen 
im Bereich der Ekklesiologie eröffnet, ist 
im Anhang dieses Buches abgedruckt 
(219-231). Es trägt den Titel: •Das Ge- 
heimnis der Kirche und der Eucharistie im 
Licht des Geheimnisses der Heiligen Drei- 
faltigkeit." E. Meuser 

Das Papsttum. Epochen und Gestal- 
ten. Hrsg. von Bruno Moser. Mün- 
chen, Südwest Verlag 1983. 416 S. (mit 
über 50 Abb.), Ln., DM 39,80. 

Das datenreiche, populärwissenschaftlich 
gehaltene Buch besteht aus Beiträgen un- 
terschiedlicher Qualität und Machart. Be- 
kannte Autoren wie H. Fries, F. Heer, K. 
Rahner u.a. haben daran mitgearbeitet. 
Der Löwenanteil der Beiträge stammt von 
J. Gelmi. Recht unkonventionell ist die Be- 
urteilung der beiden Päpste Alexander VI. 
(1492-1503) und Pius V. (1566-1572) durch 
H. C. Zander. Der Renaissancemensch 
Alexander kommt dabei besser weg als der 
heiliggesprochene Pius. 

Der Herausgeber B. Moser legt ein Buch 
vor, das seine Leser nicht zuletzt in säkulari- 
sierten Kreisen finden wird. Gewiß wird es 
manches Vorurteil vertiefen, andererseits 
aber bietet es in neutraler, zuweilen auch in 
engagierter Form eine Fülle von Informa- 
tionen über Epochen und Gestalten des 
Papsttums, die weiterführend sind. 

P. Imhof SJ 



Buchbesprechungen 77 

Sievernich, Michael: Schuld und 
Sünde in der Theologie der Gegenwart 
(Frankfurter Theologische Studien, 
Bd. 29). Frankfurt, Verlag Josef 
Knecht 21983. 464 S., Pp., DM 58,-. 

Die Münsteraner Dissertation des Frank- 
furter Theologen ist imponierend an Ge- 
lehrsamkeit, an Überblick und an Klarheit. 
In zwei großen Zügen durchstreift er die 
christliche Auffassung von Sünde: erstens 
theologisch mit Karl Rahner (menschliche 
Freiheit), Piet Schoonenberg (Sünde der 
Welt), Paul Tillich (Entfremdung und Sinn- 
verlust), Teilhard de Chardin (Sünde und 
Evolution), Dorothee Solle (politische Her- 
meneutik), Johannes B. Metz (Emanzipa- 
tion und Erinnerung an das Leiden), Be- 
freiungstheologie (•strukturelle" Sünde); 
dazu gibt es erhellende Exkurse über litera- 
rische Zeugnisse, über Ignatius von Loyola, 
Irenäus von Lyon, Hannah Arendt, Barto- 
lome de Las Casas. Ein zweiter Teil ist 
neueren Glaubensbüchern, also Vermitt- 
lungen für die Praxis gewidmet (darunter 
wird auch Hans Küngs •Christsein" einge- 
ordnet). 

Bei der Beschreibung der •Sündentheo- 
logie" der einzelnen Autoren erhält man - 
weit über das eigentliche Thema hinaus - 
eine Einführung in deren Gesamttheologie. 
Die Darstellungen sind von einem breiten 
Ansatz in Originär- und Sekundär-Literatur 
getragen. Ständig werden so auch kritische 
Fragestellungen mit einbezogen. Hier ist 
M. Sievernich allerdings recht behutsam. 

Dreierlei möchte ich zu der bedeutenden 
Arbeit sagen: Einmal erhält man als Leser 
einen fundierten Überblick über die mo- 
derne Theologie anhand eines zentralen 
Problems. Verwundern mag das Fehlen lu- 
therischer Theologie, die M. Sievernich na- 
türlich studiert hat, wie das Namensregister 
ausweist. Aber es scheint, daß der Verzicht 
darauf keinen konfessionellen Grund hat, 
sondern daß mit den behandelten Autoren 
das Feld der Neuansätze schon umrissen 
ist. Nicht verwundern wird es denjenigen, 
der einigermaßen die theologischen Dis- 
kussionen verfolgen durfte, daß die vor 
Jahren propagierte •Abschaffung der Erb- 
sünde" als journalistisch aufgeblasene Ein- 
tagsfliege erscheint - wenigstens für die 
theologische Reflexion, die nach Aufweis 

von Sievernich eine ganze Welt von Wahr- 
heit in dem alten Dogma entdeckt. 

Das Zweite ist die Bedeutung für die An- 
thropologie. Das kindlich-optimistische 
Menschenbild der Aufklärung, das heute 
von vielen Bewegungen in neuer Form pro- 
pagiert wird (z. B. der Traum vom •Wasser- 
mann-Zeitalter", den der sonst so pessimi- 
stische Philosoph R. Schlette Sievernich 
entgegenhält), wird erst durch die Refle- 
xion auf Sünde und Schuld den Realismus 
und damit auch die wahre Menschlichkeit 
erhalten und so eine Zukunft haben. 

Damit drängt sich als drittes der Wunsch 
auf, daß diese Arbeit fortgesetzt werde mit 
den psychologischen und soziologischen 
Daten heutiger Reflexion. Damit könnten 
wie von selbst die nur vorsichtigen synthe- 
tischen und praktischen Hinweise Siever- 
nichs an normierender Prägnanz gewinnen. 

J. Sudbrack SJ 

Hoffmann, Norbert: Kreuz und Trini- 
tät. Zur Theologie der Sühne (Krite- 
rien, 61). Einsiedeln, Johannes Verlag 
1982. 88 S., brosch., DM 12,-. 

Zwei Anliegen hat vorliegendes Buch, das 
die wissenschaftlich durchgearbeiteten 
Thesen von •Sühne" (1981, im gleichen 
Verlag) aufgreift und weiterführt. Einmal 
geht es um eine Aktualisierung der Wirk- 
lichkeit der •Sühne", die nur vom Kreuz 
her zu begreifen und die in der Herz-Jesu- 
Frömmigkeit der Barockzeit (M. M. Alaco- 
que) ihren wohl wichtigsten Ausdruck 
fand. Ich fände es gut, wenn solche christo- 
logische Gedankengänge einmal in Bezie- 
hung gestellt würden zur immer stärker 
werdenden Solidaritätserfahrung des mo- 
dernen Menschen: Wir, hier in Europa, 
sind mitverantwortlich für Geschehnisse in 
der Dritten Welt. Ob es darauf eine andere 
befriedigende Antwort geben kann als die 
christliche, in der theologischen Wirklich- 
keit der Sühne gegründete? 

Zum zweiten versucht Hoffmann, das 
Kreuzesgeschehen der Sühne Jesu im in- 
nertrinitarischen Liebesgeschehen zwi- 
schen Vater und Sohn zu verankern. Hier 
werden manche Theologen lauten Protest 
erheben. Doch wenigstens dem Anliegen 
muß zugestimmt werden: Was Jesus am 
Kreuz für uns Menschen erlitt, hat seine 
Wurzeln in der Liebe des Vaters, mit der er 



Buchbesprechungen 78 

seit Ewigkeit sein Wort ausgesprochen und 
mit der er dieses Wort hineingesprochen 
hat in die Zeit, als Gott Mensch wurde. 

J. Sudbrack SJ 

Balthasar, Hans Urs von: Theodrama- 
tik, Bd. IV: Das Endspiel. Einsiedeln, 
Johannes Verlag 1983. 484 S., geb., 
DM 55,-. 

Im gewichtigen letzten Band seiner Theo- 
dramatik entwirft Hans Urs von Balthasar 
eine christologisch-trinitarische Eschatolo- 
gie, die sich dadurch auszeichnet, daß sie 
den Bogen der theologia viatorum, d. h. un- 
seres unvollkommen bleibenden Glaubens- 
wissens, nicht durch unnötige und unlös- 
bare Fragen überspannt, sich aber anderer- 
seits dort der Herausforderung stellt und 
(von der Bibel her gedeckte!) Grenzaussa- 
gen wagt, wo es um wesentliche - weil die 
Liebe, von der wir leben, betreffende - Pro- 
bleme geht. Gegenüber den vorhergehen- 
den Bänden fällt auf, in welchem Ausmaß 
Adrienne von Speyr hier zu Wort kommt. 
Ihre Aussagen, deren Bedeutung für sein 
Denken Balthasar immer wieder betont 
hat, haben besonders im Abschnitt •Der 
Abstieg des Sohnes" (223-243) tragende 
Funktion. 

Vom christologisch-trinitarischen Ansatz 
her insistiert Balthasar in der Einleitung 
(14-49) und im ersten Teil •Die Welt in 
Gott" (53-167) auf der johanneisch-vertika- 
len Sicht der Eschatologie (Gott ist jetzt 
da), weil diese den Blick auf den gegenwär- 
tigen Gott zu richten hat, der selbst das 
•Letzte Ding" (49) ist, ohne deswegen die 
horizontale Dimension (Gott erwartet uns 
in der Zukunft) auszuklammern (155-159). 
Aspekte trinitarischen Lebens (Sein-Ereig- 
nis-Werden, Positivität des Anderen etc.), 
die die Strukturen der Schöpfung fundie- 
ren, und die Vermittlung von Himmel und 
Erde durch Christus, aus dem die Kirche 
hervorgeht, sind weitere Themen. 

Im zweiten Teil •Aspekte des Endspiels" 
(171-337) werden zwei Fragen vertiefend 
beantwortet, die die ganze Theodramatik 
hindurch auf dem Plan waren: die Frage 
nach der Möglichkeit Gottes, sich wirklich 
in der Welt zu engagieren, ohne sich heillos 
in ihr zu verstricken, sowie die Frage nach 
der Allversöhnung, die scheinbar am •Je- 
mehr weltlichen Widerstands gegen das Je- 

mehr der göttlichen und menschgeworde- 
nen Liebe" (47) scheitert. Der Frage nach 
dem Weltengagement Gottes geht Baltha- 
sar in einem Kapitel über den Schmerz 
Gottes nach (191-222), worin die trinitari- 
sche Selbstverschenkung Gottes als die 
Überwindung aller Tragik angegeben wird, 
weil sie sich auch noch im Modus der To- 
destrennung vollziehen kann, was im fol- 
genden Kapitel •Der Abstieg des Sohnes" 
(223-243) näher ausgeführt wird. Zur zwei- 
ten Frage verweist Balthasar auf den 
•Ernst der Unterfassung" aller Sünde 
durch den Tod Jesu und auf die Hoffnung 
auf die Allversöhnung, die um so wagemu- 
tiger ist, als Gott selbst sie hegt, wie Baltha- 
sar in einer schönen Interpretation von Pe- 
guys •Das Tor zum Geheimnis der Hoff- 
nung" darlegt (160-167). 

Der dritte Teil •Welt in Gott" (341-476) 
ist der Einbergung der Welt in Gott gewid- 
met. Er ist ein Versuch, die traditionelle Vor- 
stellung der visio beatifica (der ewigen Schau 
in der Seligkeit des Himmels) auf eine ganz- 
heitlichere Konzeption von Vollendung hin 
auszuweiten (431), um das •spannende" Sein 
bei Gott (375 f) plastischer darzustellen. So 
wird z. B. die Sendung jedes einzelnen im 
Himmel weiterbestehen (379). Die Welt ist 
keine letztlich vom göttlichen Geschehen 
ausgeschlossene Zuschauerin, sondern 
Teilnehmerin, die gewürdigt ist, so ins trini- 
tarische Leben einbezogen zu werden, daß 
Balthasar anschließend sagen kann: •Was 
hat Gott von der Welt? Ein zusätzliches 
Geschenk, das der Vater dem Sohn, aber 
ebensosehr der Sohn dem Vater und der 
Geist beiden macht, ein Geschenk deshalb, 
weil die Welt durch das unterschiedliche 
Wirken jeder der drei Personen am göttli- 
chen Lebensaustausch innerlichen Anteil 
gewinnt und sie Gott deshalb, was sie Gött- 
liches von Gott erhielt, mitsamt dem Ge- 
schenk ihres Geschaffenseins auch als gött- 
liches Geschenk erstattet." (476) 

Wer den Aufwand nicht scheut, dieses 
anspruchsvolle Buch Balthasars nicht nur 
zu lesen, sondern zu studieren, der wird mit 
einer Fülle von tiefen und tiefsten Einsich- 
ten in das Mysterium Gottes beschenkt und 
vielleicht ermutigt, sich mit dem wegwei- 
senden Werk Balthasars in erweitertem 
Umfang zu beschäftigen. M. Bieter 



Buchbesprechungen 79 

Pesch, Otto Hermann: Frei sein aus 
Gnade. Theologische Anthropologie. 
Freiburg / Basel / Wien, Herder 1983. 
472 S, geb., DM 58,-. 

Dieses Buch des katholischen Ökumeni- 
kers an der evangelisch-theologischen Fa- 
kultät in Hamburg darf als eine Art von 
Summe seines bisherigen Arbeitens angese- 
hen werden. Es geht um das, was früher un- 
ter •Gnadenlehre" abgehandelt wurde und 
was Pesch in ständigem Dialog mit Luther 
und der lutherischen Rechtfertigungslehre 
erarbeitet. Daher bilden auch Bibel, Augu- 
stinus, Thomas, Luther und das Konzil von 
Trient die ständigen Traditionszeugen, die 
stets aus dem Blickwinkel der heutigen 
Forschung vorgestellt werden. Der Aufbau 
des Werkes zieht um das Thema Mensch 
und Gott, Freiheit und Gnade immer en- 
gere Kreise, wobei allerdings erkennbar ist, 
daß das dickleibige Buch in verschiedenen 
Arbeitsphasen ausgearbeitet wurde. Stän- 
dig wird auf die vielfältige (besonders kon- 
troverstheologische) Literatur verwiesen, 
mit der sich Pesch offen auseinandersetzt; 
dabei wagt er auch unpopuläre Urteile - so 
fragend gegen G. Hasenhüttl (Gott als 
•Funktion des menschlichen Selbstver- 
ständnisses", 34), aber auch kopfschüttelnd 
vor einer vereinzelten Aussage Hans Urs 
V.Balthasars (293, Anm. 14). 

Ein so reiches und mutiges Buch setzt 
sich natürlich auch kritischen Fragen aus: 
Die Parallelsetzung Bonhoeffers zu Jaspers 
(1670 ist mit der regelrecht kindlich zu 
nennenden Frömmigkeit des evangelischen 
Märtyrers (vgl. seine Liebe zur Imitatio 
Christi in den von Pesch zitierten Gefan- 
genschaftsbriefen) kaum zu vereinen. Am 
wichtigsten scheint mir die Beobachtung, 
daß in dem - trotz allem - kontroverstheo- 
logischen Ansatz das Gespräch mit der pa- 
tristischen und orthodoxen Theologie zu 
kurz kommt. Wie anders wäre es sonst 
möglich gewesen, daß das Lehrstück vom 
Heiligen Geist, als den •Menschen heili- 
gender Gott", völlig ausfällt (Spuren 87 f; 
2810; auf den guten Seiten über •Gotteser- 
fahrung" fehlt er, und das wichtige Sachre- 
gister nimmt von ihm keine Notiz. 

Die Vorzüge der Arbeit liegen im Dialog 
mit der lutherischen Theologie von heute. 
Und hier hat Pesch seine alte These durch- 

gehalten, erweitert, differenziert und ge- 
nauer belegt: Zwischen der großen Theolo- 
gie des Mittelalters (Thomas von Aquin) 
und Martin Luther gibt es wenigstens in be- 
zug auf die Gnadenlehre keine inhaltliche, 
sondern nur eine sprachliche Differenz; 
1967 nannte Pesch die Unterscheidungs- 
merkmale: sapiential und existential. 

Ich möchte vermuten, daß diese Arbeit 
ein wichtigeres Ergebnis des Luther-Ge- 
dächtnis-Jahres ist als die Vielzahl dessen, 
was über den Reformator in letzter Zeit 
veröffentlicht wurde. Ein Großteil der kon- 
troverstheologischen Literatur ist mit ihr ad 
acta gelegt und auch für den Nichtspeziali- 
sten als überholt einsichtig gemacht wor- 
den. Denn das ist ein weiterer Vorzug die- 
ser Arbeit: Sie ist übersichtlich (ein Lehr- 
buch im besten Sinn) und verständlich, 
manchmal sogar interessant und auch 
spannend geschrieben. J. Sudbrack SJ 

Kasper, Walter: Der Gott Jesu Christi 
(Das Glaubensbekenntnis der Kirche, 
Bd. 1). Mainz, Matthias-Grünewald- 
Verlag 1982. 406 S., Ln., DM 48,-. 

Mit dieser Gotteslehre, die in Kontinuität 
zur Christologie des Tübinger Dogmatikers 
(vgl. GuL 48, 1975, 77) steht, sollte das zu- 
weilen etwas hochmütige Herabschauen 
mancher seiner Kollegen auf die soge- 
nannte •Schultheologie" zu Ende sein. 
Diese •Schultheologie" (vgl. 9 f) ist wissen- 
der, moderner und weiter als das meiste, 
was sich von diesem •Genus" der Theolo- 
gie lösen will. Kasper beginnt mit dem Fra- 
gen nach Gott in unserer Zeit und erarbei- 
tet über die Botschaft Jesu von Gott ein 
Verständnis des trinitarischen Gottesge- 
heimnisses. Das in sich übersichtlich ge- 
gliederte Buch wird überdies durch gute 
Register erschlossen. 

Der Entwurf steht deutlich in der Tradi- 
tion der großen Scholastik, baut auf bibli- 
schen Fundamenten und den Lehren der 
Kirchenväter auf, läßt sich stark beeindruk- 
ken von der Philosophie und Theologie des 
19. Jhs. (vgl. das Herausstreichen des •on- 
tologischen Arguments" für Gott: •Nur im 
Licht eines Vorgriffs auf unbedingten Sinn 
lassen sich Sinnzusammenhänge in der 
Wirklichkeit erkennen."), setzt sich jedoch 



Buchbesprechungen 80 

auch ständig mit Fragen unserer Zeit aus- 
einander. 

Dieser große Fragekreis wird - und das 
ist das Herausragende - in redlich belegten 
und sauber durchdachten Denkschritten 
durchgearbeitet. Es ist schon erstaunlich, 
wie sicher (auch für Fachleute überaus in- 
formativ) Kasper die wesentlichen Anlie- 
gen herausarbeitet: Die großen Atheisten, 
Sprachlogik, Natürliche Theologie, Ge- 
heimnis, Theologie des Geistes, Das Leid 
Gottes, Gott als Person (in Auseinanderset- 
zung mit K. Barth und K. Rahner), Ver- 
herrlichung sind einige der systematischen 
Themen, die wie viele andere biblische und 
geschichtliche Themen exkursartig behan- 
delt werden. 

Am erheilendsten war für mich die Aus- 
einandersetzung mit dem Sprechen von 
Gott als •Person", als einem •Du". Hier 
hat Kasper eine grundlegende Einsicht 
durchgedacht, die für das Christentum von 
morgen wesentlich ist: •Weder antike Sub- 
stanz noch neuzeitliches Subjekt sind das 
Letzte, sondern die Relation als Urkatego- 
rie des Wirklichen." (354) D.h. Gott und 
Mensch sind in ihrer Eigentlichkeit nicht 
sosehr als •Sein" oder •Bewußtsein" zu 
verstehen, sondern als Beziehung und Be- 
gegnung. Das bedeutet in Gott: Vater- 
Sohn-Geist; und das heißt für den Men- 
schen: als Ich-Du-Wir in diese ewige 
Liebe Gottes hineingenommen werden. 

Ehe man sich weiterfragend mit Kasper 
auseinandersetzt, sollte man anerkennen, 
daß er uns Systematik geschenkt hat, die 
sowohl auf dem Stand der Forschung wie 
des modernen Fragens steht, die gut lesbar, 
gut gegliedert und umfangmäßig zu bewäl- 
tigen ist, die also auch jemandem, der theo- 
logisch nicht versiert ist, einen redlichen 
Zugang zur christlichen Lehre und so wei- 
terführend zur Erfahrung von Gott eröff- 
net. J. Sudbrack SJ 

Der Brief an Diognet. Übers, und Einf. 
von Bernd Lorenz (Christliche Meister, 
Bd. 18). Einsiedeln, Johannes Verlag 
1982. 112 S., brosch., DM 15,-. 

In recht guter Übersetzung, mit einem soliden 
und kenntnisreichen Kommentar liegt erstmals 
seit 70 Jahren der Brief an Diognet, von einem 
Unbekannten am Ende des 2. Jhs. verfaßt, 

wieder in deutscher Ausgabe vor. Diese Apo- 
logie des Christentums ist ein wichtiges literari- 
sches Zeugnis, in dem sich das Selbstverständ- 
nis der frühen Christen spiegelt. Sie beginnt mit 
einer - ziemlich undifferenzierten - Attacke 
gegen den Kult der Götzenbilder; anschlie- 
ßend finden wir Vorwürfe gegen die jüdische 
Tradition (sie beruhen meist auf Mißverständ- 
nissen). Zu Recht wird im Kommentar von B. 
Lorenz dezidiert auf die signifikante Überzeu- 
gung des Diognet-Briefes hingewiesen, •daß 
die Juden völlig im Recht sind, indem sie an die 
Existenz des einen Gottes glauben und ihm als 
dem Herrn des Alls und von Allem die ge- 
schuldete Ehre erweisen" (50). Die positiven 
Überlegungen im Brief an Diognet bezüglich 
des Lebens der Christen gehören zum Schön- 
sten, was man in der frühchristlichen Literatur 
darüber finden kann (19 f). Zur Frage der Sote- 
riologie lesen wir: •Gott haßte uns nicht und 
verstieß uns nicht und gedachte nicht des Bö- 
sen, sondern war langmütig und geduldig. Er 
selbst nahm aus Erbarmen unsere Verfehlun- 
gen auf sich, und er selbst gab den eigenen 
Sohn hin als Lösegeld für uns, den Heiligen für 
die Ungerechten, den Unschuldigen für die 
Bösen, den Rechtschaffenen für die Schlech- 
ten, den Unvergänglichen für die Vergängli- 
chen, den Ewigen für die Menschen. Denn was 
sonst war imstande, unsere Sünden zuzudek- 
ken als dessen Gerechtigkeit?" (26) Lange vor 
jeder Formulierung auf einem Konzil heißt es 
in entschiedener Klarheit: •Wie ein König sei- 
nen Sohn als König entsendet, sandte er ihn, als 
Gott sandte er ihn, als Mensch zu Menschen 
sandte er ihn, als Rettender sandte er ihn, zum 
Überzeugen, nicht zum Erzwingen: Bei Gott 
gibt es keine Gewalt." (23) 

Entscheidend für die Qualität des Briefes ist 
seine Verankerung in der biblischen Tradition. 
Er möchte eine Einladung sein für jemand, der 
nach der Wahrheit und den Grundprinzipien 
einer christlichen Lebensweise sucht. Der Au- 
tor geht dabei in seiner Weltbetrachtung vom 
Primat des Spirituellen aus, jenes geistig-geist- 
lichen Bereiches, der - letztlich wegen der 
Menschwerdung Gottes -, von jeder gnosti- 
schen Engführung prinzipiell befreit, immer 
wieder unmittelbar mit dem realen Leben in 
Fleisch und Blut zu tun haben muß. Hat Gott 
sich doch selbst ein für allemal geoffenbart in 
seinem Logos, der mystisch •immer neu in den 
Herzen der Heiligen geboren wird" (30). 

P. ImhofSJ 




