Die Stunde der Gewaltlosigkeit

Heinrich Spaemann, Uberlingen

Denn ich wache iiber mein Wort und fiihre es aus. (Jer 1,12)
Gott behdlt recht, wenn er spricht. (Ps 51,6)
Andere forderten von ihm ein Zeichen vom Himmel. (Lk 11,16)

Die acht Seligkeiten der Bergpredigt legen einander aus, sind Syn-
onyma, enthalten Gleichbedeutendes mit je verschiedenen Nuancen, so
daf} die eine Seligkeit die andere erkldren hilft.

In der Geschichte der Kirche wie in der Lebensgeschichte einzelner
Christen kann der besondere Akzent einer Seligkeit seine ,,Stunde* be-
kommen; wird diese wahrgenommen, kommen gleich alle acht ins Spiel.

So war die Armut des Evangeliums die Entdeckung des heiligen
Franz, sein Fund der ,kostbaren Perle”, epochal in seiner Auswirkung:
Von da ging eine Armutsbewegung iiber die ganze Kirche aus, und es
war hohe Zeit dafiir, es war ,,an der Zeit“; denn man trug der Kirche
ldngst alle Schitze der Welt in den Schof}; sie residierte neben, ja iiber
dem Kaiser; Hierarchie und Orden gewdhnten sich daran, michtig und
reich zu sein — die Christenheit war in Gefahr, ein Fundament ihrer Exi-
stenz und ihrer Identitét zu verlieren, die Armut, jene, die Christus lebte
und verwirklichte, die bis ins Herz hinein gehende, von der Freiheit er-
wihlte: eigenes Angewiesensein auf Geliebt- und Beschenkt-werden als
Voraussetzung fiir ein Weiterschenken, das Aufblick ist und bleibt, nicht
Gefille von oben nach unten wird.

Sieben Jahrhunderte spiter entsteht eine Bewegung von dhnlicher Dy-
namik, diesmal iber alle fiinf Erdteile hin, sie hat die dritte Seligkeit
zum Inhalt und zum Ziel: ,Selig die Gewaltlosen, denn sie werden das
Land erben” — diese Erde wird ihnen gehSren.

Nun ist freilich mit dem Wort ,,Gewaltlosigkeit die dritte Seligkeit
ebenso unzureichend iibersetzt wie mit dem fritheren Wort ,,Sanftmut*“;
erst wenn man diese dritte Seligpreisung (Mt 5,5) mit der ersten (,,Selig,
die arm sind vor Gott“ — Mt 5,3) und der sechsten (,,Selig, die ein reines
Herz haben“ - Mt 5,8) zusammennimmt, versteht man ihren Bedeu-
tungsinhalt, fiir den es im Deutschen keine entsprechende Vokabel gibt;
das indische ,,Ahimsa“, ein zentraler Begriff hinduistischer Spiritualitat,
kommt ihm noch am néchsten. ,,Ahimsa® meint leidenschaftliche Ge-
duld, geduldige Freundlichkeit, standhafte Liebe. Mahatma Ghandi hat



Heinrich Spaemann 84

sie dhnlich entdeckt und im Kontext mit allen Bergpredigtseligkeiten
(die ithm vertraut waren) gelebt und verwirklicht, wie seinerzeit Franz
die evangelische Armut. Die Erfahrung eines langen Kampfes fiir sein
Volk gegen Fremdherrschaft und Unterdriickung lehrte ihn und durch
ihn viele, die seinem Beispiel folgten, daB} die VerheiBung der dritten Se-
ligkeit nicht triigt: Der sanftmiitigen Freundlichkeit der geduldig Ge-
waltlosen ist eine gréflere Macht gegeben als allen noch so schreckli-
chen Waffen der Gewalt; die Gewaltlosen gewinnen auf die Dauer Ter-
rain — ohne, ja gegen jeden Schwertstreich —, schlieBSlich das ganze ihnen
zugesprochene Territorium. Sie ,,erben es. Von wem? Von Gott - durch
Christus, der im Abendmahlssaal die Seinen zu Erben einsetzt mit den
Worten: ,,Euch, die ihr in meinen Priifungen mit mir ausgeharrt habt,
vermache ich das Reich.” (Lk 22,28f) Er setzt die auch unter Priifungen
und Leiden dem Sieg der Liebe Vertrauenden zu kommenden Herren
iiber die Erde ein. Paulus nennt diese Gliubigen ,Erben Gottes und
Miterben Christi, denn so gewil wir mit ihm leiden, werden wir mit ihm
auch zur Herrlichkeit erhoben® (Rém 8,17).

Die ,,Entdeckung” Ghandis geschah nach der Jahrhundertwende; sie
gewann mehr und mehr Boden und Bedeutung in einer Zeit, wo in Krie-
gen die ersten Bomben fielen, wo schlieBlich die Riistungsindustrie zum
grofiten Potential aller politischen Miéchte anwuchs. — Im Laufe der
Jahrzehnte nach dem letzten Weltkrieg griff Ghandis Losung von Indien
auf ein Europa iiber, das mitsamt seinen Christen von seinem in tau-
sendjihriger Geschichte geprigten Vorstellungs- und Denkhorizont her
diese Bewegung in ihrer politischen Dynamik selber nicht initiieren und
weithin auch nicht etwa gleich mitvollzichen konnte.

Im deutschen Volk der Bundesrepublik, das durch die Schrecken des
2. Weltkrieges mit seinen Bombenteppichen bis in die Tiefen des Unbe-
wuBten und des Gewissens wie durch ein Gottesgericht erschiittert war
und sich zu radikalem Umdenken gedringt fand, beschlofl eine neue
Regierung zunéchst, in alle Zukunft auf den neuen Aufbau einer Wehr-
macht mit den farchterlichen, Stidte und Land zerstérenden Waffen zu
verzichten. Man schrieb den Verzicht auf Wiederaufriistung in einem
Grundsatzprogramm fest — um dann dennoch im Anschlufl an ein GroB-
machtbiindnis wieder zu einer Militdirmacht zu werden, die Eigengesetz-
lichkeit einer von macht- und riistungspolitischen Gesichtspunkten ge-
steuerten Weltpolitik neu zu behaupten und zu vertreten und damit die
Zustindigkeit des Evangeliums auf den privatbiirgerlichen Bereich ein-
zuschrinken. Eine widerrufene Entscheidung fithrt nach psychologi-
schen und theologischen Gesetzen in der Regel zur Verfestigung und
Verhirtung in der fritheren Position (vgl. Hebr 6,4-6).



Die Stunde der Gewaltlosigkeit 85

Der einzige Christ von Format, der dieser Entwicklung nach dem
Zweiten Weltkrieg mit der Macht seiner Persénlichkeit und seiner Spra-
che entgegentrat, war Reinhold Schneider. Man hatte ihm den Orden
Pour le Mérite verlichen, weil er wihrend des Naziregimes die stirkende
und tréstende Stimme der Wahrheit des Evangeliums fiir viele gewesen
war. Als er nun, wieder vom Evangelium her, Einspruch erhob gegen die
unheilvolle Wende in der deutschen Politik, wurde er mehr und mehr
gemieden und geéchtet, aus dem Buchhandel verschwanden seine Bi-
cher, es bildete sich eine Schweige- und Leerzone um ihn wie um einen
Aussitzigen.

Heute, 25 Jahre nach seinem Tode, ist er fiir die Friedensbewegung in
Deutschland, soweit sie sich zum Evangelium bekennt, die initiatorische
Gestalt neben Ghandi; ein Ermutiger ihres Entschlusses, sich der ato-
maren Macht, die drauf und dran ist, das Leben ungezihlter wehrloser
Menschen aufs Spiel zu setzen, entgegenzuwerfen — und zwar mit jener
anderen Art von Macht, die die VerheiBung der dritten Seligpreisung
hat: ,,Selig die bis ins Herz hinein Gewaltlosen, denn sie werden das
Land erben!“ Thre Vollmacht und Sendung ist es, das Leben der Erde
vor dem gewaltsamen Tod zu retten, es wieder erblithen und fruchten zu
lassen in einem neuen Fiir- und Miteinander der Menschen und Vélker.
Eine Utopie? Gewill - zunichst. Wie es die Reich-Gottes-Utopie Jesu
war. Aber diese begann durch seine Passion hindurch Wirklichkeit zu
werden in der jungen Kirche, in ersten Verdeutlichungen von kommen-
der Welt, Gemeinschaften des Teilens, der Selbstlosigkeit und der Ge-
waltlosigkeit, die sich als ,,Licht der Welt"“, ,Stadt auf dem Berge® (Mt
5,14) erwiesen. Und solche Wirklichkeit, gottlich wirklicher als die von
Machtmitteln dieser gespenstischen Welt gesteuerte, hat heute wieder
ihre die Kirche neu prigende und weltverdndernde Stunde, dhnlich wie
die Armut zur Zeit des heiligen Franz: Sie erfahrt ihre Verdeutlichung
und Ausdehnung in unsere Zeit hinein durch die Jiinger, die sich , wie
Lammer unter die Woélfe* schicken lassen (Lk 10,3).

Lammer gegen Wolfe — dieses biblische Bild hat eine duBBerste Aktua-
litat bekommen: Das Boseste an boser Gewalt, das die Menschheit aus
ihrer bisherigen Geschichte hervorbrachte, die Kernwaffenriistung der
GroBmiichte, ruft eine Bewegung auf den Plan, deren Sendung es ist,
Gott, den Vater Jesu Christi, als den gewaltlosen, waffenlosen Gott, der
im Gekreuzigten sein letztes Offenbarungszeichen hat, in Leben und Be-
wuBtsein der Christen wieder gegenwirtig zu machen.

Dieses Gottesbild war lange Zeit genau wie das des armen Christus
(bis Franz von Assisi kam, die Kirche rettend) wie verdeckt. Denn seit
der konstantinischen Wende war die Christenheit in Europa mehr als



Heinrich Spaemann 86

ein Jahrtausend lang wie verzahnt mit staatlicher Macht, die sie mit
ihren Mitteln begiinstigte und beschiitzte und ihre Ausdehnung mit dem
Schwerte forderte. Auf diese Weise freilich wurde sie eine grofle Reli-
gion, wurde sie ~ durch Einbindung in Volkstiimer und staatliche Ord-
nungen — so etwas wie ein grofles Nest fiir das Gottesvolk. Aber im
Laufe dieser langen Zeit vergal} dieses Volk mehr und mehr, dafl es ein
Exodusvolk ist, vergal} es, daB Jesus dem Manne, der ihm nachrief: ,,Ich
will dir folgen, wohin du auch gehst*, erwidern mufite: ,,Die Fiichse ha-
ben ihren Bau und die Vogel ihr Nest, der Menschensohn hat nichts,
wohin er sein Haupt legen kann.“ (Mt §,19f)

So wie es auch mehr und mehr vergaB, dal Jesus dem Petrus sagte, als
dieser seine Sache im Garten Gethsemani mit blutiger Gewalt verteidi-
gen wollte: ,Stecke dein Schwert in die Scheide, denn alle, die das
Schwert ziehen, werden durch das Schwert umkommen.“(Mt 26,52)
Heute, wo es ernst wird mit diesem ,,alle werden auf solche Weise um-
kommen®, wo dieses Wort also auf Menschheitsebene seine Wahrheit zu
erweisen beginnt, ist die Kirche an den Punkt gekommen, wo sie ihrer
Einbindung in irdische Machtstrukturen absagen muf, da deren Waffen
inzwischen ein ,,Verbrechen gegen Gott und die Menschheit” geworden
sind (II. Vatikanum). Im Gehorsam gegen den Herrn des Lebens ist die
Kirche heute als eine Gemeinschaft des Widerstandes gegen den Todes-
staat gefordert. Vielleicht hat das zur Folge, daB sie tatsdchlich wieder
das Exodusvolk wird, das sie nach géttlicher Setzung ist. Aber nur so,
wieder ganz sie selbst geworden, kann sie ~ und wohl nur sie noch (die
freilich auch in Menschen auBerhalb ihrer sichtbaren Grenzen lebendig
sein kann) — der Menschheit zum Uberleben verhelfen.

Aufgrund der langen Geschichte ihrer Anlehnung an staatliche Macht
und Gewalt hat die Kirche mehr und mehr das Leuchten der Friihe ver-
loren, so daB viele gottsuchende Menschen, aulerhalb oder innerhalb
der Kirche angesiedelt, das uns traurigmachende Wort sagen: ,Jesus ja,
Kirche nein“. Erst das Antlitz einer dem gewaltlosen gekreuzigten Gott
wieder zugewandten Kirche wird von innen her wieder zu leuchten be-
ginnen.

Gott ist arm

Die Armut hat mit Gottes Reich und Seligkeit zu tun, sie gehort zum
Mysterium des Erlosers und der Erldsung - einer Wirklichkeit, der man
nicht diskutierend beikommen kann wie einem Problem; hier liegt viel-
mehr alles an Teilhabe in der Existenz. Darum gilt Jesu Verheillung
nicht den um die Bedeutung von Armut nur Wissenden, ebensowenig



Die Stunde der Gewaltlosigkeit 87

wie den sich um Arme nur herablassend Kiimmernden, sondern den
wirklich Armen, den vor Gott, dem Herzen nach, bis ins Herz hinein Ar-
men,

Warum ist Jesus arm? Weil Gott arm ist. Jesus ist sein Offenbarer,
sein Ebenbild.

Wenn man Armut an der Habe miBit, die einer hat, und mit der Frage,
wieviel oder wie wenig, dann ist Gott vollig arm. Gott hat nicht, sondern
er ist. Und er ist Liebe. Liebe gibt es nicht fiir sich, sondern nur zum an-
dern hin. Gott ist nicht fiir sich da, sondern fiir den Sohn und fiir alle,
die der Sohn zur Gotteskindschaft befreit, an seiner Sohnschaft beteiligt.
Und dazu sandte ihn der Vater in die Welt,

Gott behilt auch den Sohn nicht fiir sich, sondern er schenkt ihn uns.
Gott sah, daBl es Geschopfe geben konne, die er an seiner Seligkeit betei-
ligte, darum erschuf er uns. Er erschuf uns also aus Liebe, und weil er et-
was unendlich Liebevolles mit uns vorhat und dieses Ziel erreichen will,
darum schenkt er uns den Sohn - und damit alles. ,,Der seinen eingebo-
renen Sohn nicht verschont, sondern ihn fiir uns dahin gegeben hat, wie
sollte er uns mit ihm nicht auch alles schenken?* ruft Paulus (Rém 8,32)
— alles, was wir brauchen, um mit dem Sohn einmal ewig in der Liebe, in
Gott, im Leben zu sein.

Gott besitzt also nicht, er schenkt. Er schenkt sich. Und alles, was er
schafft und tut, hat den Sinn und das Ziel der Schenkung. Alles ist dazu
geschaffen, dal es am Ende, wenn das Ganze der Schopfung zur Vollen-
dung gekommen ist, in Gott hinein verkldrt werde, in ihm selig sei, Da-
sein als ein nie endendes Geschenk erfahre. Gott wird einmal als der in
das Schopfungsganze sich hinein Schenkende ,alles in allem sein“ (1
Kor 15,28).

Gott sagt nicht und nie: Das gehort mir. Solange wir noch so sagen
und entsprechend handeln - nicht hergeben, sondern verbissen festhal-
ten -, sind wir Gott fremd und Gott fern. Es geschah etwas wie eine
Spiegelung des gottlichen Verhaltens in den ersten Gemeinden, wenn es
da von ihnen heiBt: ,Keiner sagte von seinem Besitz, dafl ihm etwas ge-
hore.” (Apg 4,32) Sie hatten noch Besitz, diese Christen, aber er war bei
ihnen in die Verfligung der Liebe gekommen, diente frei dem anderen,
diente allen - so wie die Liebe, die alle frei will, es jeweils nahelegte.
Das war Jesu Geist. Jesus lebte von der Liebe des Vaters, aber auch sei-
ner Menschenbriider und -schwestern, in denen der Vater die Liebe zu
ihm weckte. Und wie er Liebe empfing, so schenkte er sie, das bedeutete
fiir ihn: Er schenkte sich; er konnte nie weniger schenken, auch wenn er
schenkte, was er je etwa hatte. Und er hatte nie etwas, was er fiir sich be-
halten oder gehortet hitte.



Heinrich Spaemann 88

Das Geheimnis der Gewaltlosigkeit

In der Konsequenz der Armut Jesu lag seine absolute Gewaltlosigkeit.
Jesus ist gewaltlos, weil Gott gewaltlos ist. Gott zwingt nicht, er vertraut,
er gibt frei und fiithrt zur Freiheit. Zwang ist Gottes Gegensatz. Gott will
nicht, dal wir einander zwingen, sondern aus Zwingen heraushelfen
und so einer dem anderen helfe, er selbst zu sein.

Gott verantwortet alles, was dem begegnet, der im Glauben an ihn
nicht auf Gewalt setzt. Das in Ewigkeit giiltige Zeichen dafiir ist Jesus,
der auf Golgatha Gekreuzigte. Ausgerechnet von dieser Stelle der abso-
luten Wehrlosigkeit aus hat er die Welt der Macht des Bosen entrissen
und sie aus Todesangst befreit. Gewaltlosigkeit gehort wie die Armut
zum Mysterium des Erlosers und der Erlosung, ja, sie 148t erst erkennen,
daf} einer an diesem Mysterium teilhat.

Fir die bis ins Herz hinein Gewaltlosen hat Gott eine eigene Verhei-
Bung von Seligkeit: ,,Sie erben das Land.“ (Mt 5,5) Das bedeutet: Sie
gewinnen Terrain ohne Gewalt, ohne einen Schwertstreich, und am
Ende das ganze Territorium, die ganze der Menschheit zur Beherr-
schung anvertraute Welt. Zur Herrschaft iiber die Erde berufen sind die
Armen vor Gott, die ihren Mitgeschopfen keine Gewalt antun, die sich
threr nicht beméchtigen, um sie fiir sich auszubeuten, in den Knechts-
dienst ihrer Ideologien oder ihres Geldes zu nehmen, sondern Vertrauen
in ithnen wecken durch Vertrauen, sie so ihrem gemeinsamen Ziel in ge-
genseitigem Dienen zufithren. Gewaltlosigkeit, die in Gott ihren Grund
und ihren Halt hat, vertraut darauf, daB3 auch im andern der Lebenskeim
ist, der auf den lebendigen Gott, den Gewaltlosen, reagiert wie das kei-
mende Korn auf das Sonnenlicht.

Was einem Liebenden selbst geschenkt ist, das hilt er auch im andern
fiir vorhanden oder erweckbar; anders wire er kein Liebender. In die-
sem Vertrauen hilt er durch, auch gegen duBeren Anschein, so wie man
ja auch den unter der Erde sich 6ffnenden und sprossenden Keim nicht
selber in jedem Fall sieht und doch voll Zuversicht ist, dal3 er unter der
Sonne ans Licht kommt. Wenn man nicht mehr an Gott im andern oder
an die Moglichkeit der Erweckbarkeit des Zuges zu Gott in ihm glaubt,
wenn man aus Angst um sich selbst auch dem andern nur Angst macht,
glaubt man dann tiberhaupt noch an Gott?

Alle noch nicht véllig verderbten Kreaturen wollen eine Welt, in der
keiner den andern vergewaltigt, sondern einer den anderen liebt.

Von den Reichen dieser Welt ist Gewaltlosigkeit nicht leicht erwart-
bar: Threm inneren Drang nach miissen sie ja alles tun, um ihren Besitz
und ihre Macht zu sichern und zu mehren, mit lockender Gewalt, sin-



Die Stunde der Gewaltlosigkeit 89

nenhafter, psychischer, geistiger oder auch mit drohender Gewalt gegen
alle, die ihnen ihren Besitz oder ihre Macht streitig machen. Aber auch
die Elenden, die unterhalb der Menschenwiirde leben miissen und aus
dem Elend herauskommen wollen, sind versucht, Gewalt zu gebrau-
chen, solange sie kein anderes Beispiel kennen als jenes, das ihnen die
Reichen geben; die Reichen selbst liefern sie dieser Versuchung aus.
Reichen wie Elenden geht es um die Habe; beiden gelten Habseligkei-
ten als Seligkeiten; beide setzen, um ihr Ziel zu erreichen, schliefilich
auf todliche Gewalt.

Arme sind zunichst schon darum gewaltlos, weil sie nicht die Mittel
der Gewalttitigen haben. Aber erst wenn sie sich diese auch nicht besor-
gen wollen und sich weigern, sie einzusetzen, wird erkennbar, daB} sie
arm vor Gott sind, daBl Gottes Gewaltlosigkeit in ihrem Herzen wohnt.

Als der Bischof von Assisi den hl. Franz darauf ansprach, warum er
gar nichts Irdisches besitze, das sei doch allzu hart, erwiderte dieser:
. Herr, wollten wir etwas besitzen, so miifiten wir auch Waffen zu unse-
rer Verteidigung haben. Daher kommen ja die Streitereien und Kéampfe,
die die Liebe zu Gott und den Mitmenschen hindern.”

Die ,Macht“ der Limmer

Jesus sendet seine Jiinger ,,wie Lammer unter die Wélfe“ (Lk 10,3). Er
weil}, daBl darin fiir sie ein Lebensrisiko liegt wie fiir ihn. Limmer, die
auf die Walfe zukommen, wecken in diesen ja geradezu den Instinkt, sie
zu zerreilen. Tausenden von Christen ging es darum in den ersten Jahr-
hunderten, wie auch heute in vielen Bereichen der Welt, ans Leben, ein-
fach weil sie Christen waren - freilich sicher auch darum, weil in ihrem
Umfeld die Welt sich veridnderte, die Menschen einer anderen Art Herr-
schaft als der threr Zwingherren das Herz schenkten. Wolfe bekommen
es dann mit der Angst zu tun, wenn sie Artgenossen verlieren.

Diese Verdnderung im Umfeld der Christen beruhte und beruht dar-
auf, daB Jesus ,,Limmern“ eine groBere Macht gibt, als Wolfe sie haben
- diese konnen nur zerreiBen und téten - : Den Lammern wird die Voll-
macht verlichen, aus Wolfen Limmer zu machen, sie in ihre eigene Na-
tur zu verwandeln. Gewaltlose sollen und werden am Ende Gewalttitige
zur Gewaltlosigkeit bekehren. Freilich geht der Unterschied Lamm-
Wolf oft auch noch mitten durch das Herz der Gewaltlosen hindurch;
aber indem sie ihrer Sendung durch den Gekreuzigten vertrauen, siegen
sie {iber das Wolfische in sich selbst und zugleich in der sie umgebenden
Welt.



Heinrich Spaemann 90

Martin Luther King sagte zu weiflien Rassisten: ,,Unseren erbittertsten
Feinden rufen wir zu: Eurer Fihigkeit, uns Leid zuzufiigen, stellen wir
unsere Fahigkeit, Leid zu ertragen, gegeniiber. Auf eure physische
Macht antworten wir mit unserer geistigen Kraft. Tut uns an, was ihr
wollt, wir werden fortfahren, euch zu lieben.

Euren ungerechten Gesetzen kdnnen wir nicht folgen. Mit dem Bisen
zusammenzuwirken, verbietet uns unser Gewissen. Mit dem Guten mit-
zuwirken, ist unsere Pflicht. Sperrt uns ins Gefingnis, und wir werden
euch weiter lieben. Schickt eure Verschworer um Mitternacht in unsere
Wohnviertel, um Gewaltverbrechen zu iiben und uns halbtot zuriickzu-
lassen, und wir werden euch weiter lieben.

Aber ihr konnt sicher sein, dafl unsere Fihigkeit zu leiden eure Ge-
walt erschopfen wird. Wir werden eines Tages die Freiheit erringen,
aber nicht nur fiir uns allein, wir richten an eure Herzen und Gewissen
einen so eindringlichen Appell, daBl wir euch auf diesem Weg gewinnen
werden, und unser Sieg wird ein doppelter sein!

Es geschah und geschieht auch Umgekehrtes. Es gab und gibt auch
die entgegengesetzte Kehre durch zweitausend Jahre Christengeschichte
hindurch: dal Glidubige ungldubig den wieder aus Herz und Auge verlo-
ren, der sie auf den Weg der Nachfolge sandte; daB sie es angesichts der
Wilfe mit der Angst bekamen und dachten, man miisse dem Wolf doch
ein ebenbiirtiger, ja womoéglich ein noch gefdhrlicherer Wolf werden,
damit er einem nichts tut.

Wenn Limmer so die Denkweise der Walfe iibernehmen, sich deren
Gesetz des Handelns zu eigen machen, wenn sie ihrerseits auf Drohung
mit mdrderischen Gewaltmitteln setzen und nach ihnen greifen, dann
haben sie nicht nur die Armut aufgegeben, dann haben sie auch den
Glauben aufgegeben, dann haben sie Gott aufgegeben, dann haben
Wolfe aus Limmern Wolfe gemacht und sie so ihrem Hirten entrissen;
das ist am Ende schlimmer, als wenn sie sie zerrissen hitten. Denn der
gute Hirt weidet ja keine Wolfe, ganz gleich, welcher Religion oder
Weltanschauung sie angehdren. Was die Menschen am Jiingsten Tag un-
terscheidet, ist einzig, ob sie Limmer oder Wolfe waren.

Das Mysterium des Bdsen

Das Wolfische ist ungeheuerlich geworden in der Welt. Die Menschheit
sieht sich heute dem duBersten Konzentrat bdser, alles zerreiflender Ge-
walt gegeniiber, der Atombombe mit ihren Arsenalen. Und weil die
Angst der Michtigen, die diese fiirchterliche Waffe besitzen, die Angst
des einen vor dem anderen, anwiichst, brauchen sie immer mehr und im-



Die Stunde der Gewaltlosigkeit 91

mer neue Mittel, um jeweils dem anderen die gleiche oder noch gro3ere
Angst zu machen; diese Mittel verzehren nach und nach in der Welt be-
reits jetzt die meisten anderen Mittel des Lebens, ihre Herstellung wird
schon jetzt mit der T6tung ungezihlter Menschen bezahlt, weil diese da-
fiir Hungers sterben miissen. Mittel, die Gott fiir die Erhaltung und die
Erndhrung seiner Armen bestimmt hat, braucht man fiir den Tod, fiir
das Toten-kdnnen.

Das atomare Wettriisten ist der letzte Versuch des ,,Menschenmoérders
von Anbeginn®, wie ihn das Johannesevangelium (8,44) nennt, die Lie-
besbeziehung zwischen dem Gott des Lebens und seinen Menschenkin-
dern zu zerreiflen, nicht etwa allein durch die Kernspaltung mit ihrem
moglichen Einsatz fiir weltweiten Tod, sondern durch die Spaltung des
Menschen in seinem Wesenskern, in seiner Gottebenbildlichkeit. Denn
wenn er den Bund mit Gott fiir vereinbar hilt mit der Herstelung und
Bereitstellung solcher Schépfung und Menschheit vernichtenden Mord-
waffen und der Einiibung in ihren Gebrauch, selbst wenn sie nicht zur
Auslosung kdimen, dann ist er ein zuinnerst Gespaltener als Mensch, erst
recht als Christ. Der Mord beginnt ja nach Jesu Wort in der Verborgen-
heit innen, in der Bereitschaft des Herzens. Diese Vorentscheidung be-
reits, die Teilnahme am gnadenlosen ,,Volk gegen Volk und Reich gegen
Reich® (Mt 24,7) ist Besiegelung der durch alle Zeiten sich fortsetzen-
den Kreuzigung Jesu, der Offnung seiner Seite durch die Lanze eines
Soldaten. Diese Wunde in der Seite Jesu, auf allen Darstellungen des
Gekreuzigten seit einem Jahrtausend sichtbar gemacht, ist der Hinweis
auf das Endgeschehen in der Geschichte der Menschheit, das Jesus in
seine Stithnung hineinzunehmen hat.

Es gibt drei Kreuzigungen des Menschensohnes: Golgotha, Ausch-
witz und am Ende die atomare Vernichtung ganzer Vélker und die Ver-
wiistung der Natur, die das Leben kommender Geschlechter ermdgli-
chen sollte.

Das atomare Wettriisten erweist sich mehr und mehr als identisch mit
dem von menschlicher Intelligenz nicht mehr hinterfragbaren und
durchschaubaren Mysterium des Bdsen. Aktive oder passiv zustim-
mende Teilhabe daran ist Blindheit und verursacht Blindheit, unaus-
sprechliche Blindheit. Heute ist die Kirche vielleicht der einzige Ort, die
einzige Gemeinschaft, wo die satanische Hintergrundwirklichkeit dieses
Geschehens noch im Glauben erkannt wird. Fiir sie naht die Stunde, in
der sie die Endzeitreden Jesu und die entsprechenden apokalyptischen
Texte zu lesen und zu verkiinden hat; denn um keinen Preis darf sie auf
ihre Weise teilnehmen am Gift der Geheimhaltung, das die Ristungs-
prozesse und die militdrischen Entwicklungen seit Jahrzehnten wic ein



Heinrich Spaemann 92

immer dichterer Nebelmantel umgibt und das Geschick der Menschheit
wenigen Experten ausliefert. Sie darf nicht mit beitragen zum Ver-
schweigen und Verdriingen der unvorstellbar grauenvollen Todesszene
und der Leichenfelder, deren Verwirklichungsmoglichkeit man hinter
undurchdringlichem Vorhang verborgen hilt, damit wehrlose Menschen
der Politik nicht in die Arme fallen. Der Vater der Liige ist im Spiel,
wenn Verantwortung fiir ungezihlites Leben von Kindern, von Armen,
von Menschen jeder Lebensstufe — mehr und mehr auch von denen, die
sie als Abgeordnete des Volkes tragen miilten - in abstrakte Computer-
berechnungen und Zahlenspiele mit Sprengkdpfen und Schlagabtausch
von Parteien abgedringt wird. Die meisten Abgeordneten haben niemals
eine Atomwaffe gesehen, erst recht nicht, was sie Ungeheuerliches an-
richtet. Keiner hat sie bewacht. Keiner will daran verdient haben. Kei-
ner will sie im Parlament mehr offen beim Namen nennen. Keiner will
personlich in Zusammenhang gebracht werden mit diesen Maschinen
des Mega-Todes, obwohl er ihrer Aufstellung zustimmt. Umgekehrt, wer
aus einer Betroffenheit, die ihm niemand abnehmen kann, das entsetzli-
che Grauen, das atomare Waffen auf der Erde anrichten, 6ffentlich zur
Sprache bringt oder gar herausschreit, ja, wer als Priester heute be-
stimmte Texte der Apokalypse auf Aktualitit hin auslegt, gilt bei man-
chen als kommunistenfreundlich oder als ,,blaudugig®, ist politisch uner-
wiinscht.

Bin ich noch betroffen?

Leidbetroffenheit ist nicht gefragt, um so mehr die vorgehaltene Hand.
Und doch liage alles an solcher Betroffenheit, wenn Politik heute noch
der Wirklichkeit gerecht werden soll. Die Eigenperspektiven der politi-
schen Macht, der technischen Wissenschaft in ihrem Dienst und der Di-
plomatie reichen nicht aus, um die Wirklichkeit auch nur zu sechen. Das
Antlitz und die Stimme ungezahlter wehrloser Menschen bekommen auf
dem Hintergrund von Hiroshima und Nagasaki eine einzigartige Unaus-
weichlichkeit fiir das Gewissen von Menschen, die ein Millionenfaches
an Wirkung der ersten Atombombe zu verantworten haben.

Die Wahrheit wird dort am sichersten gefunden, wo Armut, Wehrlo-
sigkeit, Leid, Elend, Not und Tod nicht nur aus Zeitungen und am Bild-
schirm wahrgenommen, sondern erfahren wurden oder miterfahren wer-
den. Alle Triager von Macht und Rang sind progressiv gefihrdet vom
Defizit an Betroffenheit, an konkreter Begegnung mit dem Leid der
Kreatur, sofern sie nicht selbst gegen dieses Defizit stindig etwas ganz
Konkretes tun. Jesus ist sein Leben hindurch bis zum Tod der unmittel-
baren Betroffenheit von Leid, Jammer, Elend, Krankheit und Siinde sei-



Die Stunde der Gewaltlosigkeit 93

ner Briider und Schwestern nie ausgewichen - im Gegenteil, in eine sol-
che Welt ging er hinein, und in ihr verblieb er bis zu seiner eigenen
Kreuzigung. Wo keine Betroffenheit mehr ist, beginnt die Grausamkeit
der Abstraktion von der Praxis der Liebe, beginnt der Schwund im Be-
greifen der Wirklichkeit, die im Kreuz von Golgotha ihre Mitte und ihr
Wasserzeichen bekommen hat, beginnt die Verfallenheit an die Macht
der Liige. Wer, zunéchst vielleicht véllig unwillkiirlich, zum Kreuz in
Distanz gerit, es als Christ nur noch im Gottesdienst, in der Liturgie
und als Wandschmuck ernstnimmt, beginnt andere an das Kreuz anzu-
nageln.

Was wiirde passieren, wenn — torichter Gedanke — Bischofe, Pfarrer je
eine Woche ihres Monats in einem Slum wohnten oder in einer Fabrik-
arbeitervorstadt, Tiir an Tiir mit Arbeitern oder Arbeitslosen? Wenn Ab-
geordnete vor jeder neuen Parlamentsperiode je eine Woche als Hilfs-
pfleger in Unfallkrankenhdusern, Krebskliniken, psychiatrischen An-
stalten arbeiteten? Vielleicht wiren sie, ob glaubig oder nicht, dem lei-
denden, dem gekreuzigten Christus begegnet und hitten einen anderen
Mafstab fiir ihre Entscheidungen.

Die Menschheit sitzt in einem Zug, der auf unzihlige Menschen zu-
rast, wenn hier niemand mehr rechizeitig und wirksam die Bremse zieht.
Vermutlich kénnte das nur noch die Kirche; sie darf nicht stindig weiter
und weiter am eigenen Wageninnern renovieren, wihrend die vorn in
der Lok der Weltgeschichte unausgesetzt das Tempo des Zuges auf
»Tod“ zu beschleunigen. '

Und wenn kirchliche Autoritit bei den Michtigen nichts mehr aus-
richtet? Zur Christenheit des Westens gehdren vielleicht ein halbe Mil-
liarde Menschen. Gesetzt, es wiirden sich in den verschiedenen Lindern
und Volkern nur je ein Zehntel dieser Christen gleichsam auf die Bahn-
geleise setzen, jeder auf seine, fiir ihn praktikable Weise, so konnte der
Zug nicht weiterfahren. Sich auf Bahngeleise setzen ist gegen die Legali-
tdt. Aber auch dann, wenn es sich um Ziige mit Atomraketen handelt?
Man stelle sich ungezihlte Scharen von spielenden Kindern auf Schul-
platzen vor, die in wenigen Augenblicken ihr Opfer werden. Es gibt ,Le-
galitat®, die sich auf dem duBersten Gegenpol von Gerechtigkeit bewegt.
Wenn bekennende Christen sich alle gegenseitig einen gelben Stern auf
die Brust geheftet hitten zu der Stunde, wo man die Juden damit ab-
stempelte, um sie auszuschalten, dann wire das gegen die Legalitdt ge-
wesen. Aber Auschwitz hitte nicht stattfinden kdénnen. - Die Stunde
kann wieder kommen, wo wir Christen eingefordert sind, uns in Tat und
Wort zur Gerechtigkeit zu bekennen - gegen die Legalitit, auch um den
Preis, dafl man uns als kriminell abstempelt. Jesus wurde hingerichtet,



Heinrich Spaemann 94

weil er, gehorsam gegen Gott, iiber die Art der Gesetzesbeobachtung,
wie sie die Obrigkeit seines Volkes forderte, in Tat und Wort die unbe-
dingte Autoritit der Liebe erhob. Was in Jesu Nachfolge aus dem glei-
chen Motiv gegen die Obrigkeit geschieht, hat Gottes Ja, denn dann ge-
schieht es ja zugleich fiir sie. ,,Man muB Gott mehr gehorchen als den
Menschen.” (Apg 5,29) (Es gibt auch einen, obwohl gewaltlosen, so
doch blindwiitigen Widerstand gegen bestehende Legalitit, der aus
feindseligem Ressentiment kommt - auf das Evangelium kann er sich
nicht berufen.)

Die Zeit ist kurz

Die Atombombe stellt etwas dar, das dem Wesen und der Wiirde des
menschlichen Lebens diametral entgegen ist; sie ist eine satanische
Faust gegen Gott.

Waffen, deren Effekt die ZerreiBung und Ausléschung allen mensch-
lichen Lebens auf weiten Flichen und die Verderbnis der Natur auf un-
absehbare Zeit ist, sind eine Konkretisierung des absoluten Bosen. Thre
Planung, ihre Bereitstellung, ihre Stationierung bedeutet: Mitwerkzeug
jener satanischen Hintergrundmacht werden, die das Johannesevange-
lium ,,Menschenmdrder von Anbeginn® (8,44) nennt und die jetzt zu ih-
rem Endschlag ausholt. Solche Waffen kénnen in christlicher Sicht nur
noch abgebaut, nicht weiter produziert und aufgestellt werden. Ein
Volk, das sie auf eigenem Boden noch nicht stehen hat und ihre Statio-
nierung in seinem Lande billigt, ja herbeiruft, provoziert seinen eigenen
Untergang. Dem Mysterium des Bosen gegeniiber greifen alle rein poli-
tischen Uberlegungen zu kurz. Die Vermessenheit der menschlichen In-
telligenz, die heute nur zwei Konstanten kennen will, Wissenschaft und
Experiment, miindet im Toéten—konnen, aber sie wird so am Ende nur
ihren eigenen Tod herbeifiihren.

»Es wird eine Drangsal iber die Erde kommen, wie sie seit Anbeginn
der Welt bis jetzt nicht war und nicht mehr sein wird. Und wenn Gott
jene Tage nicht abkiirzte, so wiirde kein Mensch gerettet* (Mt 24,211),
dieses Wort Jesu kdnnten wir heutigen Menschen noch erfahren.

In seinem letzten Lebensjahr sah Reinhold Schneider mit innerem, im
Entsetzen sich weitendem Auge ,,den am Ende Gber den Himmel sich
ausbreitenden Glutpilz“. ,Ich kann nicht sagen®, so schrieb er in seinem
Tagebuch, ,,was ich in den StraBen, in den Nichten empfinde. Mit zer-
marternder Monotonie himmern mir die Worte in den Ohren: Nur der
Adler ist da, der Adler, das verzehrende Volkergeschick, der von unse-
ren, der Vilker Eingeweiden lebt, und ich kann nicht wiinschen, daf ich



Die Stunde der Gewaltlosigkeit 95

ihn nicht erblickt hiitte. Nur manchmal nimmt er mich mit hinauf und
148t mich seine Freiheit erlebent”

Man muB die biblische Stelle vom Adlerschrei (Offb 8,13), die ihm
plotzlich zuweht und die ihn dann nicht mehr losldBt, im Zusammen-
hang lesen, um zu ahnen, was sie fiir ihn enthielt, fiir uns enthilt: ,,...
und es entstand Hagel und Feuer mit Blut gemischt und wurde auf die
Erde geworfen, und der dritte Teil der Erde verbrannte, und der dritte
Teil der Baume verbrannte, und alles griine Gras verbrannte... und der
dritte Teil des Meeres wurde Blut, und es starb der dritte Teil der Ge-
schopfe im Meer, die Leben haben, und der dritte Teil der Schiffe ging
zugrunde... und es fiel aus dem Himmel ein groBer Stern, brennend wie
eine Fackel, und er fiel auf den dritten Teil der Strome und der Wasser-
quellen. Und viele von den Menschen starben durch die Wasser, weil sie
giftig geworden... und geschlagen wurde der dritte Teil der Sonne und
der dritte Teil des Mondes und der dritte Teil der Sterne, damit der Tag
nicht scheine zu seinem dritten Teil und ebenso die Nacht... und ich sah
und horte einen Adler fliegen im Himmelsraum, der mit lauter Stimme
schrie: Wehe, wehe, wehe iiber die Bewohner der Erde... Und ich sah
den aus dem Himmel gefallenen Stern, und es wurde ihm der Schliissel
zum Brunnen der Holle gegeben. Und er 6ffnete den Brunnen des Ab-
grundes, und Rauch stieg aus dem Brunnen auf wie der Rauch eines
groBen Ofens, und die Sonne wurde verfinstert und die Luft durch den
Rauch des Brunnens...* (Offb 8,7-9,2). — Was ist der Sinn dieser apoka-
lyptischen Weherufe? Das gottliche Vorauswissen, das in solchen Tex-
ten aufstrahlt und das fir den Glauben niemals die Identitdt mit Gottes
Liebe verliert, will mit seinem Licht alle noch so massiv sich aufdrin-
genden Vernebelungen und Verdunkelungen weltmichtiger Drohung
wie Verfithrung durchdringen, um uns die endzeitlich notwendige Kraft
des Ausharrens im Geiste Jesu zu geben. Es bleibt ja nicht beim Adler-
schrei - fiir die, die ihn hdren. Der gleiche Adler nimmt auch in die Frei-
heit hinauf. Der Aufblick zum Herrn des Lebens und der Geschichte be-
teiligt uns an seiner Sicht der Geschehnisse; nur so kann uns die am
Ende alles mitreiBende Dynamik der Finsternismichte das Gewissens-
licht nicht rauben, nur so nicht dem Ziel allen Lebens entfremden.





