
Die Stunde der Gewaltlosigkeit 
Heinrich Spaemann, Überlingen 

Denn ich wache über mein Wort und führe es aus. (Jer 1,12) 
Gott behält recht, wenn er spricht. (Ps 51,6) 
Andere forderten von ihm ein Zeichen vom Himmel. (Lk 11,16) 

Die acht Seligkeiten der Bergpredigt legen einander aus, sind Syn- 
onyma, enthalten Gleichbedeutendes mit je verschiedenen Nuancen, so 
daß die eine Seligkeit die andere erklären hilft. 

In der Geschichte der Kirche wie in der Lebensgeschichte einzelner 
Christen kann der besondere Akzent einer Seligkeit seine •Stunde" be- 
kommen; wird diese wahrgenommen, kommen gleich alle acht ins Spiel. 

So war die Armut des Evangeliums die Entdeckung des heiligen 
Franz, sein Fund der •kostbaren Perle", epochal in seiner Auswirkung: 
Von da ging eine Armutsbewegung über die ganze Kirche aus, und es 
war hohe Zeit dafür, es war •an der Zeit"; denn man trug der Kirche 
längst alle Schätze der Welt in den Schoß; sie residierte neben, ja über 
dem Kaiser; Hierarchie und Orden gewöhnten sich daran, mächtig und 
reich zu sein - die Christenheit war in Gefahr, ein Fundament ihrer Exi- 
stenz und ihrer Identität zu verlieren, die Armut, jene, die Christus lebte 
und verwirklichte, die bis ins Herz hinein gehende, von der Freiheit er- 
wählte: eigenes Angewiesensein auf Geliebt- und Beschenkt-werden als 
Voraussetzung für ein Weiterschenken, das Aufblick ist und bleibt, nicht 
Gefälle von oben nach unten wird. 

Sieben Jahrhunderte später entsteht eine Bewegung von ähnlicher Dy- 
namik, diesmal über alle fünf Erdteile hin, sie hat die dritte Seligkeit 
zum Inhalt und zum Ziel: •Selig die Gewaltlosen, denn sie werden das 
Land erben" - diese Erde wird ihnen gehören. 

Nun ist freilich mit dem Wort •Gewaltlosigkeit" die dritte Seligkeit 
ebenso unzureichend übersetzt wie mit dem früheren Wort •Sanftmut"; 
erst wenn man diese dritte Seligpreisung (Mt 5,5) mit der ersten (•Selig, 
die arm sind vor Gott" - Mt 5,3) und der sechsten (•Selig, die ein reines 
Herz haben" - Mt 5,8) zusammennimmt, versteht man ihren Bedeu- 
tungsinhalt, für den es im Deutschen keine entsprechende Vokabel gibt; 
das indische •Ahimsa", ein zentraler Begriff hinduistischer Spiritualität, 
kommt ihm noch am nächsten. •Ahimsa" meint leidenschaftliche Ge- 
duld, geduldige Freundlichkeit, standhafte Liebe. Mahatma Ghandi hat 



Heinrich Spaemann 84 

sie ähnlich entdeckt und im Kontext mit allen Bergpredigtseligkeiten 
(die ihm vertraut waren) gelebt und verwirklicht, wie seinerzeit Franz 
die evangelische Armut. Die Erfahrung eines langen Kampfes für sein 
Volk gegen Fremdherrschaft und Unterdrückung lehrte ihn und durch 
ihn viele, die seinem Beispiel folgten, daß die Verheißung der dritten Se- 
ligkeit nicht trügt: Der sanftmütigen Freundlichkeit der geduldig Ge- 
waltlosen ist eine größere Macht gegeben als allen noch so schreckli- 
chen Waffen der Gewalt; die Gewaltlosen gewinnen auf die Dauer Ter- 
rain - ohne, ja gegen jeden Schwertstreich -, schließlich das ganze ihnen 
zugesprochene Territorium, Sie •erben" es. Von wem? Von Gott - durch 
Christus, der im Abendmahlssaal die Seinen zu Erben einsetzt mit den 
Worten: •Euch, die ihr in meinen Prüfungen mit mir ausgeharrt habt, 
vermache ich das Reich." (Lk 22,28 f) Er setzt die auch unter Prüfungen 
und Leiden dem Sieg der Liebe Vertrauenden zu kommenden Herren 
über die Erde ein. Paulus nennt diese Gläubigen •Erben Gottes und 
Miterben Christi, denn so gewiß wir mit ihm leiden, werden wir mit ihm 
auch zur Herrlichkeit erhoben" (Rom 8,17). 

Die •Entdeckung" Ghandis geschah nach der Jahrhundertwende; sie 
gewann mehr und mehr Boden und Bedeutung in einer Zeit, wo in Krie- 
gen die ersten Bomben fielen, wo schließlich die Rüstungsindustrie zum 
größten Potential aller politischen Mächte anwuchs. - Im Laufe der 
Jahrzehnte nach dem letzten Weltkrieg griff Ghandis Losung von Indien 
auf ein Europa über, das mitsamt seinen Christen von seinem in tau- 
sendjähriger Geschichte geprägten Vorstellungs- und Denkhorizont her 
diese Bewegung in ihrer politischen Dynamik selber nicht initiieren und 
weithin auch nicht etwa gleich mitvollziehen konnte. 

Im deutschen Volk der Bundesrepublik, das durch die Schrecken des 
2. Weltkrieges mit seinen Bombenteppichen bis in die Tiefen des Unbe- 
wußten und des Gewissens wie durch ein Gottesgericht erschüttert war 
und sich zu radikalem Umdenken gedrängt fand, beschloß eine neue 
Regierung zunächst, in alle Zukunft auf den neuen Aufbau einer Wehr- 
macht mit den fürchterlichen, Städte und Land zerstörenden Waffen zu 
verzichten. Man schrieb den Verzicht auf Wiederaufrüstung in einem 
Grundsatzprogramm fest - um dann dennoch im Anschluß an ein Groß- 
machtbündnis wieder zu einer Militärmacht zu werden, die Eigengesetz- 
lichkeit einer von macht- und rüstungspolitischen Gesichtspunkten ge- 
steuerten Weltpolitik neu zu behaupten und zu vertreten und damit die 
Zuständigkeit des Evangeliums auf den privatbürgerlichen Bereich ein- 
zuschränken. Eine widerrufene Entscheidung führt nach psychologi- 
schen und theologischen Gesetzen in der Regel zur Verfestigung und 
Verhärtung in der früheren Position (vgl. Hebr 6,4-6). 



Die Stunde der Gewaltlosigkeit 85 

Der einzige Christ von Format, der dieser Entwicklung nach dem 
Zweiten Weltkrieg mit der Macht seiner Persönlichkeit und seiner Spra- 
che entgegentrat, war Reinhold Schneider. Man hatte ihm den Orden 
Pour le Merite verliehen, weil er während des Naziregimes die stärkende 
und tröstende Stimme der Wahrheit des Evangeliums für viele gewesen 
war. Als er nun, wieder vom Evangelium her, Einspruch erhob gegen die 
unheilvolle Wende in der deutschen Politik, wurde er mehr und mehr 
gemieden und geächtet, aus dem Buchhandel verschwanden seine Bü- 
cher, es bildete sich eine Schweige- und Leerzone um ihn wie um einen 
Aussätzigen. 

Heute, 25 Jahre nach seinem Tode, ist er für die Friedensbewegung in 
Deutschland, soweit sie sich zum Evangelium bekennt, die initiatorische 
Gestalt neben Ghandi; ein Ermutiger ihres Entschlusses, sich der ato- 
maren Macht, die drauf und dran ist, das Leben ungezählter wehrloser 
Menschen aufs Spiel zu setzen, entgegenzuwerfen - und zwar mit jener 
anderen Art von Macht, die die Verheißung der dritten Seligpreisung 
hat: •Selig die bis ins Herz hinein Gewaltlosen, denn sie werden das 
Land erben!" Ihre Vollmacht und Sendung ist es, das Leben der Erde 
vor dem gewaltsamen Tod zu retten, es wieder erblühen und fruchten zu 
lassen in einem neuen Für- und Miteinander der Menschen und Völker. 
Eine Utopie? Gewiß - zunächst. Wie es die Reich-Gottes-Utopie Jesu 
war. Aber diese begann durch seine Passion hindurch Wirklichkeit zu 
werden in der jungen Kirche, in ersten Verdeutlichungen von kommen- 
der Welt, Gemeinschaften des Teilens, der Selbstlosigkeit und der Ge- 
waltlosigkeit, die sich als •Licht der Welt", •Stadt auf dem Berge" (Mt 
5,14) erwiesen. Und solche Wirklichkeit, göttlich wirklicher als die von 
Machtmitteln dieser gespenstischen Welt gesteuerte, hat heute wieder 
ihre die Kirche neu prägende und weltverändernde Stunde, ähnlich wie 
die Armut zur Zeit des heiligen Franz: Sie erfährt ihre Verdeutlichung 
und Ausdehnung in unsere Zeit hinein durch die Jünger, die sich •wie 
Lämmer unter die Wölfe" schicken lassen (Lk 10,3). 

Lämmer gegen Wölfe - dieses biblische Bild hat eine äußerste Aktua- 
lität bekommen: Das Böseste an böser Gewalt, das die Menschheit aus 
ihrer bisherigen Geschichte hervorbrachte, die Kernwaffenrüstung der 
Großmächte, ruft eine Bewegung auf den Plan, deren Sendung es ist, 
Gott, den Vater Jesu Christi, als den gewaltlosen, waffenlosen Gott, der 
im Gekreuzigten sein letztes Offenbarungszeichen hat, in Leben und Be- 
wußtsein der Christen wieder gegenwärtig zu machen. 

Dieses Gottesbild war lange Zeit genau wie das des armen Christus 
(bis Franz von Assisi kam, die Kirche rettend) wie verdeckt. Denn seit 
der konstantinischen Wende war die Christenheit in Europa mehr als 



Heinrich Spaemann 86 

ein Jahrtausend lang wie verzahnt mit staatlicher Macht, die sie mit 
ihren Mitteln begünstigte und beschützte und ihre Ausdehnung mit dem 
Sehweite förderte. Auf diese Weise freilich wurde sie eine große Reli- 
gion, wurde sie - durch Einbindung in Volkstümer und staatliche Ord- 
nungen - so etwas wie ein großes Nest für das Gottesvolk. Aber im 
Laufe dieser langen Zeit vergaß dieses Volk mehr und mehr, daß es ein 
Exodusvolk ist, vergaß es, daß Jesus dem Manne, der ihm nachrief: •Ich 
will dir folgen, wohin du auch gehst", erwidern mußte: •Die Füchse ha- 
ben ihren Bau und die Vögel ihr Nest, der Menschensohn hat nichts, 
wohin er sein Haupt legen kann." (Mt 8,19 f) 

So wie es auch mehr und mehr vergaß, daß Jesus dem Petrus sagte, als 
dieser seine Sache im Garten Gethsemani mit blutiger Gewalt verteidi- 
gen wollte: •Stecke dein Schwert in die Scheide, denn alle, die das 
Schwert ziehen, werden durch das Schwert umkommen."(Mt 26,52) 
Heute, wo es ernst wird mit diesem •alle werden auf solche Weise um- 
kommen", wo dieses Wort also auf Menschheitsebene seine Wahrheit zu 
erweisen beginnt, ist die Kirche an den Punkt gekommen, wo sie ihrer 
Einbindung in irdische Machtstrukturen absagen muß, da deren Waffen 
inzwischen ein •Verbrechen gegen Gott und die Menschheit" geworden 
sind (II. Vatikanum). Im Gehorsam gegen den Herrn des Lebens ist die 
Kirche heute als eine Gemeinschaft des Widerstandes gegen den Todes- 
staat gefordert. Vielleicht hat das zur Folge, daß sie tatsächlich wieder 
das Exodusvolk wird, das sie nach göttlicher Setzung ist. Aber nur so, 
wieder ganz sie selbst geworden, kann sie - und wohl nur sie noch (die 
freilich auch in Menschen außerhalb ihrer sichtbaren Grenzen lebendig 
sein kann) - der Menschheit zum Überleben verhelfen. 

Aufgrund der langen Geschichte ihrer Anlehnung an staatliche Macht 
und Gewalt hat die Kirche mehr und mehr das Leuchten der Frühe ver- 
loren, so daß viele gottsuchende Menschen, außerhalb oder innerhalb 
der Kirche angesiedelt, das uns traurigmachende Wort sagen: •Jesus ja, 
Kirche nein". Erst das Antlitz einer dem gewaltlosen gekreuzigten Gott 
wieder zugewandten Kirche wird von innen her wieder zu leuchten be- 
ginnen. 

Gott ist arm 

Die Armut hat mit Gottes Reich und Seligkeit zu tun, sie gehört zum 
Mysterium des Erlösers und der Erlösung - einer Wirklichkeit, der man 
nicht diskutierend beikommen kann wie einem Problem; hier liegt viel- 
mehr alles an Teilhabe in der Existenz. Darum gilt Jesu Verheißung 
nicht den um die Bedeutung von Armut nur Wissenden, ebensowenig 



Die Stunde der Gewaltlosigkeit 87 

wie den sich um Arme nur herablassend Kümmernden, sondern den 
wirklich Armen, den vor Gott, dem Herzen nach, bis ins Herz hinein Ar- 
men. 

Warum ist Jesus arm? Weil Gott arm ist. Jesus ist sein Offenbarer, 
sein Ebenbild. 

Wenn man Armut an der Habe mißt, die einer hat, und mit der Frage, 
wieviel oder wie wenig, dann ist Gott völlig arm. Gott hat nicht, sondern 
er ist. Und er ist Liebe. Liebe gibt es nicht für sich, sondern nur zum an- 
dern hin. Gott ist nicht für sich da, sondern für den Sohn und für alle, 
die der Sohn zur Gotteskindschaft befreit, an seiner Sohnschaft beteiligt. 
Und dazu sandte ihn der Vater in die Welt. 

Gott behält auch den Sohn nicht für sich, sondern er schenkt ihn uns. 
Gott sah, daß es Geschöpfe geben könne, die er an seiner Seligkeit betei- 
ligte, darum erschuf er uns. Er erschuf uns also aus Liebe, und weil er et- 
was unendlich Liebevolles mit uns vorhat und dieses Ziel erreichen will, 
darum schenkt er uns den Sohn - und damit alles. •Der seinen eingebo- 
renen Sohn nicht verschont, sondern ihn für uns dahin gegeben hat, wie 
sollte er uns mit ihm nicht auch alles schenken?" ruft Paulus (Rom 8,32) 
- alles, was wir brauchen, um mit dem Sohn einmal ewig in der Liebe, in 
Gott, im Leben zu sein. 

Gott besitzt also nicht, er schenkt. Er schenkt sich. Und alles, was er 
schafft und tut, hat den Sinn und das Ziel der Schenkung. Alles ist dazu 
geschaffen, daß es am Ende, wenn das Ganze der Schöpfung zur Vollen- 
dung gekommen ist, in Gott hinein verklärt werde, in ihm selig sei, Da- 
sein als ein nie endendes Geschenk erfahre. Gott wird einmal als der in 
das Schöpfungsganze sich hinein Schenkende •alles in allem sein" (1 
Kor 15,28). 

Gott sagt nicht und nie: Das gehört mir. Solange wir noch so sagen 
und entsprechend handeln - nicht hergeben, sondern verbissen festhal- 
ten -, sind wir Gott fremd und Gott fern. Es geschah etwas wie eine 
Spiegelung des göttlichen Verhaltens in den ersten Gemeinden, wenn es 
da von ihnen heißt: •Keiner sagte von seinem Besitz, daß ihm etwas ge- 
höre." (Apg 4,32) Sie hatten noch Besitz, diese Christen, aber er war bei 
ihnen in die Verfügung der Liebe gekommen, diente frei dem anderen, 
diente allen - so wie die Liebe, die alle frei will, es jeweils nahelegte. 
Das war Jesu Geist. Jesus lebte von der Liebe des Vaters, aber auch sei- 
ner Menschenbrüder und -Schwestern, in denen der Vater die Liebe zu 
ihm weckte. Und wie er Liebe empfing, so schenkte er sie, das bedeutete 
für ihn: Er schenkte sich; er konnte nie weniger schenken, auch wenn er 
schenkte, was er je etwa hatte. Und er hatte nie etwas, was er für sich be- 
halten oder gehortet hätte. 



Heinrich Spaemann 88 

Das Geheimnis der Gewaltlosigkeit 

In der Konsequenz der Armut Jesu lag seine absolute Gewaltlosigkeit. 
Jesus ist gewaltlos, weil Gott gewaltlos ist. Gott zwingt nicht, er vertraut, 
er gibt frei und führt zur Freiheit. Zwang ist Gottes Gegensatz. Gott will 
nicht, daß wir einander zwingen, sondern aus Zwängen heraushelfen 
und so einer dem anderen helfe, er selbst zu sein. 

Gott verantwortet alles, was dem begegnet, der im Glauben an ihn 
nicht auf Gewalt setzt. Das in Ewigkeit gültige Zeichen dafür ist Jesus, 
der auf Golgatha Gekreuzigte. Ausgerechnet von dieser Stelle der abso- 
luten Wehrlosigkeit aus hat er die Welt der Macht des Bösen entrissen 
und sie aus Todesangst befreit. Gewaltlosigkeit gehört wie die Armut 
zum Mysterium des Erlösers und der Erlösung, ja, sie läßt erst erkennen, 
daß einer an diesem Mysterium teilhat. 

Für die bis ins Herz hinein Gewaltlosen hat Gott eine eigene Verhei- 
ßung von Seligkeit: •Sie erben das Land." (Mt 5,5) Das bedeutet: Sie 
gewinnen Terrain ohne Gewalt, ohne einen Schwertstreich, und am 
Ende das ganze Territorium, die ganze der Menschheit zur Beherr- 
schung anvertraute Welt. Zur Herrschaft über die Erde berufen sind die 
Armen vor Gott, die ihren Mitgeschöpfen keine Gewalt antun, die sich 
ihrer nicht bemächtigen, um sie für sich auszubeuten, in den Knechts- 
dienst ihrer Ideologien oder ihres Geldes zu nehmen, sondern Vertrauen 
in ihnen wecken durch Vertrauen, sie so ihrem gemeinsamen Ziel in ge- 
genseitigem Dienen zuführen. Gewaltlosigkeit, die in Gott ihren Grund 
und ihren Halt hat, vertraut darauf, daß auch im andern der Lebenskeim 
ist, der auf den lebendigen Gott, den Gewaltlosen, reagiert wie das kei- 
mende Korn auf das Sonnenlicht. 

Was einem Liebenden selbst geschenkt ist, das hält er auch im andern 
für vorhanden oder erweckbar; anders wäre er kein Liebender. In die- 
sem Vertrauen hält er durch, auch gegen äußeren Anschein, so wie man 
ja auch den unter der Erde sich öffnenden und sprossenden Keim nicht 
selber in jedem Fall sieht und doch voll Zuversicht ist, daß er unter der 
Sonne ans Licht kommt. Wenn man nicht mehr an Gott im andern oder 
an die Möglichkeit der Erweckbarkeit des Zuges zu Gott in ihm glaubt, 
wenn man aus Angst um sich selbst auch dem andern nur Angst macht, 
glaubt man dann überhaupt noch an Gott? 

Alle noch nicht völlig verderbten Kreaturen wollen eine Welt, in der 
keiner den andern vergewaltigt, sondern einer den anderen liebt. 

Von den Reichen dieser Welt ist Gewaltlosigkeit nicht leicht erwart- 
bar: Ihrem inneren Drang nach müssen sie ja alles tun, um ihren Besitz 
und ihre Macht zu sichern und zu mehren, mit lockender Gewalt, sin- 



Die Stunde der Gewaltlosigkeit 89 

nenhafter, psychischer, geistiger oder auch mit drohender Gewalt gegen 
alle, die ihnen ihren Besitz oder ihre Macht streitig machen. Aber auch 
die Elenden, die unterhalb der Menschenwürde leben müssen und aus 
dem Elend herauskommen wollen, sind versucht, Gewalt zu gebrau- 
chen, solange sie kein anderes Beispiel kennen als jenes, das ihnen die 
Reichen geben; die Reichen selbst liefern sie dieser Versuchung aus. 
Reichen wie Elenden geht es um die Habe; beiden gelten Habseligkei- 
ten als Seligkeiten; beide setzen, um ihr Ziel zu erreichen, schließlich 
auf tödliche Gewalt. 

Arme sind zunächst schon darum gewaltlos, weil sie nicht die Mittel 
der Gewalttätigen haben. Aber erst wenn sie sich diese auch nicht besor- 
gen wollen und sich weigern, sie einzusetzen, wird erkennbar, daß sie 
arm vor Gott sind, daß Gottes Gewaltlosigkeit in ihrem Herzen wohnt. 

Als der Bischof von Assisi den hl. Franz darauf ansprach, warum er 
gar nichts Irdisches besitze, das sei doch allzu hart, erwiderte dieser: 
•Herr, wollten wir etwas besitzen, so müßten wir auch Waffen zu unse- 
rer Verteidigung haben. Daher kommen ja die Streitereien und Kämpfe, 
die die Liebe zu Gott und den Mitmenschen hindern." 

Die •Macht" der Lämmer 

Jesus sendet seine Jünger •wie Lämmer unter die Wölfe" (Lk 10,3). Er 
weiß, daß darin für sie ein Lebensrisiko liegt wie für ihn. Lämmer, die 
auf die Wölfe zukommen, wecken in diesen ja geradezu den Instinkt, sie 
zu zerreißen. Tausenden von Christen ging es darum in den ersten Jahr- 
hunderten, wie auch heute in vielen Bereichen der Welt, ans Leben, ein- 
fach weil sie Christen waren - freilich sicher auch darum, weil in ihrem 
Umfeld die Welt sich veränderte, die Menschen einer anderen Art Herr- 
schaft als der ihrer Zwingherren das Herz schenkten. Wölfe bekommen 
es dann mit der Angst zu tun, wenn sie Artgenossen verlieren. 

Diese Veränderung im Umfeld der Christen beruhte und beruht dar- 
auf, daß Jesus •Lämmern" eine größere Macht gibt, als Wölfe sie haben 
- diese können nur zerreißen und töten - : Den Lämmern wird die Voll- 
macht verliehen, aus Wölfen Lämmer zu machen, sie in ihre eigene Na- 
tur zu verwandeln. Gewaltlose sollen und werden am Ende Gewalttätige 
zur Gewaltlosigkeit bekehren. Freilich geht der Unterschied Lamm- 
Wolf oft auch noch mitten durch das Herz der Gewaltlosen hindurch; 
aber indem sie ihrer Sendung durch den Gekreuzigten vertrauen, siegen 
sie über das Wölfische in sich selbst und zugleich in der sie umgebenden 
Welt. 



Heinrich Spaemann 90 

Martin Luther King sagte zu weißen Rassisten: •Unseren erbittertsten 
Feinden rufen wir zu: Eurer Fähigkeit, uns Leid zuzufügen, stellen wir 
unsere Fähigkeit, Leid zu ertragen, gegenüber. Auf eure physische 
Macht antworten wir mit unserer geistigen Kraft. Tut uns an, was ihr 
wollt, wir werden fortfahren, euch zu lieben. 

Euren ungerechten Gesetzen können wir nicht folgen. Mit dem Bösen 
zusammenzuwirken, verbietet uns unser Gewissen. Mit dem Guten mit- 
zuwirken, ist unsere Pflicht. Sperrt uns ins Gefängnis, und wir werden 
euch weiter lieben. Schickt eure Verschwörer um Mitternacht in unsere 
Wohnviertel, um Gewaltverbrechen zu üben und uns halbtot zurückzu- 
lassen, und wir werden euch weiter lieben. 

Aber ihr könnt sicher sein, daß unsere Fähigkeit zu leiden eure Ge- 
walt erschöpfen wird. Wir werden eines Tages die Freiheit erringen, 
aber nicht nur für uns allein, wir richten an eure Herzen und Gewissen 
einen so eindringlichen Appell, daß wir euch auf diesem Weg gewinnen 
werden, und unser Sieg wird ein doppelter sein!" 

Es geschah und geschieht auch Umgekehrtes. Es gab und gibt auch 
die entgegengesetzte Kehre durch zweitausend Jahre Christengeschichte 
hindurch: daß Gläubige ungläubig den wieder aus Herz und Auge verlo- 
ren, der sie auf den Weg der Nachfolge sandte; daß sie es angesichts der 
Wölfe mit der Angst bekamen und dachten, man müsse dem Wolf doch 
ein ebenbürtiger, ja womöglich ein noch gefährlicherer Wolf werden, 
damit er einem nichts tut. 

Wenn Lämmer so die Denkweise der Wölfe übernehmen, sich deren 
Gesetz des Handelns zu eigen machen, wenn sie ihrerseits auf Drohung 
mit mörderischen Gewaltmitteln setzen und nach ihnen greifen, dann 
haben sie nicht nur die Armut aufgegeben, dann haben sie auch den 
Glauben aufgegeben, dann haben sie Gott aufgegeben, dann haben 
Wölfe aus Lämmern Wölfe gemacht und sie so ihrem Hirten entrissen; 
das ist am Ende schlimmer, als wenn sie sie zerrissen hätten. Denn der 
gute Hirt weidet ja keine Wölfe, ganz gleich, welcher Religion oder 
Weltanschauung sie angehören. Was die Menschen am Jüngsten Tag un- 
terscheidet, ist einzig, ob sie Lämmer oder Wölfe waren. 

Das Mysterium des Bösen 

Das Wölfische ist ungeheuerlich geworden in der Welt. Die Menschheit 
sieht sich heute dem äußersten Konzentrat böser, alles zerreißender Ge- 
walt gegenüber, der Atombombe mit ihren Arsenalen. Und weil die 
Angst der Mächtigen, die diese fürchterliche Waffe besitzen, die Angst 
des einen vor dem anderen, anwächst, brauchen sie immer mehr und im- 



Die Stunde der Gewaltlosigkeit 91 

mer neue Mittel, um jeweils dem anderen die gleiche oder noch größere 
Angst zu machen; diese Mittel verzehren nach und nach in der Welt be- 
reits jetzt die meisten anderen Mittel des Lebens, ihre Herstellung wird 
schon jetzt mit der Tötung ungezählter Menschen bezahlt, weil diese da- 
für Hungers sterben müssen. Mittel, die Gott für die Erhaltung und die 
Ernährung seiner Armen bestimmt hat, braucht man für den Tod, für 
das Töten-können. 

Das atomare Wettrüsten ist der letzte Versuch des •Menschenmörders 
von Anbeginn", wie ihn das Johannesevangelium (8,44) nennt, die Lie- 
besbeziehung zwischen dem Gott des Lebens und seinen Menschenkin- 
dern zu zerreißen, nicht etwa allein durch die Kernspaltung mit ihrem 
möglichen Einsatz für weltweiten Tod, sondern durch die Spaltung des 
Menschen in seinem Wesenskern, in seiner Gottebenbildlichkeit. Denn 
wenn er den Bund mit Gott für vereinbar hält mit der Herstellung und 
Bereitstellung solcher Schöpfung und Menschheit vernichtenden Mord- 
waffen und der Einübung in ihren Gebrauch, selbst wenn sie nicht zur 
Auslösung kämen, dann ist er ein zuinnerst Gespaltener als Mensch, erst 
recht als Christ. Der Mord beginnt ja nach Jesu Wort in der Verborgen- 
heit innen, in der Bereitschaft des Herzens. Diese Vorentscheidung be- 
reits, die Teilnahme am gnadenlosen •Volk gegen Volk und Reich gegen 
Reich" (Mt 24,7) ist Besiegelung der durch alle Zeiten sich fortsetzen- 
den Kreuzigung Jesu, der Öffnung seiner Seite durch die Lanze eines 
Soldaten. Diese Wunde in der Seite Jesu, auf allen Darstellungen des 
Gekreuzigten seit einem Jahrtausend sichtbar gemacht, ist der Hinweis 
auf das Endgeschehen in der Geschichte der Menschheit, das Jesus in 
seine Sühnung hineinzunehmen hat. 

Es gibt drei Kreuzigungen des Menschensohnes: Golgotha, Ausch- 
witz und am Ende die atomare Vernichtung ganzer Völker und die Ver- 
wüstung der Natur, die das Leben kommender Geschlechter ermögli- 
chen sollte. 

Das atomare Wettrüsten erweist sich mehr und mehr als identisch mit 
dem von menschlicher Intelligenz nicht mehr hinterfragbaren und 
durchschaubaren Mysterium des Bösen. Aktive oder passiv zustim- 
mende Teilhabe daran ist Blindheit und verursacht Blindheit, unaus- 
sprechliche Blindheit. Heute ist die Kirche vielleicht der einzige Ort, die 
einzige Gemeinschaft, wo die satanische Hintergrundwirklichkeit dieses 
Geschehens noch im Glauben erkannt wird. Für sie naht die Stunde, in 
der sie die Endzeitreden Jesu und die entsprechenden apokalyptischen 
Texte zu lesen und zu verkünden hat; denn um keinen Preis darf sie auf 
ihre Weise teilnehmen am Gift der Geheimhaltung, das die Rüstungs- 
prozesse und die militärischen Entwicklungen seit Jahrzehnten wie ein 



Heinrich Spaemann 92 

immer dichterer Nebelmantel umgibt und das Geschick der Menschheit 
wenigen Experten ausliefert, Sie darf nicht mit beitragen zum Ver- 
schweigen und Verdrängen der unvorstellbar grauenvollen Todesszene 
und der Leichenfelder, deren Verwirklichungsmöglichkeit man hinter 
undurchdringlichem Vorhang verborgen hält, damit wehrlose Menschen 
der Politik nicht in die Arme fallen. Der Vater der Lüge ist im Spiel, 
wenn Verantwortung für ungezähltes Leben von Kindern, von Armen, 
von Menschen jeder Lebensstufe - mehr und mehr auch von denen, die 
sie als Abgeordnete des Volkes tragen müßten - in abstrakte Computer- 
berechnungen und Zahlenspiele mit Sprengköpfen und Schlagabtausch 
von Parteien abgedrängt wird. Die meisten Abgeordneten haben niemals 
eine Atomwaffe gesehen, erst recht nicht, was sie Ungeheuerliches an- 
richtet. Keiner hat sie bewacht. Keiner will daran verdient haben. Kei- 
ner will sie im Parlament mehr offen beim Namen nennen. Keiner will 
persönlich in Zusammenhang gebracht werden mit diesen Maschinen 
des Mega-Todes, obwohl er ihrer Aufstellung zustimmt. Umgekehrt, wer 
aus einer Betroffenheit, die ihm niemand abnehmen kann, das entsetzli- 
che Grauen, das atomare Waffen auf der Erde anrichten, öffentlich zur 
Sprache bringt oder gar herausschreit, ja, wer als Priester heute be- 
stimmte Texte der Apokalypse auf Aktualität hin auslegt, gilt bei man- 
chen als kommunistenfreundlich oder als •blauäugig", ist politisch uner- 
wünscht. 

Bin ich noch betroffen? 

Leidbetroffenheit ist nicht gefragt, um so mehr die vorgehaltene Hand. 
Und doch läge alles an solcher Betroffenheit, wenn Politik heute noch 
der Wirklichkeit gerecht werden soll. Die Eigenperspektiven der politi- 
schen Macht, der technischen Wissenschaft in ihrem Dienst und der Di- 
plomatie reichen nicht aus, um die Wirklichkeit auch nur zu sehen. Das 
Antlitz und die Stimme ungezählter wehrloser Menschen bekommen auf 
dem Hintergrund von Hiroshima und Nagasaki eine einzigartige Unaus- 
weichlichkeit für das Gewissen von Menschen, die ein Millionenfaches 
an Wirkung der ersten Atombombe zu verantworten haben. 

Die Wahrheit wird dort am sichersten gefunden, wo Armut, Wehrlo- 
sigkeit, Leid, Elend, Not und Tod nicht nur aus Zeitungen und am Bild- 
schirm wahrgenommen, sondern erfahren wurden oder miterfahren wer- 
den. Alle Träger von Macht und Rang sind progressiv gefährdet vom 
Defizit an Betroffenheit, an konkreter Begegnung mit dem Leid der 
Kreatur, sofern sie nicht selbst gegen dieses Defizit ständig etwas ganz 
Konkretes tun. Jesus ist sein Leben hindurch bis zum Tod der unmittel- 
baren Betroffenheit von Leid, Jammer, Elend, Krankheit und Sünde sei- 



Die Stunde der Gewaltlosigkeit 93 

ner Brüder und Schwestern nie ausgewichen - im Gegenteil, in eine sol- 
che Welt ging er hinein, und in ihr verblieb er bis zu seiner eigenen 
Kreuzigung. Wo keine Betroffenheit mehr ist, beginnt die Grausamkeit 
der Abstraktion von der Praxis der Liebe, beginnt der Schwund im Be- 
greifen der Wirklichkeit, die im Kreuz von Golgotha ihre Mitte und ihr 
Wasserzeichen bekommen hat, beginnt die Verfallenheit an die Macht 
der Lüge. Wer, zunächst vielleicht völlig unwillkürlich, zum Kreuz in 
Distanz gerät, es als Christ nur noch im Gottesdienst, in der Liturgie 
und als Wandschmuck ernstnimmt, beginnt andere an das Kreuz anzu- 
nageln. 

Was würde passieren, wenn - törichter Gedanke - Bischöfe, Pfarrer je 
eine Woche ihres Monats in einem Slum wohnten oder in einer Fabrik- 
arbeitervorstadt, Tür an Tür mit Arbeitern oder Arbeitslosen? Wenn Ab- 
geordnete vor jeder neuen Parlamentsperiode je eine Woche als Hilfs- 
pfleger in Unfallkrankenhäusern, Krebskliniken, psychiatrischen An- 
stalten arbeiteten? Vielleicht wären sie, ob gläubig oder nicht, dem lei- 
denden, dem gekreuzigten Christus begegnet und hätten einen anderen 
Maßstab für ihre Entscheidungen. 

Die Menschheit sitzt in einem Zug, der auf unzählige Menschen zu- 
rast, wenn hier niemand mehr rechtzeitig und wirksam die Bremse zieht. 
Vermutlich könnte das nur noch die Kirche; sie darf nicht ständig weiter 
und weiter am eigenen Wageninnern renovieren, während die vorn in 
der Lok der Weltgeschichte unausgesetzt das Tempo des Zuges auf 
•Tod" zu beschleunigen. 

Und wenn kirchliche Autorität bei den Mächtigen nichts mehr aus- 
richtet? Zur Christenheit des Westens gehören vielleicht ein halbe Mil- 
liarde Menschen. Gesetzt, es würden sich in den verschiedenen Ländern 
und Völkern nur je ein Zehntel dieser Christen gleichsam auf die Bahn- 
geleise setzen, jeder auf seine, für ihn praktikable Weise, so könnte der 
Zug nicht weiterfahren. Sich auf Bahngeleise setzen ist gegen die Legali- 
tät. Aber auch dann, wenn es sich um Züge mit Atomraketen handelt? 
Man steile sich ungezählte Scharen von spielenden Kindern auf Schul- 
plätzen vor, die in wenigen Augenblicken ihr Opfer werden. Es gibt •Le- 
galität", die sich auf dem äußersten Gegenpol von Gerechtigkeit bewegt. 
Wenn bekennende Christen sich alle gegenseitig einen gelben Stern auf 
die Brust geheftet hätten zu der Stunde, wo man die Juden damit ab- 
stempelte, um sie auszuschalten, dann wäre das gegen die Legalität ge- 
wesen. Aber Auschwitz hätte nicht stattfinden können. - Die Stunde 
kann wieder kommen, wo wir Christen eingefordert sind, uns in Tat und 
Wort zur Gerechtigkeit zu bekennen - gegen die Legalität, auch um den 
Preis, daß man uns als kriminell abstempelt. Jesus wurde hingerichtet, 



Heinrich Spaemann 94 

weil er, gehorsam gegen Gott, über die Art der Gesetzesbeobachtung, 
wie sie die Obrigkeit seines Volkes forderte, in Tat und Wort die unbe- 
dingte Autorität der Liebe erhob. Was in Jesu Nachfolge aus dem glei- 
chen Motiv gegen die Obrigkeit geschieht, hat Gottes Ja, denn dann ge- 
schieht es ja zugleich für sie. •Man muß Gott mehr gehorchen als den 
Menschen." (Apg 5,29) (Es gibt auch einen, obwohl gewaltlosen, so 
doch blindwütigen Widerstand gegen bestehende Legalität, der aus 
feindseligem Ressentiment kommt - auf das Evangelium kann er sich 
nicht berufen.) 

Die Zeit ist kurz 

Die Atombombe stellt etwas dar, das dem Wesen und der Würde des 
menschlichen Lebens diametral entgegen ist; sie ist eine satanische 
Faust gegen Gott. 

Waffen, deren Effekt die Zerreißung und Auslöschung allen mensch- 
lichen Lebens auf weiten Flächen und die Verderbnis der Natur auf un- 
absehbare Zeit ist, sind eine Konkretisierung des absoluten Bösen. Ihre 
Planung, ihre Bereitstellung, ihre Stationierung bedeutet: Mitwerkzeug 
jener satanischen Hintergrundmacht werden, die das Johannesevange- 
lium •Menschenmörder von Anbeginn" (8,44) nennt und die jetzt zu ih- 
rem Endschlag ausholt. Solche Waffen können in christlicher Sicht nur 
noch abgebaut, nicht weiter produziert und aufgestellt werden. Ein 
Volk, das sie auf eigenem Boden noch nicht stehen hat und ihre Statio- 
nierung in seinem Lande billigt, ja herbeiruft, provoziert seinen eigenen 
Untergang. Dem Mysterium des Bösen gegenüber greifen alle rein poli- 
tischen Überlegungen zu kurz. Die Vermessenheit der menschlichen In- 
telligenz, die heute nur zwei Konstanten kennen will, Wissenschaft und 
Experiment, mündet im Töten-können, aber sie wird so am Ende nur 
ihren eigenen Tod herbeiführen. 

•Es wird eine Drangsal über die Erde kommen, wie sie seit Anbeginn 
der Welt bis jetzt nicht war und nicht mehr sein wird. Und wenn Gott 
jene Tage nicht abkürzte, so würde kein Mensch gerettet" (Mt 24,21 f), 
dieses Wort Jesu könnten wir heutigen Menschen noch erfahren. 

In seinem letzten Lebensjahr sah Reinhold Schneider mit innerem, im 
Entsetzen sich weitendem Auge •den am Ende über den Himmel sich 
ausbreitenden Glutpilz". •Ich kann nicht sagen", so schrieb er in seinem 
Tagebuch, •was ich in den Straßen, in den Nächten empfinde. Mit zer- 
marternder Monotonie hämmern mir die Worte in den Ohren: Nur der 
Adler ist da, der Adler, das verzehrende Völkergeschick, der von unse- 
ren, der Völker Eingeweiden lebt, und ich kann nicht wünschen, daß ich 



Die Stunde der Gewaltlosigkeit 95 

ihn nicht erblickt hätte. Nur manchmal nimmt er mich mit hinauf und 
läßt mich seine Freiheit erleben!" 

Man muß die biblische Stelle vom Adlerschrei (Offb 8,13), die ihm 
plötzlich zuweht und die ihn dann nicht mehr losläßt, im Zusammen- 
hang lesen, um zu ahnen, was sie für ihn enthielt, für uns enthält: •... 
und es entstand Hagel und Feuer mit Blut gemischt und wurde auf die 
Erde geworfen, und der dritte Teil der Erde verbrannte, und der dritte 
Teil der Bäume verbrannte, und alles grüne Gras verbrannte... und der 
dritte Teil des Meeres wurde Blut, und es starb der dritte Teil der Ge- 
schöpfe im Meer, die Leben haben, und der dritte Teil der Schiffe ging 
zugrunde... und es fiel aus dem Himmel ein großer Stern, brennend wie 
eine Fackel, und er fiel auf den dritten Teil der Ströme und der Wasser- 
quellen. Und viele von den Menschen starben durch die Wasser, weil sie 
giftig geworden... und geschlagen wurde der dritte Teil der Sonne und 
der dritte Teil des Mondes und der dritte Teil der Sterne, damit der Tag 
nicht scheine zu seinem dritten Teil und ebenso die Nacht... und ich sah 
und hörte einen Adler fliegen im Himmelsraum, der mit lauter Stimme 
schrie: Wehe, wehe, wehe über die Bewohner der Erde... Und ich sah 
den aus dem Himmel gefallenen Stern, und es wurde ihm der Schlüssel 
zum Brunnen der Hölle gegeben. Und er öffnete den Brunnen des Ab- 
grundes, und Rauch stieg aus dem Brunnen auf wie der Rauch eines 
großen Ofens, und die Sonne wurde verfinstert und die Luft durch den 
Rauch des Brunnens..." (Offb 8,7-9,2), - Was ist der Sinn dieser apoka- 
lyptischen Weherufe? Das göttliche Vorauswissen, das in solchen Tex- 
ten aufstrahlt und das für den Glauben niemals die Identität mit Gottes 
Liebe verliert, will mit seinem Licht alle noch so massiv sich aufdrän- 
genden Vernebelungen und Verdunkelungen weltmächtiger Drohung 
wie Verführung durchdringen, um uns die endzeitlich notwendige Kraft 
des Ausharrens im Geiste Jesu zu geben. Es bleibt ja nicht beim Adler- 
schrei - für die, die ihn hören. Der gleiche Adler nimmt auch in die Frei- 
heit hinauf. Der Aufblick zum Herrn des Lebens und der Geschichte be- 
teiligt uns an seiner Sicht der Geschehnisse; nur so kann uns die am 
Ende alles mitreißende Dynamik der Finsternismächte das Gewissens- 
licht nicht rauben, nur so nicht dem Ziel allen Lebens entfremden. 




