
•Das Klima des Hasses 
und des Todes verweigern" 
Zum Thema Spiritualität und politisches Handeln 

Josef Sudbrack, München 

Die Frage: Was hat Spiritualität mit politischer Entscheidung und politi- 
schem Einsatz zu tun?, ist aktuell wie kaum eine andere. Es geht doch 
um das christliche Gewissen. Jesus hat das Hauptgebot der Liebe zu 
Gott dem Gebot der Nächstenliebe gleichgeordnet. Liebe zum Nächsten 
bedeutet Verantwortung für sein Wohlergehen, Verantwortung auch für 
die Umwelt, Verantwortung noch mehr für den Frieden. Alles das meint 
auch politisches Handeln. 

Auftrag und Aporie der christlichen Spiritualität 

Zwar wird das Wort •Spiritualität" immer mehr inflationär benutzt, für 
alles und jedes; •christliche Spiritualität" aber ist einfachhin •Leben aus 
dem Geist Jesu Christi", •verantwortete Entscheidung in seiner Kraft". 

Das Wort1 selbst stammt von einem lateinischen Neologismus; die 
frühe Christenheit fand eine neue Sprachprägung, •spirit(u)alis", für das 
griechische •pneumatikos" des Neuen Testaments. Die späteren 
deutschsprachigen Übertragungen •geistig" und •geistlich" sind leider 
ins Intellektuelle (•Geistigkeit") und Institutionelle (•Geistlichkeit") ab- 
gewandert. Und deshalb wurde - seit dem Zweiten Weltkrieg - das fran- 
zösische •spiritualite" auch bei uns übernommen als •Spiritualität" - 
und hat inzwischen breite Zustimmung gewonnen. Der biblische Ur- 
sprung zeigt, daß für •pneumatikos" die Gewissensentscheidung Mitte, 
zumindest aber Maß sein muß. 

Damit sind wir nach der Beziehung der Spiritualität zur Verantwor- 
tung in der Welt, zum •politischen Handeln", gefragt. Eine falsch inter- 
pretierte •Zwei-Reiche-Lehre" (im Sinn einiger lutherischer Theologen: 
Trennung der politischen Entscheidung von der Verantwortung vor 
Gott) kann verderblich sein und war es allzu oft. Die Kapitulation der 
Kirchen vor der politischen Verantwortung ergab eine oftmals naive Ge- 
folgschaft während der Nazi-Zeit. Haben die Kirchen der Christenheit 

1 Vgl. J. Sudbrack, Spiritualität, in: Herders theologisches Taschenlexikon VII, hrsg. von K. 
Rahner, Freiburg 1973, 115-130. 



•Das Klima des Hasses und des Todes verweigern" 97 

nicht zu spät erkannt, daß Wirtschaft und Gesellschaft, daß Politik und 
Arbeitswelt nicht aus ihrer Verantwortung herausfallen dürfen? 

Doch wohin führt der Weg? Soll christliche Spiritualität z. B. ein poli- 
tisches Handeln für das Ideal eines christlichen Abendlandes freisetzen? 
- vielleicht im Stil der österreichisch-ungarischen oder gar der preußi- 
schen Monarchie? Oder eher für eine Basisdemokratie im Sinne man- 
cher südamerikanischer Befreiungstheologen? Immerhin ist der katholi- 
sche Priester Ernesto Cardenal Mitglied der Revolutionsregierung von 
Nicaragua und wird in Deutschland in evangelischen Kreisen gefeiert. 

Beides ist gegensätzlich, widerspricht sich. Kann also die eine christli- 
che Spiritualität Wurzelgrund sein für so Unterschiedliches? Und wenn 
sie einer solchen Palette von pluralen Möglichkeiten Raum gibt, dann 
muß man sich fragen, ob eine solche •Spiritualität" nicht nur Leerfor- 
mel ist für alles Mögliche und Beliebige. 

Wie kann also ein existentieller Lebensgrund konträre, sich wider- 
sprechende Konkretisationen finden? Spiritualität besagt doch konkre- 
tes, verantwortetes Leben aus dem einen Geist Jesu. Und Paulus lehrt, 
daß die Harmonie, die organische Einheit Kriterium für den Geist Jesu 
ist. 

Wir werden das Dilemma nicht beseitigen, solange wir auf aktuelle 
Fragen fixiert sind. Daher soll zuerst die Lehrmeisterin Geschichte be- 
fragt werden. 

Bleibendes Grundthema: Actio und Contemplaiio 

Man kann mit Fug und Recht die Gesamtgeschichte der christlichen 
Spiritualität um die Frage nach Aktion oder Kontemplation, nach Tätig- 
keit oder Gebet, nach Einsatz oder Einsamkeit anordnen. Bei aller Va- 
riabilität, die solchen schlagwortartigen Polaritäten anhaftet, ist eine Be- 
wußtseinsänderung zu beobachten, die eine so zu nennende Moderne 
von den älteren, klassisch zu nennenden Epochen der christlichen Spiri- 
tualität unterscheidet. 

Die demokratisch-gesellschaftliche und reflex bewußte Verantwor- 
tung, die den Aufruf zu •politischem Handeln" erst möglich macht, ist 
eine Eigenart unseres und vielleicht auch schon des letzten Jahrhun- 
derts. Peter Sloterdijk meint in seinem Intellektuellenbestseller •Kritik 
der zynischen Vernunft" sogar, es sei erst durch das Massenerlebnis des 
Ersten Weltkrieges möglich geworden. Differenzierte Hinweise dazu 
gibt ein soziologisch-germanistischer Sammelband von Horst Wenzel, 
•Typus und Individualität im Mittelalter"2. •Politische Theologie" im 

1 München 1983. 



Josef Sudbrack 9 8 

Verstand von J. B. Metz3 oder •Verantwortung des einzelnen für das 
Ganze" sind in ihrer rechten, aber auch in ihrer pervertierten Sinnge- 
bung Kinder unserer Zeit. Im Stände-Staat des Mittelalters wurde der 
Mensch in sein fest umrissenes Aufgabengebiet hinein geboren und 
faßte es als selbstverständlichen Auftrag Gottes auf, in diesem Bereich 
von Familie und Beruf seine Aufgabe zu finden. In anderen Kulturen er- 
leben wir heute noch, daß z. B. der Aufruf zum •christlichen Handeln" 
im Raum der Großfamilie hängenbleibt. Im Mittelalter und weit in die 
spätere Zeit hinein sahen selbst die Landesherren ihre Aufgabe als einen 
persönlichen - heute würde man sagen, aber das Gemeinte nicht ganz 
treffen: als einen privaten - Auftrag an. Das barock-bürgerliche Wort 
•Landeskinder" zeigt an, wie lange noch diese Begrenzung aufs •Fami- 
liäre" durchhielt; und als es dann von dem Wort •Untertanen" abgelöst 
wurde, wuchs die Gefahr der Perversion. 

Es gibt im Verhältnis des Einzelmenschen zur Gesellschaft, zum Staat 
- und heute auch erfreulicherweise zur Menschheit überhaupt - einen 
deutlichen Bewußtseinsfortschritt mit all den Gefahren der Perversion - 
corruptio optimi pessima (das zum Bösen verdorbene Gute ist am 
schlimmsten). Dabei handelt es sich nicht nur um eine quantitative Er- 
weiterung des Bezugskreises von Menschen, sondern um eine qualitative 
Änderung des Bewußtseins. Es ist nicht schwierig, die Samenkörner die- 
ses Fortschritts im NT zu entdecken; aber man darf vergangenen Epo- 
chen der christlichen Geschichte nicht vorwerfen, daß deren Spirituali- 
tät sich noch nicht so •universal-gesellschaftlich" darstellte, wie es heute 
notwendig ist; vorwerfen kann man ihr allerdings, daß sie - von unse- 
rem Gesichtspunkt aus gesehen - den zweifellos tief christlichen Be- 
wußtseinswandel nur zögernd mitvollzog. In der katholischen Kirche ist 
das Schlußdokument des Zweiten Vatikanischen Konzils, •Kirche in der 
Welt von heute", die großartige Bestätigung des Bewußtseinsum- 
schwungs. 

Der Blick auf die Problematik •Aktion-Kontemplation" nun zeigt - 
vielleicht im Gegensatz zur Spiritualität des indischen Subkontinents -, 
daß christliche Spiritualität in die Aktion drängt - man kann sagen: je 
christlicher, desto mehr. Eine platonisch-aristotelisch eingefärbte Theo- 
rie hat dies für die reflektierende Theologie zwar oft überdeckt, aber die 
Praxis hat immer von neuem die Lehre umgestoßen, daß die •Theoria", 
die •Contemplatio", über der •Actio" stehe. So schreibt Heinrich Bacht 
schon zu den Mönchen der Wüste im 4. Jahrhundert, die oft als welt- 

3 Kirche im Prozeß der Auflclärung. Aspekte einer neuen politischen Theologie, München/ 
Mainz 1970. 



•Das Klima des Hasses und des Todes verweigern" 99 

flüchtig angeprangert oder gefeiert werden, daß es •eine folgenreiche 
Engführung" war, die Anfänge des koinobitischen Mönchtums •als Aus- 
druck des resignierten »Auszugs aus der Welt'" zu deuten. Historisch 
richtig gesehen war es eine bewußte •Auseinandersetzung mit der ,Welt' 
und ihrer Manifestation, der heidnischen Zivilisation der Städte"4. 

Christliche Spiritualität führte zwar immer wieder in die Einsamkeit, 
aber wie von selbst wuchs daraus - und das war und ist Kriterium für 
die Echtheit der ersten Etappe - Einsatz für die Welt. Aus dem Beten 
und Meditieren des Mönchtums entsprangen die Kulturleistungen des 
Mittelalters, die wir heute bewundern; und vielleicht ist der Bau einer 
Kathedrale - objektiv gesehen - eine wichtigere und größere •politische 
Handlung" als dasjenige, was wir heute als solche propagieren. Am Bei- 
spiel des Bernhard von Clairvaux kann man sehen, daß sein Rückzug 
aus der Welt in die Kontemplation der eben gegründeten Zisterzienser 
wie von selbst umschlug - besser gesagt: weiterwuchs - zur aktiven 
Weltzuwendung, die ihn bald zur beherrschenden Figur seines Zeitalters 
machte; die zarte Mystik seiner Hoheliedkommentare und seine politi- 
schen Einsätze für Papst und König gehen Hand in Hand. 

Meister Eckhart hat den Ursprung der Aktivität, des handelnden Ein- 
satzes aus der Kontemplation, aus der Zurückgezogenheit in seiner be- 
rühmten zweiten Maria-Marta-Predigt thematisch behandelt - philolo- 
gisch-exegetisch falsch, aber theologisch-christlich korrekt.5 

Vor ihm hat der einflußreiche Richard von St. Viktor das gleiche auf- 
zeigt - aber theologisch und exegetisch sauberer. In seiner Stufenord- 
nung der christlichen Liebe steht über der weltverlorenen Hingabe an 
Jesus Christus, den Gekreuzigten, der Dienst in der Welt - weil auch Je- 
sus aus der Herrlichkeit des Vaters zu den Menschen gegangen ist. In 
einer frühen Arbeit über •Die ignatianische Mystik der Weltfreudig- 
keit"6 hat Karl Rahner dies nachvollzogen. 

Natürlich bleibt vieles aus heutiger Sicht unvollkommen, wirkt auf 
den modernen Menschen individualistisch, wenn nicht gar privatistisch. 
Es gehe •nur" um •Nächstenliebe" oder um apostolischen Einsatz, nicht 
um politisches Tun und Strukturveränderung. Aber zur gerechten Beur- 
teilung muß es auf dem Hintergrund des Bewußtseinswandels gelesen 
werden. Und dann zeigt sich in nicht zu überbietender Evidenz: Dasje- 

4 Das Vermächtnis des Ursprungs. Studien zum frühen Mönchtum II: Pachomius - Der 
Mann und sein Werk, Würzburg 1983. 

5 J. Sudbrack, Komm in den Garten meiner Seele. Einführung in die christliche Mystik, Gü- 
tersloh 1979, 69-90. 
6 In: K. Rahner, Schriften zur Theologie III: Zur Theologie des geistlichen Lebens, Einsie- 
deln 1956,329-348. 



Josef Sudbrack 100 

nige, was für uns •politisches Handeln" heißt, muß für jede recht ver- 
standene christliche Spiritualität eine Selbstverständlichkeit sein. 

Die Sinnspitze erzählt eine Anekdote. Bei Meister Eckhart steht sie 
und wurde auch von den Wüstenmönchen überliefert: Als ein Bettler an 
die Tür des in Ekstase versunkenen Mönchs klopfte, war die Entrük- 
kung weggeblasen, und der Mönch ging hin und kochte ihm das Süpp- 
chen. Von dem Begründer des Neo-Hinduismus, von Ramakrishna, wird 
das Gegenteil berichtet7: Ihn durfte in der Ekstase niemand stören, am 
wenigsten einer, der unrein war wie ein solcher Bettler. 

Leidvolle Verquickung: Spiritualität und Politik 

Der bisherige Rückblick hat gleichsam nur die Innenseite des reflex Be- 
wußten behandelt. Doch Christentum und Kirche hatten es im Konkre- 
ten immer auch mit der Gesellschaft, mit dem Staat, mit den öffentli- 
chen Angelegenheiten zu tun. Man kann nicht in einer Gemeinschaft 
leben, ohne daß das eigene Verhalten politische Bedeutung erhält; auch 
eine politische Abstinenz ist Politik und politisches Handeln - und oft- 
mals in unheilvoller Weise. Die Bewußtseinsänderung zur gesellschaftli- 
chen Verantwortung heißt nicht, daß es früher kein •politisches Han- 
deln" der Kirche und der Christen gab, sondern nur, daß es als solches 
nicht auch reflektiert und bewußt vollzogen wurde. 

Zum tatsächlichen •politischen Handeln" der Christen aber ist man 
versucht zu sagen, daß es der Kirche oder den Christen nur selten gut 
bekommen ist, ihre Spiritualität auf die Waagschale der großen Politik 
zu werfen. Es gibt einen Sündenfall der Spiritualität ins Politische, des- 
sen Spur sich wie ein roter Faden durch die Kirchengeschichte hin- 
durchzieht. 

Auch dazu einige Hinweise. Von Augustinus, dem Verfasser des •Got- 
tesstaates", stammt die Exegese (Lk 14,23) von •Compelle intrare" - 
•Zwinge sie in die Kirche, in den Glauben hinein". Im Donatistenstreit 
hieß dies: Man darf auch Gewalt anwenden, um Ketzer und Irrgläubige 
in die Wahrheit hineinzuführen - wir wissen, welches Unheil diese Hal- 
tung in der Kirchengeschichte angerichtet hat. 

Im alleinigen Blickwinkel des •politischen Handelns" aber ist das 
•compelle intrare" einsichtig: Jemand weiß sich im Besitz der Wahrheit, 
der rechten Lebensordnung; er hat den Schlüssel zum Glück - modern 
könnte man sagen: Er vertritt die richtige Gesellschaftsordnung und 

7 Vgl. J.-A. Cuttat, Asiatische Gottheit - Christlicher Gott, Die Spiritualität der beiden Hemi- 
sphären, Einsiedeln o.J. 



•Das Klima des Hasses und des Todes verweigern" 101 

plant verantwortungsbewußt die Zukunft. Was also ist vernünftiger und 
letztlich auch humaner als sein Bemühen, nun viele, möglichst alle Men- 
schen an diesem Wahrheits- und Zukunftsbesitz teilhaben zu lassen? 
Und warum soll man die anderen nicht sogar - heute würde man ein- 
schränken: gewaltlos - zu ihrem Glück zwingen? Und wo dann die 
Grenze zwischen berechtigter •Erziehung" (um es so zu nennen) und un- 
berechtigtem •Zwang" ist, läßt sich schwer aufzeigen. 

In der Praxis mischten sich in das so geartete Handeln aus christlicher 
Verantwortung viel Bosheit, Eigennutz, Gewinnstreben und Menschen- 
verachtung. Aber zweifellos geschah - sowohl auf der theologischen Ar- 
gumentationsebene wie in der Praxis - mancher Zwang zur Wahrheit 
aus •echter" Menschenliebe und •christlicher" Spiritualität, obgleich es 
aus heutiger - wie wir glauben, objektiver - Sicht schlecht war: •Die 
schlimmsten Taten geschehen mit gutem Gewissen", hat sinngemäß ein- 
mal Th. W. Adorno geschrieben.8 

Bernhard von Clairvaux diene wieder als Beispiel. Er predigte zwar 
gegen die Judenpogrome; er hatte im Ketzerstreit um Abälard oder Gil- 
bert von Poitiers eine versöhnlichere Haltung eingenommen als seine 
kirchliche Umgebung. Doch mit seiner Predigt zum Zweiten Kreuzzug 
tat er genau dasjenige, was wir als unberechtigte Übertragung christli- 
cher Spiritualität auf politisches Handeln anprangern müssen. Bernhard 
tat es mit •bestem" Gewissen - darüber kann kein Zweifel herrschen. Er 
tat es aus der Bewußtseinslage seiner Zeit heraus - wir können schwer 
darüber urteilen, aber doch schließen: Von seiner Gewissenslage aus 
war es richtig. 

Was geschah, war entsetzlich. Die naive Umsetzung eines christlich- 
spirituellen Motivs in politisches Handeln ergab Unheil und - objektiv 
gesehen - Pervertierung der Botschaft Jesu. Bernhard begeisterte die 
Massen für die Befreiung des Heiligen Landes von den Ungläubigen - 
der Kreuzzug aber endete mit einem äußeren und einem inneren Fiasko: 
Das Heer brachte Unheil, wurde geschlagen und löste sich organisato- 
risch wie moralisch völlig auf. 

Es wäre gut zu sehen, wo heute •Kreuzzüge" gepredigt werden - von 
rechts aus einer Rassenüberheblichkeit heraus: Türken raus!, und von 
links gegen Reagan und Franz Josef Strauß. 

Man kann die Beispiele aus der Geschichte anhäufen. War es nicht 
die Tragik der Reformation Martin Luthers, daß sich sein Ringen um 
den rechten Glauben schnell und sicher umsetzte in politisches Handeln 
- und dies auf beiden Seiten? Selbst der sogenannte linke Flügel der Re- 

Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben, Frankfurt 1964. 



Josef Sudbrack 102 

formation hatte seinen Ausgangspunkt in der Spiritualität und endete im 
politischen Chaos. 

Es ist falsch und bequem, vorschnell Steine zu werfen auf das Versa- 
gen breiter christlicher Kreise vor dem Faschismus - aber die Problema- 
tik muß gesehen werden, die in der Verbindung von christlicher 
Spiritualität und •politischem Handeln" liegt. Doch war die Abstinenz 
der christliche Spiritualität vom Handeln nicht noch schlimmer? Müs- 
sen wir nicht die Opfer des 20. Juli 1944, einen Dietrich Bonhoeffer oder 
P. Alfred Delp SJ im ganz eigentlichen Sinn Märtyrer nennen - auch 
wenn es damals vordergründig um Politik und Befreiung von der Dik- 
tatur ging? Tiefer blickend kann man das •politisch Böse" nicht mehr 
von dem •christlich Bösen" trennen. Doch wie vielen - sicherlich auf- 
rechten - Christen war das damals bewußt, ist es heute in der rechten 
Weise bewußt? Ist die Taktik von Kardinal Glemp in Polen die rechte, 
oder sollte der •politische Einsatz" der Kirche für die verbotene Ge- 
werkschaft (Solidarnosc) aktiver, nicht so sehr taktierend sein? 

Alois M. Haas, der in souveräner theologischer Klarheit eine gran- 
diose Ausdeutung Meister Eckharts gegeben hat, schreibt recht lako- 
nisch von dem Paradox der Kirchengeschichte: •Gerade der Kampf um 
die Unabhängigkeit (der Kirche) führte immer stärker in Abhängig- 
keit."9 

So leicht und leichtsinnig, wie es sich manche vorstellen, ist die Ver- 
bindung von Spiritualität und politischem Handeln anscheinend nicht. 

Humane Grundlegung: Rückkehr zur Selbstbesinnung 

Erst wenn wir den utopischen Idealismus, der in selbstsicherer Gewiß- 
heit die Probleme zu lösen versucht, verlassen und uns des Gebrochen- 
seins der menschlichen Existenz bewußt werden, gewinnen wir den Bo- 
den der Wirklichkeit zurück. Politisches Handeln aus christlicher 
Spiritualität ist ein klarer Auftrag - konkret aber wurde dieses politische 
Handeln aus christlicher Spiritualität oft genug zur Perversion christli- 
cher Spiritualität. 

Wir müssen von zu idealen und zu hochfliegenden Plänen hinabstei- 
gen in die sachliche Auseinandersetzung. Das aber führt zur Selbstbesin- 
nung und vertieften Selbstwerdung. 

Dies zeigt der Ratzeburger Dompropst Uwe Steffen in seinem klugen, 
kenntnisreichen und ausgewogenen Buch über •Jona und den Fisch"10. 

9 Das Mysterium der Kirche. Von der Macht der mittelalterlichen Bilder, in: Freiburger Zeit- 
schrift für Philosophie und Theologie 30 (1983) 99-123. 
10 Jona und der Fisch. Der Mythos von Tod und Wiedergeburt, Stuttgart 1982. 



• Das Klima des Hasses und des Todes verweigern " 103 

Ähnlich schreibt Thomas Merton in seinem biographischen Buch •Im 
Zeichen des Jonas". 

Die Jona-Symbolik impliziert ein Grundgesetz menschlicher Entwick- 
lung, das sich auf immer neuen Ebenen wiederholt - wie ja auch Jona 
seine Wal-Erfahrung unter der Rizinusstaude erneuern mußte. Er flieht 
vor der Verantwortung, vor der Auseinandersetzung. Doch im Bauch 
des Wals - in •Spiritualität", •Kontemplation" - wird er zur Besinnung 
geführt. 

Die drei Tage der Einsamkeit sind zwar voller Gefahren: Wird Jona 
untergehen in der Finsternis? Oder - nun psychologisch gedeutet - wird 
der Mensch, der sich auf die eigene Innerlichkeit, die Spiritualität be- 
sinnt, die Begegnung mit seinem Unbewußten, mit der Realität seines 
Selbst bestehen? Doch das Risiko muß übernommen werden; Flucht 
wäre Schizophrenie, wäre Verhärtung in der Mechanik der Äußerlich- 
keiten, wäre ein Idealismus, der zur Ideologie erstarrt. 

Die Bilder der Jona-Geschichte mit den vielen mythischen Parallelen 
sprechen eindringlich in die heutige Zeit hinein; Jona war auf dem 
Wege, den lebendigen Kontakt mit der eigenen Innerlichkeit, mit dem 
Unbewußten, mit dem Auftrag des Gewissens zu verlieren - er brauchte 
die drei spirituellen Tage der Totenstille, um die egoistischen Barrieren 
zwischen sich und dem Auftrag Gottes niederzureißen, um sich den 
Mächten zu stellen, die tiefer liegen als die Mechanismen von Alltag 
und Politik. 

Individual-psychologisch heißt das: Ein Mensch, der sein eigenes Ge- 
wissen, seine Spiritualität, seine Innerlichkeit sucht, ein Mensch, der er 
selbst werden will, muß in irgendeiner Weise sich auf diesen Prozeß des 
•Verschlungen-werdens vom Wal" einlassen. Das mag gefährlich sein. 

Aber nur auf dem Weg in die Besinnung kann der Mensch zu neuer 
und tieferer Selbstwerdung, kann er zur verantworteten persönlichen 
Entscheidung kommen. 

Alle großen Christen sind durch die Zeit der Einsamkeit und der An- 
fechtung gegangen. Bei ihnen steht an einer entscheidenden Stelle im 
Leben die Stille der Selbstbesinnung und dadurch Selbstwerdung. In der 
Spiritualität des Charles de Foucauld wird es •Wüste" genannt. Einer 
der aktivsten und einflußreichsten Heiligen der katholischen Kirche, Ig- 
natius von Loyola, brauchte die •Wüste" von Manresa, um eine neue 
Epoche des katholischen Glaubens initiieren zu können. In den Exerzi- 
tien, den geistlichen Übungen, hat er diese •Wüsten-Erfahrungen" syste- 
matisiert und institutionalisiert. Franz von Assisi, Benedikt von Nursia, 
Martin Luther usw., aber auch Mohammed oder Buddha - von allen gilt 
Ähnliches. 



Josef Sudbrack 104 

Verantwortungsbewußter Einsatz und verantwortliches •politisches 
Handeln" bleiben ohne Wüste Fassade und verirren sich in Ideologie 
hinein. Auch das zweite, was im Bauch des Walfisches geschah, ent- 
spricht der Heiligenerfahrung: daß nämlich diese Einsamkeit oft hart 
und gefährlich ist - mit Johannes vom Kreuz, dem Gefährten der Teresa 
von Avila, bekommt sie den Namen •Dunkle Nacht"; bei Martin Luther 
heißt sie •Anfechtung". 

Ohne diese Einsamkeit der Selbstbesinnung und auch ohne die Erfah- 
rung des Abgrunds, vor den man in seiner Entscheidung gestellt ist, wird 
kein christlicher Einsatz, kein politisches Handeln aus der christlichen 
Spiritualität gültig sein und christlich bleiben. Hat die Kirche in ihren 
Fehlgriffen nicht vergessen, daß ohne Gebet und Leiderfahrung, ohne 
•Gebet und Fasten" das •politische Handeln" scheitern muß? 

Noch ein weiteres ist zu sagen: In den Mythen der Völker und den Ri- 
ten der Urreligionen taucht beim Durchgang durch die Wüste, beim 
Hinabtauchen in den Abgrund der Helfer auf - Dante wird von Vergil 
durch die Hölle geführt; die Toten werden von Charon über den Styx 
übergesetzt; in den Initiationsriten der schamanischen Religionen hel- 
fen die weisen Worte des alten Priesters dem jungen Adepten über die 
Zeit seiner Dunkelheit hinweg; in den Weisheitsreligionen des Ostens 
nimmt der Guru, der Roshi, der Pir, diese Stelle ein. 

Der christliche Helfer wird in der Symbolik der orthodox-christlichen 
Ikonen dargestellt. Jesus Christus führt bei seinem Abstieg in die Unter- 
welt, in die •Hölle", die Seelen der Verstorbenen zum Licht des Vaters. 
Auf frühchristlich-westlichen Miniaturen ist diese Hölle sogar als ein 
Fisch gezeichnet, aus dessen Schlund der Auferstandene die Schar der 
Gestorbenen herausreißt. 

Die mythisch-tiefenpsychologische Erfahrung vom Abstieg in die Un- 
terwelt und von der Befreiung durch den Helden wurde durch Jesus in 
die geschichtliche Realität überführt - Er, der Herr, ist der Meister, der 
Guru, der hilft, die Abgründe der Hölle, in die die Selbstfindung hinein- 
führen kann, zu überwinden und ans Licht zu kommen11. 

Das Geheimnis der •Heiligen Drei Tage", von Karfreitag bis Oster- 
sonntag, greift als geschichtlich einmaliges Ereignis die tiefenpsycholo- 
gische Erfahrung das Abgrunds auf, in den der Mensch hinabsteigen 
muß, um neugeboren in die Aktivität der Welt einsteigen zu können, 
und stellt sie in die Realität Jesu Christi. 

11 Vgl. K. Lehmann, Auferweckt am dritten Tag nach der Schrift. Früheste Christolagie, Be- 
kenntnisbildung und Schriftauslegung im Lichte von 1 Kor 15,3-5 (Quaestiones disputatae 
38), Freiburg 1968; N. Hoffmann, Sühne. Zur Theologie der Stellvertretung, Einsiedeln 
1981; N. Hoffmann, Kreuz und Trinität. Zur Theologie der Sühne, Einsiedeln 1982. 



•Das Klima des Hasses und des Todes verweigern" 105 

Zur Gewichtung von Spiritualität und politischem Handeln 

Erst auf dem Hintergrund des zentralchristlichen Geheimnisses und im 
Wissen um geschichtliche Impulse und Verirrungen sollte man der 
Frage von Spiritualität und politischem Handeln weiter nachgehen und 
einige Leitplanken auf dem Weg zwischen Spiritualität und politischem 
Handeln errichten. Es wird aber - und es muß auch - unmöglich blei- 
ben, mit dem Federstrich eines Schreibers oder mit dem Wort eines poli- 
tischen Agitators die Problematik zur eindeutigen Handlungsmaxime zu 
verkürzen. 

Spiritualität als Quellort politischen Handelns 

Vor wenigen Jahren veröffentlichte Prof. Metz eine kleine Schrift über 
die Theologie des Ordensstandes mit dem Titel: •Zeit der Orden? Zur 
Mystik und Politik der Nachfolge"12. Mit der ihm eigenen Sprachkraft 
mahnt er die katholischen Orden, das politische Handeln, den aktiven 
Einsatz für diese Welt ernstzunehmen. Ohne diesen Drang zum •Han- 
deln" - sei es im kleinen Kreis, sei es im größeren Rahmen eines politi- 
schen Einsatzes - kann es eine christliche Spiritualität nicht geben. 

Die Frage stellt sich nach dem •Wie"! Und da kommen psycholo- 
gisch-soziologische Überlegungen mit ins Spiel. Shmuel Noah. Eisen- 
stadt, ein Soziologe der eher empirischen Richtung, hat in einer breit an- 
gelegten Untersuchung, •Die protestantische Ethik und der Geist des 
Kapitalismus. Eine analytische und vergleichende Darstellung"13, die 
Forschungen von Max Weber weitergeführt und ist dem Einfluß von 
Religionen und Ideologien auf die konkrete Weltwirklichkeit nachge- 
gangen. Sein Material bildet eine Fülle von Veröffentlichungen und Sta- 
tistiken zur Thematik. Das Ergebnis ist verblüffend: 

•Die Wirkungen der Fähigkeit von Religionen oder ideologischen 
Ideen und Bewegungen, Wandlungen auf der Motivationsebene zu be- 
wirken, d. h. in bezug auf die Entwicklung einer hohen Motivation neue, 
nicht-religiöse Rollen auszufüllen, scheinen um so größer zu sein, je 
stärker die transzendentale und innerweltliche Orientierung dieser Reli- 
gionen oder Ideologien ist und je mehr sie ideologische Autonomie in 
bezug auf eine gegebene soziale oder gemeinschaftliche Ordnung auf- 
weisen. Umgekehrt sind solche Wandlungen um so geringer, je stärker 
ihre immanente inner- oder außerweltliche Orientierung ist und je mehr 
das Wandlungspotential in die bestehende politische Ordnung einbezo- 

11 Freiburg 1977. 
"Opladen 1971. 



Josef Sudbrack 106 

gen ist und/oder je stärker es mit negativen, apathischen Einstellungen 
verbunden ist,... Je autonomer die religiösen Organisationen sind und je 
weniger sie mit der bestehenden politischen Ordnung identifiziert wer- 
den, desto eher sind sie in der Lage, neue zentrale politische und kultu- 
relle Symbole zu entwickeln." 

Im Klartext unseres Fragens gesprochen: Je mehr eine Religion eine 
•mystisch-jenseitige Komponente" hat und lebt, um so einflußreicher 
wird sie im •Politischen"; und je mehr sie meint, nun •politisch" sich 
engagieren zu müssen, um so geringer ist die tatsächliche Bedeutung. 

Religionen, insbesondere das Christentum, waren nicht dann stark 
und einflußreich, wenn sie überall mitmischten, sondern dann, wenn sie 
ihr ureigenstes religiöses Anliegen vertraten. Nicht die mittelalterliche 
Kirche eines Innozenz III. und eines Bonifaz VIII. war die mächtigste, 
sondern die Kirche eines Franz von Assisi und eines Johannes Tauler. 

Man kann diese Einsichten in vielfältiger Weise historisch-faktisch 
belegen. Und hier ist die These von Prof. Metz zu differenzieren - was 
in abstrakter, theoretischer Betrachtung einleuchtend ist, daß nämlich 
das Element des •politischen Handelns" in die Mitte der religiös-mysti- 
schen Berufung gehört, bekommt in der realen Praxis einen anderen Ak- 
zent: Nur wenn das •mystische", oder wie Eisenstadt schreibt: das 
•transzendente", Element gepflegt wird, wird der religiöse Impuls sich 
in der rechten Weise auch auf die politische Wirklichkeit auswirken. 

Heute kann man dies am revolutionären Einsatz der christlichen Ba- 
sisgemeinden in Südamerika beobachten: Dort findet sich die Einheit 
von beidem: revolutionärer Einsatz aus einer christlichen Inbrunst, die 
uns akademische Europa-Christen verwirrt - ich verweise auf das Ma- 
rienbuch von Leonardo Boff oder seine leider nicht übersetzte Ausdeu- 
tung des Ordenslebens14; er ist der wichtigste Befreiungstheologe des 
südamerikanischen Kontinents. Dem skeptischen Europa-Christen wird 
vor Augen geführt, wie der •politische" Einsatz ganz und gar getragen 
ist von einer innigen, im Transzendenten gründenden Frömmigkeit. 

Die theologische Überprüfung der empirischen Erhebungen Eisen- 
stadts liegt in der •Christologie". Jesu Wirken auf dieser Welt stammt 
aus seiner Spiritualität, stammt aus seinem Vertrauen in den Vater, 
stammt aus seiner Verbundenheit mit dem transzendenten, aber in die 
Welt hinein wirkenden Gott Israels - wie immer man dies auch dogma- 
tisch entfalten mag. 

14 Ave Maria. Das Weibliche und der Heilige Geist, Düsseldorf 1982; Timoins de Dieu au 
cceur du monde. La vie religieuse, experience actuelle, Paris 1982 (Übersetzung aus dem Por- 
tugiesischen). 



•Das Klima des Hasses und des Todes verweigern" 107 

Man wird das - so notwendige - •politische Handeln" aus christli- 
chen Motiven nicht vor allem dadurch verstärken, daß man sich in poli- 
tische Aktionen und Resolutionen stürzt! Wichtiger ist die Rückkehr zur 
Mitte, die Rückkehr zur •Spiritualität", zur •Mystik", zum •Gebet", 
zum •Gottesdienst". 

Warum haben wir nicht mehr Vertrauen darauf, daß eine genuin- 
christliche Gottesverehrung aus sich selbst dasjenige an •politischem 
Handeln" freisetzen wird, das unsere Zeit so notwendig braucht? •Su- 
chet zuerst das Reich Gottes, alles andere wird euch hinzugegeben wer- 
den." (Mt 6,33) 

Spiritualität als Gemeinsamkeit im divergierenden Handeln 

Das Dilemma der einen •Spiritualität" und des vielfältigen, ja antagoni- 
stischen politischen Handelns wird sich niemals auflösen lassen zu einer 
freundlich lächelnden Einheit. Aber die Fundierung des •politischen 
Handelns" im spirituellen Zentrum des christlichen Lebens ist der Weg, 
in der Pluralität der Meinungen eine Einheit des Christlichen zu finden. 
Denn •Besinnung auf die christliche Spiritualität" heißt im Kern, daß 
wir Christen in allem notwendigen und drängenden persönlichen Ein- 
satz für die Welt von Gott wissen, dessen Wirken von jenseits aller unse- 
rer Anstrengungen herkommt. Und dieses •Jenseits" nehmen wir Chri- 
sten so ernst - besser gesagt: sollten wir Christen so ernst nehmen -, daß 
wir unseren eigenen Einsatz ins Vertrauen auf Gott hinein übersteigen. 

In dem beharrlichen Verweis auf den stets größeren, von Menschen- 
Denken und Menschen-Wollen und Menschen-Können nicht zu mani- 
pulierenden Gott liegt die Chance der christlichen Botschaft in unserer 
Zeit. Weder hängt das Schicksal dieser unserer Welt, wohin unser •poli- 
tischer Einsatz" zielt, im letzten von unserem Wirken ab - Gott ist und 
bleibt größer -, noch dürfen wir diese unsere Welt als Schein und Vor- 
läufigkeit beiseite schieben, wie es vielleicht eine buddhistisch-hinduisti- 
sche Spiritualität nahelegt; wir stehen in der Verantwortung. 

So wirkt das vertrauende Wissen von Gott, dessen Handeln anders 
verlaufen kann und wohl auch wird als mein engagierter Einsatz für die 
Welt, im Umgang mit Anders-Denkenden befreiend. Denn ich soll mich 
zwar für das einsetzen, was ich als richtig für unsere Zeit erkannt habe; 
aber zugleich weiß ich vom Anders-Sein und Anders-Handeln Gottes. 
Und dieses Wissen relativiert meinen unbedingten und totalen Einsatz 
für die Welt auf einer höheren Ebene und schenkt Raum, andere Mei- 
nungen und andere Einsätze anzuerkennen. 



Josef Sudbrack 108 

In diesem vertrauenden Wissen um das Anders-Sein Gottes öffnet 
sich also ein Raum, in dem man das gemeinsame Christsein zwischen 
Andersdenkenden vollziehen kann. 

Bei der Pluralität der möglichen politischen Entscheidungen, die •de 
facto" und vielleicht auch •legitim" sich aus den politischen Einsichten 
der einzelnen Christen ergeben, wird es in Zukunft immer schwieriger 
werden, eine Christengemeinde allein vom •politischen Tun" her zur 
Einheit zu binden. Aber der Innenraum des Spirituellen - des Betens 
und Meditierens, des Gottesdienstes und des liturgischen Vollzugs - 
kann und muß die Christengemeinde zur Einheit führen. Daher muß 
dieser •Innenraum der Spiritualität" das notwendige Eigengewicht er- 
halten. 

Nur im Raum von Gebet, Meditation, Anbetung kann sich in unserer 
pluralen Zeit ein Band der Einheit für divergierende politische Meinun- 
gen knüpfen. Nur wenn Gottes Transzendenz in der Klarheit biblischer 
Überlieferung vollzogen wird, tun wir das Unsrige, um die Gemeinden 
zusammenzuhalten, schaffen wir einen Erfahrungsraum, in dem man 
sich in der Verschiedenheit von politischen Entscheidungen dennoch 
trifft; dort können die Auswüchse des Handelns korrigiert werden; dort 
versucht man sich in der jeweiligen anderen Haltung zu verstehen und 
anzuerkennen. 

Diese Einheit liegt zwar nicht in unserer Hand; aber wir müssen den 
Raum dafür bereiten. Gerade weil das Christentum ins •politische Han- 
deln" weist, ist die Pflege des Innenraums der Spiritualität so wichtig - 
sonst geht es uns wie einem •vor-spirituellen" Jona und wie nicht weni- 
gen, die sich heute politisch aktiv gebärden: Das Handeln wird zur Fas- 
sade, die nur noch ideologisch gekalkt, nicht aber christlich-human un- 
termauert ist. 

Spiritualität als Befreiung zum leichten Handeln 

Bertold Brecht schreibt in einem Marien-Gedicht: •Alles dies kam vom 
Gesicht ihres Sohnes,/ der leicht war..."15 Das Wort •leicht" fasziniert. 
Es vereint Zärtlichkeit, Spiel, Hingabe, aber auch Ernst, Einsatz und so- 
gar Leidenschaft - es meint das, was unserem christlichen •politischen 
Einsatz" so oft fehlt; vor kurzem noch las ich die neu-aufgelegte Biogra- 
phie Martin Niemöllers16 - darinnen findet sich nichts •Leichtes". 

15 Gesammelte Gedichte in vier Bänden, Frankfurt 1976; Gesammelte Werke. Supplement- 
band III, IV, Frankfurt 1982. 
16 D. Schmidt, Martin Niemöller, Stuttgart 1983. 



•Das Klima des Hasses und des Todes verweigern" 109 

Es fehlt der Ton, der in einer Antwort Dorothee Sölles liegt. Es ging 
um die •Jenseitsvertröstung" des Christentums: •Ach", meinte sie, 
•brächte unsere Verkündigung wenigstens dieses fertig, daß die Men- 
schen diesen Trost empfänden!" Wenn doch das Christentum dem Volk 
wenigstens •Opium der Hoffnung" böte, das wäre schon sehr viel. 

Und daraus entstünde sicherlich auch •politischer Einsatz". Wahre 
christliche Jenseits-Hoffnung - ganz paulinisch: •Wir warten auf die Er- 
lösung unseres Leibes. Auf Hoffnung hin sind wir gerettet worden. Der 
Geist aber kommt unserer Schwachheit zu Hilfe" (Rom 8,23-26) - ent- 
hält aus sich heraus notwendigerweise wirksamen Einsatz für das Dies- 
seits. Bei Peter Sloterdijk endet die Analyse der •zynischen Vernunft" in 
einer sarkastischen Totalkritik und Totalabsage an politisches Interesse; 
es bleibt noch gerade eine Art von •buddhistischem Geschehen-Lassen" 
unter •Aufgeben des Personal-Willentlichen". Als Christ muß man von 
einer •Kritik der hoffenden und spielenden Vernunft" sprechen. Und 
daraus erwächst über die Alternative von Passivität (wie bei Sloterdijk) 
und Aktivität (die abgewirtschaftet hat) eine höhere Position: der Blick 
auf Gottes Größe. Er lenkt durch unser Tun und Denken, durch Aktivi- 
tät und Geschehenlassen hindurch die Geschicke der Welt. Ihm vertraut 
sich der Christ an. 

Dieser Jenseits-Standpunkt verachtet nicht das Diesseits, als ob es 
hinfällig sei; er verabscheut nicht die menschliche Aktivität, weil sie 
zum Übel hinführe; er greift alles auf und legt es in die Hand Gottes. 

Es ist - man darf wohl das Beispiel gebrauchen - wie beim Fußball- 
spiel: Eine Mannschaft, die noch um den Sieg ringt und die weiß, daß 
davon alles abhängt, spielt verbissen und verkrampft - und wird doch 
das Tor der Niederlage entgegennehmen müssen. Eine Mannschaft 
aber, die den Sieg schon errungen hat, spielt leicht auf - nicht leichtsin- 
nig; das brächte die Niederlage - und schießt Tor nach Tor. Das am 
Spiel Abzulesende wird bei Paulus theologische Grunderfahrung: •Tod, 
wo ist dein Sieg?" (1 Kor 15,55) Aber nicht wir haben gesiegt, sondern 
Gott schenkt den Sieg. 

•Leicht" und nicht, wie gesagt, leichtsinnig - das entbindet die Phan- 
tasie, die wir in unserem Friedensbemühen so notwendig brauchen. 
Nicht die Verbissenheit des Gegeneinander-Aufrechnens, nicht die mo- 
ralische Schwerblütigkeit der Verketzerung von anderen, nicht die pas- 
sive Resignation, die nicht mehr weiter weiß, sondern die •Leichtigkeit" 
des Franziskus, der Versöhnung schenkte - und dabei die Kirche refor- 
mierte, ohne sie zu zerbrechen. 

•Leicht" - das führt zum Mitmenschen. Reinhold Schneider sagte 
nach der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels 



Josef Sudbrack 110 

1956 zum Frieden in der Welt: •Der Christ hat die Gnade, seine Exi- 
stenz hinüberzutragen - ich meine nicht, daß er es wirklich kann, aber er 
kann es ersehnen -, seine Existenz hinüberzutragen in das Gebet für die 
Brüder, für alle, ohne jegliche Einschränkung und für alle Kreatur. Er 
hat die ... Verheißung, daß nicht der Mensch die Erde aufhebt, sondern 
Gott, und daß die Schrecken des Endes der einzige in Wahrheit zu er- 
sehnende Triumph sind: die Herabkunft der Liebe und göttlicher Ge- 
rechtigkeit. Hier auf Erden aber gilt Luthers gewaltiges Wort: .Solange 
ich bete, wird Frieden sein.' Beten in diesem Sinne aber bedeutet die 
Darbringung tätiger und wissender Existenz als Bitte für den Frieden 
der Welt." Daraus zieht er die Folgerung: •Unserem Wirken sind enge 
Grenzen gesetzt. Aber innerhalb dieses, in der Stunde gegenwärtigen 
Waffenstillstandes können, müssen wir etwas tun, nämlich betend, ver- 
zichtend, überwindend der Katastrophe das Klima des Hasses und des 
Todes verweigern, das sie sucht."17 

Es ist ein Standpunkt, der nur im Gebet, nur in der Spiritualität wur- 
zeln kann. Nur dort, wo sich ein Mensch bewußt wird und dies auch 
lebt und erlebt, daß unser Schicksal, das Schicksal aller Menschen •ge- 
schenkt" wird - ohne daß wir deshalb der Verantwortung enthoben wä- 
ren -, kann •Leichtigkeit" geschehen. 

Theologisch könnte man eine Lehre über Gottes Gnade daraus ent- 
wickeln, und man würde merken, daß die Standpunkte eines Martin Lu- 
ther und eines Ignatius von Loyola ganz und gar nicht weit auseinander 
liegen. Im Luthertum heißt es: •sola gratia" - •nur die Gnade". Und bei 
Ignatius heißt es: •So vertrauen, als ob alles in Gottes Hand; so han- 
deln, als ob alles in eigener Hand." Oder noch subtiler: •So vertrauen, 
als ob alles in eigener Hand; so handeln, als ob alles in Gottes Hand."18 

Was also christliche Spiritualität zum politischen Einsatz beitragen 
sollte - und sie muß es tun, sonst ist sie nicht mehr christlich -, ist zual- 
lererst, so scheint mir, diese •Leichtigkeit", die von anderswoher, von 
Gottes Größe her, denken und handeln darf, ohne den Ernst des Hand- 
elns zu verringern. 

Und aus dieser •Leichtigkeit" wird dasjenige entspringen, was Ge- 
meinsamkeit trotz Gegensätzlichkeit bewirken wird. Christliche Spiri- 
tualität ist in der heutigen Frontenstellung wichtiger als je zuvor. Christ- 
liche Spiritualität aber heißt zuerst: Gebet und Meditation. •Suchet 
zuerst das Reich Gottes, alles andere wird euch hinzugegeben werden." 

17 Der Friede der Welt, hrsg. von E. M, Landau, Frankfurt 1983. 
18 Vgl. K.-H. Crumbach, •Pour quoy non?" Worauf gründet die Sicherheit der Rechtfertigung 
einer geistlichen Berufung?, in: GuL 44 (1971) 453-463. 




