»Das Klima des Hasses
und des Todes verweigern®

Zum Thema Spiritualitit und politisches Handeln

Josef Sudbrack, Miinchen

Die Frage: Was hat Spiritualitit mit politischer Entscheidung und politi-
schem Einsatz zu tun?, ist aktuell wie kaum eine andere. Es geht doch
um das christliche Gewissen. Jesus hat das Hauptgebot der Liebe zu
Gott dem Gebot der Nichstenliebe gleichgeordnet. Liebe zum Nichsten
bedeutet Verantwortung fiir sein Wohlergehen, Verantwortung auch fiir
die Umwelt, Verantwortung noch mehr fiir den Frieden. Alles das meint
auch politisches Handeln.

Auftrag und Aporie der christlichen Spiritualitiit

Zwar wird das Wort ,,Spiritualitdt” immer mehr inflationir benutzt, fiir
alles und jedes; ,,christliche Spiritualitdt® aber ist einfachhin ,,Leben aus
dem Geist Jesu Christi“, ,,verantwortete Entscheidung in seiner Kraft“.

Das Wort! selbst stammt von einem lateinischen Neologismus; die
frithe Christenheit fand eine neue Sprachprigung, ,,spirit(u)alis“, fiir das
griechische ,pneumatikos® des Neuen Testaments. Die spéteren
deutschsprachigen Ubertragungen , geistig® und ,.geistlich® sind leider
ins Intellektuelle (,,Geistigkeit*) und Institutionelle (,,Geistlichkeit*) ab-
gewandert. Und deshalb wurde — seit dem Zweiten Weltkrieg — das fran-
z8sische ,,spiritualité” auch bei uns iibernommen als ,Spiritualitit —
und hat inzwischen breite Zustimmung gewonnen. Der biblische Ur-
sprung zeigt, daB fiir ,,pneumatikos” die Gewissensentscheidung Mitte,
zumindest aber Maf} sein muf.

Damit sind wir nach der Beziehung der Spiritualitit zur Verantwor-
tung in der Welt, zum ,,politischen Handeln“, gefragt. Eine falsch inter-
pretierte ,, Zwei-Reiche-Lehre* (im Sinn einiger lutherischer Theologen:
Trennung der politischen Entscheidung von der Verantwortung vor
Gott) kann verderblich sein und war es allzu oft. Die Kapitulation der
Kirchen vor der politischen Verantwortung ergab eine oftmals naive Ge-
folgschaft wahrend der Nazi-Zeit. Haben die Kirchen der Christenheit

' Vgl. J. Sudbrack, Spiritualitit, in: Herders theologisches Taschenlexikon VII, hrsg. von K.
Rahner, Freiburg 1973, 115-130.



.Das Klima des Hasses und des Todes verweigern™ 97

nicht zu spit erkannt, daBl Wirtschaft und Gesellschaft, dafi Politik und
Arbeitswelt nicht aus ihrer Verantwortung herausfallen diirfen?

Doch wohin fithrt der Weg? Soll christliche Spiritualitit z. B. ein poli-
tisches Handeln fiir das Ideal eines christlichen Abendlandes freisetzen?
- vielleicht im Stil der &sterreichisch-ungarischen oder gar der preuBi-
schen Monarchie? Oder eher fiir eine Basisdemokratie im Sinne man-
cher siiddamerikanischer Befreiungstheologen? Immerhin ist der katholi-
sche Priester Ernesto Cardenal Mitglied der Revolutionsregierung von
Nicaragua und wird in Deutschland in evangelischen Kreisen gefeiert.

Beides ist gegensitzlich, widerspricht sich. Kann also die eine christli-
che Spiritualitit Wurzelgrund sein fiir so Unterschiedliches? Und wenn
sie einer solchen Palette von pluralen Moglichkeiten Raum gibt, dann
muf} man sich fragen, ob eine solche , Spiritualitdt” nicht nur Leerfor-
mel ist fiir alles Mogliche und Beliebige.

Wie kann also ein existentieller Lebensgrund kontrire, sich wider-
sprechende Konkretisationen finden? Spiritualitit besagt doch konkre-
tes, verantwortetes Leben aus dem einen Geist Jesu. Und Paulus lehrt,
daB} die Harmonie, die organische Einheit Kriterium fiir den Geist Jesu
ist.

Wir werden das Dilemma nicht beseitigen, solange wir auf aktuelle
Fragen fixiert sind. Daher soll zuerst die Lehrmeisterin Geschichte be-
fragt werden.

Bleibendes Grundthema: Actio und Contemplatio

Man kann mit Fug und Recht die Gesamtgeschichte der christlichen
Spiritualitit um die Frage nach Aktion oder Kontemplation, nach Titig-
keit oder Gebet, nach Einsatz oder Einsamkeit anordnen. Bei aller Va-
riabilitéit, die solchen schlagwortartigen Polaritdten anhaftet, ist eine Be-
wuBtseinsdnderung zu beobachten, die eine so zu nennende Moderne
von den #lteren, klassisch zu nennenden Epochen der christlichen Spiri-
tualitit unterscheidet.

Die demokratisch-gesellschaftliche und reflex bewulBte Verantwor-
tung, die den Aufruf zu ,politischem Handeln® erst méglich macht, ist
eine Eigenart unseres und vielleicht auch schon des letzten Jahrhun-
derts. Peter Sloterdijk meint in seinem Intellektuellenbestseller , Kritik
der zynischen Vernunft® sogar, es sei erst durch das Massenerlebnis des
Ersten Weltkrieges moéglich geworden. Differenzierte Hinweise dazu
gibt ein soziologisch-germanistischer Sammelband von Horst Wenzel,
»Typus und Individualitit im Mittelalter“% ,Politische Theologie* im

2 Miinchen 1983.



Josef Sudbrack 98

Verstand von J. B. Metz® oder ,,Verantwortung des einzelnen fiir das
Ganze“ sind in ihrer rechten, aber auch in ihrer pervertierten Sinnge-
bung Kinder unserer Zeit. Im Stinde-Staat des Mittelalters wurde der
Mensch in sein fest umrissenes Aufgabengebiet hinein geboren und
faBite es als selbstverstiindlichen Auftrag Gottes auf, in diesem Bereich
von Familie und Beruf seine Aufgabe zu finden. In anderen Kulturen er-
leben wir heute noch, daf} z. B. der Aufruf zum ,,christlichen Handeln“
im Raum der GroBfamilie hingenbleibt. Im Mittelalter und weit in die
spitere Zeit hinein sahen selbst die Landesherren ihre Aufgabe als einen
personlichen - heute wiirde man sagen, aber das Gemeinte nicht ganz
treffen: als einen privaten — Auftrag an. Das barock-biirgerliche Wort
,Landeskinder® zeigt an, wie lange noch diese Begrenzung aufs ,, Fami-
lisire* durchhielt; und als es dann von dem Wort ,,Untertanen* abgelost
wurde, wuchs die Gefahr der Perversion.

Es gibt im Verhiltnis des Einzelmenschen zur Gesellschaft, zum Staat
— und heute auch erfreulicherweise zur Menschheit iiberhaupt - einen
deutlichen BewuBtseinsfortschritt mit all den Gefahren der Perversion ~
corruptio optimi pessima (das zum Bdsen verdorbene Gute ist am
schlimmsten). Dabei handelt es sich nicht nur um eine quantitative Er-
weiterung des Bezugskreises von Menschen, sondern um eine qualitative
Anderung des BewuBtseins. Es ist nicht schwierig, die Samenkdrner die-
ses Fortschritts im NT zu entdecken; aber man darf vergangenen Epo-
chen der christlichen Geschichte nicht vorwerfen, dafl deren Spirituali-
tit sich noch nicht so ,,universal-gesellschaftlich® darstellte, wie es heute
notwendig ist; vorwerfen kann man ihr allerdings, daf3 sie - von unse-
rem Gesichtspunkt aus gesehen - den zweifellos tief christlichen Be-
wuBtseinswandel nur z6gernd mitvollzog. In der katholischen Kirche ist
das SchluBdokument des Zweiten Vatikanischen Konzils, ,,Kirche in der
Welt von heute”, die groBartige Bestdtigung des Bewultseinsum-
schwungs.

Der Blick auf die Problematik ,,Aktion-Kontemplation“ nun zeigt -
vielleicht im Gegensatz zur Spiritvalitit des indischen Subkontinents —,
daB christliche Spiritualitdt in die Aktion dringt - man kann sagen: je
christlicher, desto mehr. Eine platonisch-aristotelisch eingefédrbte Theo-
rie hat dies fiir die reflektierende Theologie zwar oft {iberdeckt, aber die
Praxis hat immer von neuem die Lehre umgestoBen, da$ die ,,Theoria®,
die ,,Contemplatio®, iiber der ,,Actio” stehe. So schreibt Heinrich Bacht
schon zu den Ménchen der Wiiste im 4. Jahrhundert, die oft als welt-

3 Kirche im Prozefi der Aufklirung. Aspekte einer neuen politischen Theologie, Miinchen/
Mainz 1970.



»Das Klima des Hasses und des Todes verweigern™ 99

flichtig angeprangert oder gefeiert werden, daBl es ,eine folgenreiche
Engfihrung” war, die Anfinge des koinobitischen Ménchtums ,,als Aus-
druck des resignierten ,Auszugs aus der Welt™ zu deuten. Historisch
richtig gesehen war es eine bewuBlte ,,Auseinandersetzung mit der ,Welt’
und ihrer Manifestation, der heidnischen Zivilisation der Stidte“4.

Christliche Spiritualitit fithrte zwar immer wieder in die Einsamkeit,
aber wie von selbst wuchs daraus - und das war und ist Kriterium fiir
die Echtheit der ersten Etappe - Einsatz fiir die Welt. Aus dem Beten
und Meditieren des Monchtums entsprangen die Kulturleistungen des
Mittelalters, die wir heute bewundern; und vielleicht ist der Bau einer
Kathedrale - objektiv gesehen - eine wichtigere und gréBere ,,politische
Handlung* als dasjenige, was wir heute als solche propagieren. Am Bei-
spiel des Bernhard von Clairvaux kann man sehen, dafl sein Riickzug
aus der Welt in die Kontemplation der eben gegriindeten Zisterzienser
wie von selbst umschlug - besser gesagt: weiterwuchs - zur aktiven
Weltzuwendung, die ihn bald zur beherrschenden Figur seines Zeitalters
machte; die zarte Mystik seiner Hoheliedkommentare und seine politi-
schen Einsdtze fiir Papst und Kénig gehen Hand in Hand.

Meister Eckhart hat den Ursprung der Aktivitdt, des handelnden Ein-
satzes aus der Kontemplation, aus der Zuriickgezogenheit in seiner be-
rithmten zweiten Maria-Marta-Predigt thematisch behandelt - philolo-
gisch-exegetisch falsch, aber theologisch-christlich korrekt.’

Vor ihm hat der einfluBireiche Richard von St. Viktor das gleiche auf-
zeigt — aber theologisch und exegetisch sauberer. In seiner Stufenord-
nung der christlichen Liebe steht iiber der weltverlorenen Hingabe an
Jesus Christus, den Gekreuzigten, der Dienst in der Welt — weil auch Je-
sus aus der Herrlichkeit des Vaters zu den Menschen gegangen ist. In
einer frithen Arbeit Gber , Die ignatianische Mystik der Weltfreudig-
keit“s hat Karl Rahner dies nachvollzogen.

Natiirlich bleibt vieles aus heutiger Sicht unvollkommen, wirkt auf
den modernen Menschen individualistisch, wenn nicht gar privatistisch,
Es gehe ,,nur* um ,,Nichstenliebe* oder um apostolischen Einsatz, nicht
um politisches Tun und Strukturverinderung. Aber zur gerechten Beur-
teilung muBl es auf dem Hintergrund des BewuBtseinswandels gelesen
werden. Und dann zeigt sich in nicht zu {iberbietender Evidenz: Dasje-

* Das Vermdchinis des Ursprungs. Studien zum frithen Monchtum IF: Pachomius — Der
Mann und sein Werk, Wiirzburg 1983.

* 1. Sudbrack, Komm in den Garten meiner Seele. Einfiihrung in die christliche Mystik, Gi-
tersloh 1979, 69-90.

¢ In: K. Rahner, Schriften zur Theologie IT1: Zur Theologie des geistlichen Lebens, Einsie-
deln 1956, 329-348.



Josef Sudbrack 100

nige, was fiir uns ,politisches Handeln“ heiBt, muB fiir jede recht ver-
standene christliche Spiritualitit eine Selbstverstindlichkeit sein.

Die Sinnspitze erzihlt eine Anekdote. Bei Meister Eckhart steht sie
und wurde auch von den Wiistenmdnchen iiberliefert: Als ein Bettler an
die Tir des in Ekstase versunkenen Ménchs klopfte, war die Entriik-
kung weggeblasen, und der Ménch ging hin und kochte ihm das Siipp-
chen. Von dem Begriinder des Neo-Hinduismus, von Ramakrishna, wird
das Gegenteil berichtet’: Thn durfte in der Ekstase niemand stéren, am
wenigsten einer, der unrein war wie ein solcher Bettler.

Leidvolle Verguickung: Spiritualitit und Politik

Der bisherige Riickblick hat gleichsam nur die Innenseite des reflex Be-
wubten behandelt. Doch Christentum und Kirche hatten es im Konkre-
ten immer auch mit der Gesellschaft, mit dem Staat, mit den 6ffentli-
chen Angelegenheiten zu tun. Man kann nicht in einer Gemeinschaft
leben, ohne dal3 das eigene Verhalten politische Bedeutung erhilt; auch
eine politische Abstinenz ist Politik und politisches Handeln - und oft-
mals in unheilvoller Weise. Die BewuBtseinsinderung zur gesellschaftli-
chen Verantwortung heiit nicht, da8 es friiher kein ,,politisches Han-
deln* der Kirche und der Christen gab, sondern nur, daB es als solches
nicht auch reflektiert und bewuBt vollzogen wurde.

Zum tatsidchlichen ,politischen Handeln* der Christen aber ist man
versucht zu sagen, daB es der Kirche oder den Christen nur selten gut
bekommen ist, ihre Spiritualitdt auf die Waagschale der groBien Politik
zu werfen. Es gibt einen Siindenfall der Spiritualitit ins Politische, des-
sen Spur sich wie ein roter Faden durch die Kirchengeschichte hin-
durchzieht.

Auch dazu einige Hinweise. Von Augustinus, dem Verfasser des ,,Got-
tesstaates”, stammt die Exegese (Lk 14,23) von ,,Compelle intrare” —
»~Zwinge sie in die Kirche, in den Glauben hinein®. Im Donatistenstreit
hie} dies: Man darf auch Gewalt anwenden, um Ketzer und Irrgliubige
in die Wahrheit hineinzufiihren — wir wissen, welches Unheil diese Hal-
tung in der Kirchengeschichte angerichtet hat.

Im alleinigen Blickwinkel des ,politischen Handelns“ aber ist das
~compelle intrare” einsichtig: Jemand weiB sich im Besitz der Wahrheit,
der rechten Lebensordnung; er hat den Schliissel zum Gliick - modern
konnte man sagen: Er vertritt die richtige Gesellschaftsordnung und

" Vgl. J.-A. Cuttat, Asiatische Gottheit — Christlicher Gott. Die Spiritualitéit der beiden Hemi-
sphdren, Einsiedeln o.].



,Das Klima des Hasses und des Todes verweigern™ 101

plant verantwortungsbewuBt die Zukunft. Was also ist verniinftiger und
letztlich auch humaner als sein Bemiihen, nun viele, moglichst alle Men-
schen an diesem Wahrheits- und Zukunftsbesitz teilhaben zu lassen?
Und warum soll man die anderen nicht sogar - heute wiirde man ein-
schrinken: gewaltlos - zu ihrem Gliick zwingen? Und wo dann die
Grenze zwischen berechtigter ,,Erziehung® (um es so zu nennen) und un-
berechtigtem ,,Zwang” ist, laBt sich schwer aufzeigen.

In der Praxis mischten sich in das so geartete Handeln aus christlicher
Verantwortung viel Bosheit, Eigennutz, Gewinnstreben und Menschen-
verachtung. Aber zweifellos geschah — sowohl auf der theologischen Ar-
gumentationsebene wie in der Praxis — mancher Zwang zur Wahrheit
aus ,,echter Menschenliebe und ,,christlicher* Spiritualitdt, obgleich es
aus heutiger — wie wir glauben, objektiver — Sicht schlecht war: ,,Die
schlimmsten Taten geschehen mit gutem Gewissen®, hat sinngemdl ein-
mal Th. W. Adorno geschrieben.?

Bernhard von Clairvaux diene wieder als Beispiel. Er predigte zwar
gegen die Judenpogrome; er hatte im Ketzerstreit um Abélard oder Gil-
bert von Poitiers eine versohnlichere Haltung eingenommen als seine
kirchliche Umgebung. Doch mit seiner Predigt zum Zweiten Kreuzzug
tat er genau dasjenige, was wir als unberechtigte Ubertragung christli-
cher Spiritualitidt auf politisches Handeln anprangern miissen. Bernhard
tat es mit ,,bestem“ Gewissen — dartiber kann kein Zweifel herrschen. Er
tat es aus der BewuBtseinslage seiner Zeit heraus — wir kdnnen schwer
dartiber urteilen, aber doch schlieBen: Von seiner Gewissenslage aus
war es richtig.

Was geschah, war entsetzlich. Die naive Umsetzung eines christlich-
spirituellen Motivs in politisches Handeln ergab Unheil und - objektiv
gesehen — Pervertierung der Botschaft Jesu. Bernhard begeisterte die
Massen fiir die Befreiung des Heiligen Landes von den Ungldubigen -
der Kreuzzug aber endete mit einem duBeren und einem inneren Fiasko:
Das Heer brachte Unheil, wurde geschlagen und I&ste sich organisato-
risch wie moralisch vollig auf.

Es wire gut zu sehen, wo heute ,, Kreuzziige” gepredigt werden ~ von
rechts aus einer Rasseniiberheblichkeit heraus: Tiirken raus!, und von
links gegen Reagan und Franz Josef Straufi.

Man kann diec Beispiele aus der Geschichte anhdufen. War es nicht
die Tragik der Reformation Martin Luthers, daB} sich sein Ringen um
den rechten Glauben schnell und sicher umsetzte in politisches Handeln
- und dies auf beiden Seiten? Selbst der sogenannte linke Fliigel der Re-

8 Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschidigten Leben, Frankfurt 1964.



Josef Sudbrack 102

formation hatte seinen Ausgangspunkt in der Spiritualitit und endete im
politischen Chaos.

Es ist falsch und bequem, vorschnell Steine zu werfen auf das Versa-
gen breiter christlicher Kreise vor dem Faschismus - aber die Problema-
tik muB gesehen werden, die in der Verbindung von christlicher
Spiritualitdt und ,,politischem Handeln“ liegt. Doch war die Abstinenz
der christliche Spiritualitit vom Handeln nicht noch schlimmer? Miis-
sen wir nicht die Opfer des 20. Juli 1944, einen Dietrich Bonhoeffer oder
P. Alfred Delp SJ im ganz eigentlichen Sinn Mirtyrer nennen - auch
wenn es damals vordergriindig um Politik und Befreiung von der Dik-
tatur ging? Tiefer blickend kann man das ,politisch Bése* nicht mehr
von dem ,.christlich Bosen® trennen. Doch wie vielen - sicherlich auf-
rechten — Christen war das damals bewuflt, ist es heute in der rechten
Weise bewuBit? Ist die Taktik von Kardinal Glemp in Polen die rechte,
oder sollte der ,politische Einsatz® der Kirche fiir die verbotene Ge-
werkschaft (Solidarnoé¢) aktiver, nicht so sehr taktierend sein?

Alois M. Haas, der in souveréiner theologischer Klarheit eine gran-
diose Ausdeutung Meister Eckharts gegeben hat, schreibt recht lako-
nisch von dem Paradox der Kirchengeschichte: ,,Gerade der Kampf um
die Unabhingigkeit (der Kirche) fiihrte immer stirker in Abhédngig-
keit.“?

So leicht und leichtsinnig, wie es sich manche vorstellen, ist die Ver-
bindung von Spiritualitit und politischem Handeln anscheinend nicht.

Humane Grundlegung: Riickkehr zur Selbstbesinnung

Erst wenn wir den utopischen Idealismus, der in selbstsicherer Gewil3-
heit die Probleme zu 16sen versucht, verlassen und uns des Gebrochen-
seins der menschlichen Existenz bewuBt werden, gewinnen wir den Bo-
den der Wirklichkeit zuriick. Politisches Handeln aus christlicher
Spiritualitit ist ein klarer Auftrag - konkret aber wurde dieses politische
Handeln aus christlicher Spiritualitit oft genug zur Perversion christli-
cher Spiritualitit.

Wir miissen von zu idealen und zu hochfliegenden Plinen hinabstei-
gen in die sachliche Auseinandersetzung. Das aber fithrt zur Selbstbesin-
nung und vertieften Selbstwerdung.

Dies zeigt der Ratzeburger Dompropst Uwe Steffen in seinem klugen,
kenntnisreichen und ausgewogenen Buch iiber ,Jona und den Fisch“!°,

® Das Mysterium der Kirche. Von der Macht der mittelalterlichen Bilder, in: Freiburger Zeit-
schrift fiir Philosophie und Theologie 30 (1983) 99-123,
1 Jona und der Fisch. Der Mythos von Tod und Wiedergeburt, Stuttgart 1982.



. Das Klima des Hasses und des Todes verweigern* 103

Ahnlich schreibt Thomas Merton in seinem biographischen Buch ,,Im
Zeichen des Jonas®.

Die Jona-Symbolik impliziert ein Grundgesetz menschlicher Entwick-
lung, das sich auf immer neuen Ebenen wiederholt — wie ja auch Jona
seine Wal-Erfahrung unter der Rizinusstaude erneuern mufBte. Er flieht
vor der Verantwortung, vor der Auseinandersetzung. Doch im Bauch
des Wals - in ,,Spiritualitit”, ,, Kontemplation* - wird er zur Besinnung
gefiihrt.

Die drei Tage der Einsamkeit sind zwar voller Gefahren: Wird Jona
untergehen in der Finsternis? Oder - nun psychologisch gedeutet — wird
der Mensch, der sich auf die eigene Innerlichkeit, die Spiritualitdt be-
sinnt, die Begegnung mit seinem UnbewuBten, mit der Realitiit seines
Selbst bestehen? Doch das Risiko muf3 {ibernommen werden; Flucht
wire Schizophrenie, wire Verhdrtung in der Mechanik der AuBerlich-
keiten, wire ein Idealismus, der zur Ideologie erstarrt.

Die Bilder der Jona-Geschichte mit den vielen mythischen Parallelen
sprechen eindringlich in die heutige Zeit hinein; Jona war auf dem
Wege, den lebendigen Kontakt mit der eigenen Innerlichkeit, mit dem
UnbewuBten, mit dem Auftrag des Gewissens zu verlieren — er brauchte
die drei spirituellen Tage der Totenstille, um die egoistischen Barrieren
zwischen sich und dem Auftrag Gottes niederzureifien, um sich den
Michten zu stellen, die tiefer liegen als die Mechanismen von Alltag
und Politik.

Individual-psychologisch heifit das: Ein Mensch, der sein eigenes Ge-
wissen, seine Spiritualitiit, seine Innerlichkeit sucht, ein Mensch, der er
selbst werden will, muB in irgendeiner Weise sich auf diesen ProzeB des
»Verschlungen-werdens vom Wal* einlassen. Das mag gefihrlich sein.

Aber nur auf dem Weg in die Besinnung kann der Mensch zu neuer
und tieferer Selbstwerdung, kann er zur verantworteten persdnlichen
Entscheidung kommen.

Alle groien Christen sind durch die Zeit der Einsamkeit und der An-
fechtung gegangen. Bei ihnen steht an einer entscheidenden Stelle im
Leben die Stille der Selbstbesinnung und dadurch Selbstwerdung. In der
Spiritualitit des Charles de Foucauld wird es ,,Wiiste* genannt. Einer
der aktivsten und einfluireichsten Heiligen der katholischen Kirche, Ig-
natius von Loyola, brauchte die ,,Wiiste* von Manresa, um eine neue
Epoche des katholischen Glaubens initiieren zu kénnen. In den Exerzi-
tien, den geistlichen Ubungen, hat er diese ,,Wiisten-Erfahrungen syste-
matisiert und institutionalisiert. Franz von Assisi, Benedikt von Nursia,
Martin Luther usw., aber auch Mohammed oder Buddha - von allen gilt
Ahnliches.



Josef Sudbrack | 104

Verantwortungsbewufiter Einsatz und verantwortliches ,,politisches
Handeln® bleiben ohne Wiiste Fassade und verirren sich in Ideologie
hinein. Auch das zweite, was im Bauch des Walfisches geschah, ent-
spricht der Heiligenerfahrung: daB ndmlich diese Einsamkeit oft hart
und gefdhrlich ist — mit Johannes vom Kreuz, dem Gefihrten der Teresa
von Avila, bekommt sie den Namen ,,Dunkle Nacht*“; bei Martin Luther
heilit sie ,,Anfechtung*.

Ohne diese Einsamkeit der Selbstbesinnung und auch ohne die Erfah-
rung des Abgrunds, vor den man in seiner Entscheidung gestellt ist, wird
kein christlicher Einsatz, kein politisches Handeln aus der christlichen
Spiritualitdt giiltig sein und christlich bleiben. Hat die Kirche in ihren
Fehlgriffen nicht vergessen, daff ohne Gebet und Leiderfahrung, ohne
.Gebet und Fasten™ das ,,politische Handeln® scheitern mu3?

Noch ein weiteres ist zu sagen: In den Mythen der Vilker und den Ri-
ten der Urreligionen taucht beim Durchgang durch die Wiiste, beim
Hinabtauchen in den Abgrund der Helfer auf -~ Dante wird von Vergil
durch die Holle gefiihrt; die Toten werden von Charon iiber den Styx
ibergesetzt; in den Initiationsriten der schamanischen Religionen hel-
fen die weisen Worte des alten Priesters dem jungen Adepten iiber die
Zeit seiner Dunkelheit hinweg; in den Weisheitsreligionen des Ostens
nimmt der Guru, der Roshi, der Pir, diese Stelle ein.

Der christliche Helfer wird in der Symbolik der orthodox-christlichen
Ikonen dargestellt. Jesus Christus fiihrt bei seinem Abstieg in die Unter-
welt, in die ,,Holle™, die Seelen der Verstorbenen zum Licht des Vaters.
Auf frithchristlich-westlichen Miniaturen ist diese Holle sogar als ein
Fisch gezeichnet, aus dessen Schlund der Auferstandene die Schar der
Gestorbenen herausreif3t.

Die mythisch-tiefenpsychologische Erfahrung vom Abstieg in die Un-
terwelt und von der Befreiung durch den Helden wurde durch Jesus in
die geschichtliche Realitédt tiberfiihrt — Er, der Herr, ist der Meister, der
Guru, der hilft, die Abgriinde der Hélle, in die die Selbstfindung hinein-
fithren kann, zu iiberwinden und ans Licht zu kommen'!,

Das Geheimnis der ,,Heiligen Drei Tage®, von Karfreitag bis Oster-
sonntag, greift als geschichtlich einmaliges Ereignis die tiefenpsycholo-
gische Erfahrung das Abgrunds auf, in den der Mensch hinabsteigen
mufl, um neugeboren in die Aktivitit der Welt einsteigen zu kénnen,
und stellt sie in die Realitdt Jesu Christi.

11 Vgl. K. Lehmann, Auferweckt am dritten Tag nach der Schrift. Fritheste Christologie, Be-
kenntnisbildung und Schriftauslegung im Lichte von 1 Kor 15, 3-5 (Quaestiones disputatae
38), Freiburg 1968; N. Hoffmann, Sihnre. Zur Theologie der Stellvertretung, Einsiedeln
1981; N. Hoffmann, Kreuz und Trinitdt. Zur Theologie der Siihne, Einsiedeln 1982.



.Das Klima des Hasses und des Todes verweigern™ 105
Zur Gewichtung von Spiritualitit und politischem Handeln

Erst auf dem Hintergrund des zentralchristlichen Geheimnisses und im
Wissen um geschichtliche Impulse und Verirrungen sollte man der
Frage von Spiritualitidt und politischem Handeln weiter nachgehen und
einige Leitplanken auf dem Weg zwischen Spiritualitit und politischem
Handeln errichten. Es wird aber - und es muf} auch - unméoglich blei-
ben, mit dem Federstrich eines Schreibers oder mit dem Wort eines poli-
tischen Agitators die Problematik zur eindeutigen Handlungsmaxime zu
verkiirzen.

Spiritualitit als Quellort politischen Handelns

Vor wenigen Jahren verdffentlichte Prof. Metz eine kleine Schrift iiber
die Theologie des Ordensstandes mit dem Titel: ,,Zeit der Orden? Zur
Mystik und Politik der Nachfolge“!2. Mit der ihm eigenen Sprachkraft
mahnt er die katholischen Orden, das politische Handeln, den aktiven
Einsatz fiir diese Welt ernstzunehmen. Ohne diesen Drang zum ,,Han-
deln® - sei es im kleinen Kreis, sei es im groBeren Rahmen eines politi-
schen Einsatzes - kann es eine christliche Spiritualitit nicht geben.

Die Frage stellt sich nach dem ,,Wie”! Und da kommen psycholo-
gisch-soziologische Uberlegungen mit ins Spiel. Shmuel Noah Eisen-
stadt, ein Soziologe der eher empirischen Richtung, hat in einer breit an-
gelegten Untersuchung, ,,Die protestantische Ethik und der Geist des
Kapitalismus. Eine analytische und vergleichende Darstellung*?, die
Forschungen von Max Weber weitergefiihrt und ist dem Einflufy von
Religionen und Ideologien auf die konkrete Weltwirklichkeit nachge-
gangen. Sein Material bildet eine Fillle von Verdffentlichungen und Sta-
tistiken zur Thematik. Das Ergebnis ist verbliiffend:

»Die Wirkungen der Fihigkeit von Religionen oder ideologischen
Ideen und Bewegungen, Wandlungen auf der Motivationsebene zu be-
wirken, d. h. in bezug auf die Entwicklung einer hohen Motivation neue,
nicht-religidse Rollen auszufiillen, scheinen um so gréBer zu sein, je
stirker die transzendentale und innerweltliche Orientierung dieser Reli-
gionen oder Ideologien ist und je mehr sie ideologische Autonomie in
bezug auf eine gegebene soziale oder gemeinschaftliche Ordnung auf-
weisen. Umgekehrt sind solche Wandlungen um so geringer, je stirker
ihre immanente inner- oder auBerweltliche Orientierung ist und je mehr
das Wandlungspotential in die bestehende politische Ordnung einbezo-

12 Freiburg 1977.
'* Opladen 1971.



Josef Sudbrack 106

gen ist und/oder je stirker es mit negativen, apathischen Einstellungen
verbunden ist. ... Je autonomer die religidsen Organisationen sind und je
weniger sie mit der bestehenden politischen Ordnung identifiziert wer-
den, desto eher sind sie in der Lage, neue zentrale politische und kultu-
relle Symbole zu entwickeln.”

Im Klartext unseres Fragens gesprochen: Je mehr eine Religion eine
»~mystisch-jenseitige Komponente* hat und lebt, um so einfluireicher
wird sie im ,, Politischen*; und je mehr sie meint, nun ,,politisch® sich
engagieren zu miissen, um so geringer ist die tatsdchliche Bedeutung.

Religionen, insbesondere das Christentum, waren nicht dann stark
und einfluBreich, wenn sie {iberall mitmischten, sondern dann, wenn sie
ihr ureigenstes religidoses Anliegen vertraten. Nicht die mittelalterliche
Kirche eines Innozenz I1I. und eines Bonifaz VIII. war die méchtigste,
sondern die Kirche eines Franz von Assisi und eines Johannes Tauler.

Man kann diese Einsichten in vielfiltiger Weise historisch-faktisch
belegen. Und hier ist die These von Prof. Metz zu differenzieren — was
in abstrakter, theoretischer Betrachtung einleuchtend ist, daB nidmlich
das Element des ,,politischen Handelns" in die Mitte der religids-mysti-
schen Berufung gehort, bekommt in der realen Praxis einen anderen Ak-
zent: Nur wenn das ,mystische”, oder wie Eisenstadt schreibt: das
»transzendente“, Element gepflegt wird, wird der religidse Impuls sich
in der rechten Weise auch auf die politische Wirklichkeit auswirken.

Heute kann man dies am revolutionidren Einsatz der christlichen Ba-
sisgemeinden in Stidamerika beobachten: Dort findet sich die Einheit
von beidem: revolutionéirer Einsatz aus einer christlichen Inbrunst, die
uns akademische Europa-Christen verwirrt — ich verweise auf das Ma-
rienbuch von Leonardo Boff oder seine leider nicht libersetzte Ausdeu-
tung des Ordenslebens!4; er ist der wichtigste Befreiungstheologe des
stidamerikanischen Kontinents. Dem skeptischen Europa-Christen wird
vor Augen gefiihrt, wie der ,,politische” Einsatz ganz und gar getragen
ist von einer innigen, im Transzendenten griindenden Frommigkeit.

Die theologische Uberpriifung der empirischen Erhebungen Eisen-
stadts liegt in der ,,Christologie”. Jesu Wirken auf dieser Welt stammt
aus seiner Spiritualitiit, stammt aus seinem Vertrauen in den Vater,
stammt aus seiner Verbundenheit mit dem transzendenten, aber in die
Welt hinein wirkenden Gott Israels - wie immer man dies auch dogma-
tisch entfalten mag.

'+ dve Maria. Das Weibliche und der Heilige Geist, Disseldorf 1982; Témoins de Dieu au
ceeur du monde. La vie religieuse, expérience actuelle, Paris 1982 (Ubersetzung aus dem Por-
tugiesischen).



Das Klima des Hasses und des Todes verweigern” 107

Man wird das - so notwendige — ,,politische Handeln“ aus christli-
chen Motiven nicht vor allem dadurch verstirken, daB man sich in poli-
tische Aktionen und Resolutionen stiirzt! Wichtiger ist die Riickkehr zur
Mitte, die Riickkehr zur ,Spiritualitat”, zur ,Mystik“, zum ,Gebet™,
zum ,,Gottesdienst™.

Warum haben wir nicht mehr Vertrauen darauf, da} eine genuin-
christliche Gottesverehrung aus sich selbst dasjenige an ,,politischem
Handeln“ freisetzen wird, das unsere Zeit so notwendig braucht? ,,Su-
chet zuerst das Reich Gottes, alles andere wird euch hinzugegeben wer-
den.” (Mt 6,33)

Spiritualitéiit als Gemeinsamkeit im divergierenden Handeln

Das Dilemma der einen ,,Spiritualitdt“ und des vielfiltigen, ja antagoni-
stischen politischen Handelns wird sich niemals auflésen lassen zu einer
freundlich lichelnden Einheit. Aber die Fundierung des ,politischen
Handelns* im spirituellen Zentrum des christlichen Lebens ist der Weg,
in der Pluralitit der Meinungen eine Einheit des Christlichen zu finden.
Denn ,,Besinnung auf die christliche Spiritualitdt” heifit im Kern, daB
wir Christen in allem notwendigen und dringenden personlichen Ein-
satz fur die Welt von Gott wissen, dessen Wirken von jenseits aller unse-
rer Anstrengungen herkommt. Und dieses ,,Jenseits“ nehmen wir Chri-
sten so ernst — besser gesagt: sollten wir Christen so ernst nehmen -, daBl
wir unseren eigenen Einsatz ins Vertrauen auf Gott hinein iibersteigen.

In dem beharrlichen Verweis auf den stets gréf8eren, von Menschen-
Denken und Menschen-Wollen und Menschen-Kénnen nicht zu mani-
pulierenden Gott liegt die Chance der christlichen Botschaft in unserer
Zeit. Weder hiangt das Schicksal dieser unserer Welt, wohin unser ,,poli-
tischer Einsatz* zielt, im letzten von unserem Wirken ab — Gott ist und
bleibt gréBer —, noch diirfen wir diese unsere Welt als Schein und Vor-
ldufigkeit beiseite schieben, wie es vielleicht eine buddhistisch-hinduisti-
sche Spiritualitit nahelegt; wir stehen in der Verantwortung.

So wirkt das vertrauende Wissen von Gott, dessen Handeln anders
verlaufen kann und wohl auch wird als mein engagierter Einsatz fiir die
Welt, im Umgang mit Anders-Denkenden befreiend. Denn ich soll mich
zwar fir das einsetzen, was ich als richtig fiir unsere Zeit erkannt habe;
aber zugleich weil ich vom Anders-Sein und Anders-Handeln Gottes.
Und dieses Wissen relativiert meinen unbedingten und totalen Einsatz
fiir diec Welt auf einer hoheren Ebene und schenkt Raum, andere Mei-
nungen und andere¢ Einsitze anzuerkennen.



Josef Sudbrack 108

In diesem vertrauenden Wissen um das Anders-Sein Gottes 6ffnet
sich also ein Raum, in dem man das gemeinsame Christsein zwischen
Andersdenkenden vollziehen kann.

Bei der Pluralitidt der moglichen politischen Entscheidungen, die ,.de
facto“ und vielleicht auch ,legitim* sich aus den politischen Einsichten
der einzelnen Christen ergeben, wird es in Zukunft immer schwieriger
werden, eine Christengemeinde allein vom ,politischen Tun® her zur
Einheit zu binden. Aber der Innenraum des Spirituellen — des Betens
und Meditierens, des Gottesdienstes und des liturgischen Vollzugs -
kann und muB die Christengemeinde zur Einheit filhren. Daher muf3
dieser ,,Innenraum der Spiritualitit das notwendige Eigengewicht er-
halten.

Nur im Raum von Gebet, Meditation, Anbetung kann sich in unserer
pluralen Zeit ein Band der Einheit fiir divergierende politische Meinun-
gen kniipfen. Nur wenn Gottes Transzendenz in der Klarheit biblischer
Uberlieferung vollzogen wird, tun wir das Unsrige, um die Gemeinden
zusammenzuhalten, schaffen wir einen Erfahrungsraum, in dem man
sich in der Verschiedenheit von politischen Entscheidungen dennoch
trifft; dort konnen die Auswiichse des Handelns korrigiert werden; dort
versucht man sich in der jeweiligen anderen Haltung zu verstehen und
anzuerkennen.

Diese Einheit liegt zwar nicht in unserer Hand; aber wir miissen den
Raum dafiir bereiten. Gerade weil das Christentum ins ,,politische Han-
deln“ weist, ist die Pflege des Innenraums der Spiritualitit so wichtig -
sonst geht es uns wie einem ,,vor-spirituellen Jona und wie nicht weni-
gen, die sich heute politisch aktiv gebiarden: Das Handeln wird zur Fas-
sade, die nur noch ideologisch gekalkt, nicht aber christlich-human un-
termauert ist.

Spiritualitit als Befreiung zum leichten Handeln

Bertold Brecht schreibt in einem Marien-Gedicht: ,Alles dies kam vom
Gesicht ihres Sohnes,/ der leicht war...“'" Das Wort ,leicht” fasziniert.
Es vereint Zirtlichkeit, Spiel, Hingabe, aber auch Ernst, Einsatz und so-
gar Leidenschaft — es meint das, was unserem christlichen ,,politischen
Einsatz“ so oft fehlt; vor kurzem noch las ich die neu-aufgelegte Biogra-
phie Martin Niemollers!'s — darinnen findet sich nichts ,, Leichtes®.

s Gesammelte Gedichte in vier Binden, Frankfurt 1976; Gesammelte Werke. Supplement-
band I11, IV, Frankfurt 1982.
16 1, Schmidt, Martin Nieméller, Stuttgart 1983,



»Das Klima des Hasses und des Todes verweigern™ 109

Es fehlt der Ton, der in ¢iner Antwort Dorothee So6lles liegt. Es ging
um die ,Jenseitsvertrostung® des Christentums: ,,Ach”, meinte sie,
»~brichte unsere Verkiindigung wenigstens dieses fertig, dal3 die Men-
schen diesen Trost empfinden!™ Wenn doch das Christentum dem Volk
wenigstens ,,Opium der Hoffnung* béte, das wire schon sehr viel.

Und daraus entstiinde sicherlich auch ,,politischer Einsatz“. Wahre
christliche Jenseits-Hoffnung — ganz paulinisch: ,,Wir warten auf die Er-
16sung unseres Leibes. Auf Hoffnung hin sind wir gerettet worden. Der
Geist aber kommt unserer Schwachheit zu Hilfe* (R6m 8,23-26) - ent-
hilt aus sich heraus notwendigerweise wirksamen Einsatz fiir das Dies-
seits. Bei Peter Sloterdijk endet die Analyse der ,,zynischen Vernunft” in
einer sarkastischen Totalkritik und Totalabsage an politisches Interesse;
es bleibt noch gerade eine Art von ,,buddhistischem Geschehen-Lassen*
unter ,,Aufgeben des Personal-Willentlichen®. Als Christ mufl man von
einer ,Kritik der hoffenden und spielenden Vernunft* sprechen. Und
daraus erwiichst iiber die Alternative von Passivitdt (wie bei Sloterdijk)
und Aktivitit (die abgewirtschaftet hat) eine hohere Position: der Blick
auf Gottes GréBe. Er lenkt durch unser Tun und Denken, durch Aktivi-
tiat und Geschehenlassen hindurch die Geschicke der Welt. Thm vertraut
sich der Christ an.

Dieser Jenseits-Standpunkt verachtet nicht das Diesseits, als ob es
hinfallig sei; er verabscheut nicht die menschliche Aktivitit, weil sie
zum Ubel hinfiihre; er greift alles auf und legt es in die Hand Gottes.

Es ist — man darf wohl das Beispiel gebrauchen - wie beim Ful}ball-
spiel: Eine Mannschaft, die noch um den Sieg ringt und die weiB}, daB
davon alles abhiingt, spielt verbissen und verkrampft - und wird doch
das Tor der Niederlage entgegennehmen miissen. Eine Mannschaft
aber, die den Sieg schon errungen hat, spielt leicht auf - nicht leichtsin-
nig; das brichte die Niederlage — und schieft Tor nach Tor. Das am
Spiel Abzulesende wird bei Paulus theologische Grunderfahrung: ,, Tod,
wo ist dein Sieg?“ (1 Kor 15,55) Aber nicht wir haben gesiegt, sondern
Gott schenkt den Sieg.

. Leicht“ und nicht, wie gesagt, leichtsinnig — das entbindet die Phan-
tasie, die wir in unserem Friedensbemiihen so notwendig brauchen.
Nicht die Verbissenheit des Gegeneinander-Aufrechnens, nicht die mo-
ralische Schwerbliitigkeit der Verketzerung von anderen, nicht die pas-
sive Resignation, die nicht mehr weiter weil, sondern die ,,Leichtigkeit”
des Franziskus, der Versohnung schenkte — und dabei die Kirche refor-
mierte, ohne sie zu zerbrechen.

sLeicht® — das fihrt zum Mitmenschen. Reinhold Schneider sagte
nach der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels



Josef Sudbrack 110

1956 zum Frieden in der Welt: ,,Der Christ hat die Gnade, seine Exi-
stenz hiniiberzutragen - ich meine nicht, dafd er es wirklich kann, aber er
kann es ersehnen —, seine Existenz hiniiberzutragen in das Gebet fiir die
Briider, fiir alle, ohne jegliche Einschrankung und fiir alle Kreatur. Er
hat die ... VerheiBung, daf} nicht der Mensch die Erde aufhebt, sondern
Gott, und dalBl die Schrecken des Endes der einzige in Wahrheit zu er-
sehnende Triumph sind: die Herabkunft der Liebe und géttlicher Ge-
rechtigkeit. Hier auf Erden aber gilt Luthers gewaltiges Wort: ,Solange
ich bete, wird Frieden sein.” Beten in diesem Sinne aber bedeutet die
Darbringung titiger und wissender Existenz als Bitte fiir den Frieden
der Welt." Daraus zieht er die Folgerung: ,,Unserem Wirken sind enge
Grenzen gesetzt. Aber innerhalb dieses, in der Stunde gegenwirtigen
Waffenstillstandes kdnnen, miissen wir etwas tun, ndmlich betend, ver-
zichtend, iberwindend der Katastrophe das Klima des Hasses und des
Todes verweigern, das sie sucht.“V

Es ist ein Standpunkt, der nur im Gebet, nur in der Spiritualitdt wur-
zeln kann. Nur dort, wo sich ein Mensch bewuflt wird und dies auch
Iebt und erlebt, dafl unser Schicksal, das Schicksal aller Menschen ,,ge-
schenkt* wird — ohne daBl wir deshalb der Verantwortung enthoben wi-
ren —, kann , Leichtigkeit” geschehen.

Theologisch kénnte man eine Lehre iiber Gottes Gnade daraus ent-
wickeln, und man wiirde merken, daB§ die Standpunkte eines Martin Lu-
ther und eines Ignatius von Loyola ganz und gar nicht weit auseinander
liegen. Im Luthertum heiBt es: ,sola gratia® — ,,nur die Gnade“. Und bei
Ignatius heiBlt es: ,,So vertrauen, als ob alles in Gottes Hand; so han-
deln, als ob alles in eigener Hand.“ Oder noch subtiler: ,,So vertrauen,
als ob alles in eigener Hand; so handeln, als ob alles in Gottes Hand.“!®
Was also christliche Spiritualitit zum politischen Einsatz beitragen
sollte — und sie muB es tun, sonst ist sie nicht mehr christlich -, ist zual-
lererst, so scheint mir, diese , Leichtigkeit”, die von anderswoher, von
Gottes Grofle her, denken und handeln darf, ohne den Ernst des Hand-
elns zu verringern.

Und aus dieser ,,Leichtigkeit“ wird dasjenige entspringen, was Ge-
meinsamkeit trotz Gegensitzlichkeit bewirken wird. Christliche Spiri-
tualitit ist in der heutigen Frontenstellung wichtiger als je zuvor. Christ-
liche Spiritualitdt aber heiBt zuerst: Gebet und Meditation. ,Suchet
zuerst das Reich Gottes, alles andere wird euch hinzugegeben werden.”

7 Der Friede der Welt, hrsg. von E. M. Landau, Frankfurt 1983.
8 Vgl. K.-H. Crumbach, ,, Pour guoy non?" Worauf griindet die Sicherheit der Rechifertigung
einer geistlichen Berufung?, in: GuL 44 (1971) 453-463.





