
Wo ist der letzte Platz? 
Beispiele eines Lebens für die Armen 

Ursula Adams, Münster 

Das Wort vom letzten Platz wurde von Charles de Foucauld geprägt' 
und ins Leben übersetzt. Doch schon im Neuen Testament ist immer 
wieder auf diese christliche Wirklichkeit verwiesen. Jesu oftmals wieder- 
holtes Sprechen vom Ernst der Nachfolge (Mt 8,19ff; Lk 9,57ff) und 
seine Fußwaschung - •Ich habe euch ein Beispiel gegeben, damit auch 
ihr so handelt" (Joh 13,15) - legen davon Zeugnis ab. 

Gewiß, die Geschichte des Messias ist einmalig. Aber ist nicht jede 
menschliche Geschichte einmalig? Ereignisse und Begegnungen, die den 
Menschen in seiner persönlichen Haltung und seinen Ansichten prägen, 
sind verschieden. Aber gemeinsam ist der Auftrag, sich den Menschen 
und Christus zuzuwenden mit dem Willen, ihnen zu dienen: •Ich habe 
euch ein Beispiel gegeben..." 

An den nachfolgenden Überlegungen sind Freunde und gute Weg- 
gefährten, die auf der Suche nach menschenfreundlichen Hilfen für die 
Armen mit unterwegs sind, beteiligt. Das hier Niedergelegte ist eine Art 
von Rechenschaft, mit der ich ihnen danken und mit ihnen beten 
möchte. Dem Leser mag der Gedanke kommen, daß er dies oder jenes 
ähnlich beurteilt, oder auch, daß er widersprechen muß. Aber genau 
dies ist die Absicht dieser Zeilen: Sie möchten Denkansätze und Fragen 
zur Suche nach dem letzten Platz vorlegen; sie möchten anstoßen und 
Möglichkeiten aufzeigen, damit viele ihren eigenen Weg finden können, 
einen Weg der Nachfolge, der immer einmalig sein wird. 

Viele Berichte über Christen, die in ihrem späteren Leben aus ihrem 
Beruf, aus ihrer Karriere, sogar aus ihrem Land auswanderten, um an- 
derswo in der Wüste, bei Armen, immer irgendwo im Abseits weiterzule- 
ben, werden in unserer Zeit veröffentlicht. Dabei wird das Ziel des We- 
ges klar benannt, meist mit dem zeitlosen Wort Nachfolge Jesu. Selten 
erfährt man, warum einer gemeint hat, seinen Weg der Nachfolge neu 
orientieren zu sollen. Noch seltener erfährt man etwas von dem Weg, 
der zu solchen neuen Aufbrüchen geführt hat. Vielleicht ist es gut, daß 
die Vorgeschichte solcher Neuorientierungen das Geheimnis Gottes und 

1  Der letzte Platz. Aufzeichnungen und Briefe von Charles de Foucauld, hrsg. von Martha 
Gisi, Einsiedeln 61967. 



Ursula Adams 128 

des von Ihm Gerufenen bleiben. Das war schon bei Abraham so, von 
dem uns die Bibel in Genesis 12ff nur berichtet: •Der Herr sprach zu 
Abraham: Zieh hinaus aus deinem Land und aus deiner Verwandtschaft 
und vom Haus deines Vaters in ein Land, das ich dir zeigen werde... Zu 
einem großen Volk will ich dich machen... Abraham zog hinweg, wie 
ihm der Herr befohlen hatte..." Das Warum wird nicht näher erläutert. 
•Das Land, das ich dir zeigen werde." Mehr wird nicht gesagt. Wir wis- 
sen heute, daß dieses Land kein neues Zuhause für ihn bereitgehalten 
hat. Das ist bis heute so. Niemand erfährt vorher, was ihm konkret auf 
dem Weg der Nachfolge einmal begegnen wird. •Die Füchse haben ihre 
Höhlen und die Vögel ihre Nester; der Menschensohn aber hat keinen 
Ort, wo er sein Haupt hinlegen kann", sagte Jesus seinen Jüngern (Mt 
8,20), aber auch das andere: •Ich gehe, euch eine himmlische Heimat zu 
bereiten." (Joh 14,3) Freilich, dazwischen steht das Kreuz, und das hat 
viele Gesichter und viele Lasten. 

Auf der Suche nach dem letzten Platz - Ausschnitte aus Lebenswegen 

I. In ihrer Kinderzeit hörte sie oft von berühmten Ahnen. •Kann das der 
Sinn meines Lebens sein, einen alten Stammbaum zu pflegen?" fragte 
sie sich immer wieder. 

In der Schule lernte sie Kinder kennen, deren Familien als •kleine 
Leute" bezeichnet wurden. Gern wäre sie einmal bei solchen zu Gast ge- 
wesen. Da geht es so menschlich zu, dachte sie immer und hielt das für 
anziehend, weil sie selbst in einer sehr distanzierten Welt lebte. Ihr In- 
teresse für die •kleinen Leute" brachte ihr zu Hause Schwierigkeiten. 
Aber immer fanden sich Menschen aus dem Kreis der Hausangestellten, 
die Türen zu öffnen wußten. 

Irgendwann begegnete sie unter den •Kleinen" solchen, die man 
•Arme" nennt. Zu diesen durfte man gehen, weil sie Hilfe nötig haben 
und auch bekommen sollen. Solche Dienste heißen •Caritas", lernte sie. 

Seitdem sie lesen konnte, fand sie immer wieder Lebenszeugnisse von 
Menschen, die nicht nur zu den Armen gegangen waren, sondern auch 
solche, die ganz zu den Armen zogen und bei ihnen blieben. Franziskus 
ist heute besonders bekannt, aber nach ihm sind viele Menschen ähnli- 
che Wege gegangen. Unsere Zeitgenossen waren und sind z. T. noch 
Charles de Foucauld, Jacques Loew, die Kleinen Brüder und Schwe- 
stern Jesu und andere, die nicht öffentlich bekannt sind. Man trifft sie 
da, wo die Ärmsten leben. So etwas ist gelebte Caritas, begriff sie. 

Manche, über die sie las, beriefen sich auf Jesus. Im Abendmahlsbe- 
richt bei Lukas heißt die entsprechende Weisung an die Jünger: •Die 



Wo ist der letzte Platz? 129 

Großen dieser Welt lassen sich Wohltäter nennen. Unter euch soll es 
nicht so sein, sondern der Größte unter euch sei wie der Letzte und der 
Erste wie der Knecht." (Lk 22,25f) Der Letzte, das ist einer, der zu den 
anderen aufschaut - wie Jesus bei der Fußwaschung. Das Kreuz war der 
allerletzte Platz. 

Dieses Letzte entdeckte sie erst in späteren Jahren, nachdem sie schon 
20 Jahre für die und unter denen gearbeitet hatte, die man heute als die 
sozial schwächsten Randgruppen bezeichnet. Während dieser Zeit hat 
sie eine Zeitlang Menschen aus dem Stand, den man •die kleinen 
Leute" nennt, als ihre engsten Mitarbeiter im Dienst an den Armen zu- 
gezogen. Dabei kam es zu konfliktreichen Machtkämpfen, wobei alle 
Beteiligten lernen mußten, daß sie sich im anderen verschätzt hatten. 

Unsere Berichterstatterin erkannte, daß der letzte Platz nicht so ein- 
fach durch solche partnerschaftlich verstandene, aber sehr arglos orga- 
nisierte Zusammenarbeit zu finden ist. Und sie begriff, daß sie durch ihr 
fachliches Wissen und Können, durch ihre jahrelangen praktischen Er- 
fahrungen die Verantwortung für das Ganze in dem den Armen gewid- 
meten Werk übernehmen mußte. Sie erkannte auch, daß dies ihre per- 
sönliche Verpflichtung war, die sie den anderen nicht überlassen durfte, 
einfach weil sie etwas sah, was andere nicht sahen, z. B. Gefahren, die 
zu meiden waren, Chancen, die dringend einzulösen waren. 

Zuerst meinte sie, diese neue Sicht habe den Charakter der Gering- 
schätzung anderer. Dann erkannte sie, daß es sich vielmehr um eine 
nüchterne Einschätzung von Gegebenheiten handelte. Es gibt zweifellos 
Rangunterschiede, auch zwischen Menschen. •Es gibt Menschen, die ... 
müssen mehr tun als andere, weil sie mehr können, mehr sehen, mehr 
einsehen." Solche •kommen sich übrigens im allgemeinen nicht als et- 
was Besseres vor, sondern die Diskrepanz zwischen dem, was sie sehen, 
und dem, was sie tun, ist so groß, daß sie unter dieser Diskrepanz eher 
leiden"2. 

Fortan machte sie in ihrem Dienst für die Armen die für sie neue Er- 
fahrung, daß sie von anderen als •die da oben" eingeschätzt wurde. Ein 
solches Denken entspricht wohl der Mentalität unserer Zeit, wobei der, 
der •oben" steht, an dieser Stelle oft mehr Schelte und Prügel in des 
Wortes weitester Bedeutung einstecken muß, als er je zuvor erlebt hat. 
Ein solcher muß diesen Platz oft noch verteidigen gegen andere, die da 
•die große Welt" vermuten, in der man Macht und Einfluß haben kann, 
um so •mit Macht" Gutes tun zu können. 

Robert Spaemann, Moralische Grundbegriffe, München 1982, 95. 



Ursula Adams 130 

Der Berichterstatterin erwuchs aus solchen Erfahrungen eine Ahnung, 
daß der •letzte Platz" durchaus da sein kann, wo andere meinen, •nach 
oben" schauen zu müssen. 

II. In seiner Familie galt er schon früh als etwas Besonderes, weil er als 
einziger der Geschwister täglich in die Stadt zum Gymnasium fuhr. Spä- 
ter wechselte er vom Priesterseminar in einen alten und angesehenen Or- 
den. Jetzt war nicht nur die Familie, sondern das ganze Dorf stolz auf 
den •Sohn", der es zu etwas gebracht hatte. 

Er selbst empfand diesen gesellschaftlichen Aufstieg und die mit dem 
Ordensleben gegebene soziale Sicherung und Versorgung als Verrat an 
dem, was er eigentlich suchte. 

Was war dieses Eigentliche? 
Jahre später, als er vom Orden für einen Dienst unter obdachlosen Fa- 

milien in einer westdeutschen Großstadt freigestellt worden war, be- 
zeichnete er diesen neuen Lebensabschnitt als eine Zeit, in der er seine 
eigentliche Berufung endlich klar erkennen könne. 

Andere Christen schlössen sich ihm an. Sie kamen aus der katholi- 
schen und aus der evangelischen Kirche, einige waren ohne kirchlichen 
Hintergrund. Alle versuchten, den Obdachlosen zu dienen. Sie hatten 
Erfolg und fanden viel Beachtung. 

Jetzt wurde es nötig, ein Haus zu mieten und für Einrichtung zu sor- 
gen, denn die Mitarbeiter mußten versorgt werden. Da meinte er eines 
Tages, jetzt sei sein Leben wieder genauso reich und gesichert, wie frü- 
her im Kloster. Er ging neu auf die Suche nach dem letzten Platz. Auf 
diesem Weg verließ er seinen Orden und ließ sich von den Pflichten sei- 
nes Priesteramtes lösen. Die neue Bindung, die er dafür eintauschte, ver- 
pflichtet ihn jetzt wiederum lebenslang. Er meinte, nun stehe er am 
•letzten Platz", aber seine Begründung verrät Zweifel und Bitterkeit: 
Viele Christen und einige Fachleute der Obdachlosenarbeit hatten ein 
vernichtendes Urteil über ihn festgeschrieben... 

Er wanderte aus in ein anderes Land und hinterließ keine Anschrift. 
So kann er nicht erfahren, daß man bei den Armen in den Obdachlosen- 
siedlungen der Großstadt immer noch gelegentliche Fragen nach ihm 
hören kann. Enttäuschte Hoffnungen schwingen darin. Die, die am An- 
fang seiner Wegstrecke auf der Suche nach dem letzten Platz seine Ge- 
fährten waren, erfinden heute Geschichten über sein Wohlergehen an ir- 
gendeinem fernen Ort. - Vielleicht sind so etwas erlaubte Notlügen. 

III. In den 50er Jahren hörte er von Charles de Foucauld. Das war in 
der Zeit, als die Öffentlichkeit nach und nach mit immer zahlreicheren 



Wo ist der letzte Platz? 131 

Veröffentlichungen über den Menschen Foucauld und seine Botschaft 
an unsere Zeit bekanntgemacht wurde. •Der letzte Platz" spielt darin 
eine große Rolle. Dies wurde zum Programm für sein Leben und führte 
ihn in eine Gemeinschaft der Kleinen Brüder Jesu. Damals war er be- 
reits Priester und wollte in einem fremden Land als wirklich armer Klei- 
ner Bruder neu anfangen. 

In einer Großstadt fand er irgendwo in den Slums zwei Zimmer: eines 
für sich, das zweite wurde Kapelle. 

Er suchte eine Arbeit, bei der man geringes Ansehen hat und schwer 
arbeiten muß. So fragte er bei der Verwaltung der städtischen Müllab- 
fuhr an. Als er seine Adresse angeben mußte, wurde er abgewiesen. 
Leute aus dieser Gegend galten als unzuverlässig. Spontan ergänzte er 
seine Angaben zur Person: •Ich bin Priester und..." Daraufhin bekam er 
sofort die Stelle. 

Erst später erfuhr er, daß die Müllabfuhr eine sehr starke Gewerk- 
schaft besitzt und daß man dort keineswegs •am letzten Platz" arbeitet. 
Er behielt seine Stelle dennoch bei und begnügte sich fortan, unter den 
Ärmsten zu wohnen und die Belastungen dieses Lebens mitzutragen: 
enge, feuchte Räume, Lärm, Schmutz und viele Sorgen... 

Zu dieser Lebensentscheidung verhalf ihm wiederum ein Hinweis aus 
Aufzeichnungen und Briefen Charles de Foucaulds: •Jesus... nahm ein 
für allemal so sehr den letzten Platz ein, daß keiner jemals geringer sein 
kann als er."3 

•Unser letzter Platz kann immer nur der zweitletzte sein", meinte er 
einmal lächelnd. 

IV. Nach dem Zweiten Weltkrieg lernte sie Menschen kennen, die auf 
der Flucht alles verloren hatten. Viele waren krank, blieben aber ärztlich 
unbetreut. Da entstand in ihr der Wunsch, später einmal Armenärztin zu 
werden. Sie war zu jung, um zu wissen, daß es so etwas nicht als eigen- 
ständigen Beruf gibt bei uns, und zu unerfahren, um einschätzen zu kön- 
nen, daß in ihrer Familie nur gesellschaftlich anerkannte Karrieren ak- 
zeptiert wurden. So plauderte sie ihren Wunsch, Armen als Ärztin mög- 
lichst kostenlos helfen zu wollen, arglos aus und erlebte, wie dieser 
naive Plan totgeredet wurde. 

Sie wählte nach dem Abitur eine andere Studienrichtung, von der sie 
sich erhoffte, Armen zu mehr Recht und Gerechtigkeit zu verhelfen. Ein 
tiefer christlicher Impuls äußerte sich darin. 

Der letzte Platz, a.a.O. (Anm. 1), 17. 



Ursula Adams 132 

Ordensleute versuchten immer wieder, sie für diese oder jene Gemein- 
schaft zu gewinnen. Aber darunter begegnete ihr keine, die in der Nähe 
von Armen lebte und sich nur diesen als zugeordnet verstand. 

Später entdeckte sie während einer Reise zu verschiedenen Missions- 
stationen in einem Land der Dritten Welt, daß sie hier sehr gut hätte Ar- 
menärztin sein können. Aber da hatte sie ihre andere Ausbildung bereits 
mit zwei Staatsexamen abgeschlossen und konnte das hierbei erworbene 
Wissen und Können nur in ihrem Heimatland für Arme nutzbar ma- 
chen. 

Seither bemüht sie sich um die Armen ihres Landes. Dabei macht sie 
die Erfahrung, daß sie mit ihren Bemühungen nur ernst genommen 
wird, wenn sie auf andere zumindest den Eindruck einer gutbürgerli- 
chen Lebensweise macht. Ihre Lebensrealität sieht aber oft ganz anders 
aus. Dadurch wird ihr Dienst auf ungewöhnliche Weise kompliziert. 

V. Jahrzehnte hindurch diente er seiner Stadt als einer der Hüter der öf- 
fentlichen Ordnung und Sicherheit. Zu seinem Bezirk zählte auch eine 
Straße, wo sogenannte Stundenhotels sind. Die Frauen, die sich nachts 
vor diesen Häusern anbieten, erfüllten ihn mit großem Mitleid. Oft 
machte er sich Gedanken, wie es solchen wohl zumute sein möge und 
wie hart ihr Leben - vor allem im Winter - sein müsse. Ganz selten 
konnte er einen Dienst leisten, der wohl als Hilfe empfunden wurde. 

Nach seiner Pensionierung begann er, Nacht für Nacht mit einem 
kleinen Handkarren warme Getränke durch die Prostituiertenstraße zu 
fahren. Der ungewöhnliche Dienst sprach sich rasch herum, und bald 
erzählte man sich davon auch in sozialen Arbeitskreisen anderer Städte. 
Die Reaktionen sind bis heute (seit etwa acht Jahren) recht unterschied- 
lich: Die einen staunen, andere wundern sich, wieder andere rümpfen 
die Nase. 

Ob irgendwo einer dem Beispiel folgt, ist der Verfasserin nicht be- 
kannt. Sie hat Frauen befragt, die so •bedient" werden, und diese be- 
zeichneten gerade diesen Dienst als große Hilfe. Dabei erzählten sie leb- 
haft, wie weh Kälte und Durst und das ständige Preisgegeben-sein tun, 
und welch ein Geschenk dann ein Glas Tee sei. Am meisten scheint da- 
bei die Erfahrung wert zu sein, daß es wenigstens einen Menschen gibt, 
der nachts an sie denkt und gerade ihnen helfen will. 

Wenn man diesen Frauen auf der Straße zuhört, dann drängt sich der 
Eindruck auf, daß diese sich am letzten Platz befinden. Ob der pensio- 
nierte Ordnungsbeamte wohl ahnt, was der Charles-de-Foucauld-Bru- 
der von seinem Ordensgründer gelernt hat: daß er am •zweitletzten 
Platz" dient?! 



Wo ist der letzte Platz? 133 

Resümee 

Fünf Abschnitte aus Lebenswegen sind hier aufgeschrieben worden. 
Fünf sehr unterschiedliche Versuche, im eigenen Leben den letzten Platz 
zu finden, um dort den Ärmsten zu dienen. Gibt es noch weitere Ge- 
meinsamkeiten? 

Man könnte jetzt Überlegungen zur gesellschaftlichen Herkunft der 
einzelnen anstellen. Das war einmal üblich, zumal im Rahmen der Moti- 
vationsforschung über die Frage der Berufswahl für einen sozialen 
Dienst. Seitdem Helmut Schelsky versucht hat, die Bürger der Bundesre- 
publik Deutschland mit dem Begriff •nivellierte Mittelstandsgesell- 
schaft" auf eine Ebene zu bringen, scheinen Überlegungen zur gesell- 
schaftlichen Herkunft einzelner zum Verbotenen gezählt zu werden. 
Aber was ist die •nivellierte Mittelstandsgesellschaft" denn anderes als 
eine einheitliche Konsumgesellschaft? Das Letzte aber betrifft nur die 
Fassade. Dahinter begegnen uns nach wie vor alle bekannten gesell- 
schaftlichen Schichten mit dem jeweiligen und gleichgebliebenen Selbst- 
verständnis. 

Solche Überlegungen sind hier dennoch nicht abwegig, denn eines 
taucht zumindest in vier Beispielen deutlich auf: Die beschriebenen Le- 
bensabschnitte haben erkennbare Vorgeschichten, die diese Menschen 
vorgeprägt haben in Richtung auf die Suche nach dem letzten Platz. 
Diese Menschen sind solche, die •aus dem Rahmen" des in ihrem Le- 
bensumfeld Üblichen •fallen". An dieser Stelle zeigt sich etwas Allge- 
meingültiges, das man in der sogenannten Randgruppenarbeit immer 
wieder antrifft. Wo Menschen den Ärmsten, den am Leben Gescheiter- 
ten, den Störenden und Verstörten nahe sein und vor allem einen Beweis 
der Treue und Zuverlässigkeit bringen wollen, da treffen sie mancher- 
orts auf andere, die von einem anderen Selbstverständnis geprägt sind. 
Da sind z. B. berufliche Sozialdienste, denen eine auf Distanz bedachte 
berufliche Beziehung als die einzig richtige und darum ausschließlich er- 
laubte Hilfeleistung gilt. Das führt oft zu Konflikten, auf die hier nicht 
eingegangen werden soll4. 

Wer für sich, wie die Menschen aus den fünf Beispielen, die Nähe der 
Ärmsten sucht, trifft dort oft andere Menschen guten Willens, die sich 
ebenso auf die Ärmsten einlassen möchten. Darunter sind stets auch sol- 
che, die selbst krank, beruflich gescheitert oder gar nicht erst zum Zuge 
gekommen sind5. Gewiß haben auch solche das Recht, andern zu helfen, 

4 Vgl. hierzu: Ursula Adams, Berufung als Lebensberuf? Fragen und Denkansätze zum Ver- 
hältnis von Dienstleistungstätigkeit und Berufung, in: GuL 54 (1981) 352-364. 
5 Vgl. z. B. Wolfgang Schmidbauer, Die hilflosen Helfer, Reinbek 1978; Horst-Eberhard 



Ursula Adams ]34 

aber sie müssen dabei um ihre Grenzen wissen. Leider können das nur 
wenige, weil die meisten solcher Helfer dazu neigen, sich selbst an den 
noch schwächeren Hilflosen zu messen und daraus Überlegenheit mei- 
nen ableiten zu können. Niemand kann mit Hilfe der Ärmsten •Karriere 
machen". Denn diese haben weder Macht noch Einfluß zu vergeben. 
Für solche Helfer ist das Scheitern fast zwangsläufig. Oft werden die 
Ärmsten dabei um eine Enttäuschung •reicher". 

Auf der Suche nach einer Spiritualität des •letzten Platzes" 

Die beschriebenen Lebensbeispiele und die dabei mitgeteilten Erfahrun- 
gen legen es nahe, eine Spiritualität des letzten Platzes zu suchen. 

Wer bietet sie, die Spiritualität des letzten Platzes? So etwas ist nicht 
theoretisch zu entwickeln. Sie kann nur im Leben gefunden werden, und 
hierfür braucht man eigene Lebenserfahrungen. 

Es ist durchaus nicht so, als gäbe es nichts, was hier hilfreich sein 
könnte. Dennoch ist die Geschichte jedes Menschen so einmalig, daß 
•Patentrezepte" nicht hilfreich sind. Jeder muß immer neu suchen, und 
die Kirche hat dabei die Aufgabe, in jeder Zeit und für jeden Menschen 
als Ort zur Verfügung zu sein. Denn wir Menschen müssen andere Men- 
schen finden können, die mit uns fragen und suchen dürfen. 

Nach der Art der Selbsthilfegruppen ist dieses Anliegen allerdings 
kaum zu lösen. Versuche in dieser Richtung hat es jahrelang unter Mit- 
arbeitern in der Obdachlosenarbeit gegeben, die aber nichts erbracht ha- 
ben. Vielmehr waren diese Versuche zusätzlich belastet durch den stän- 
digen •Zulauf Neugieriger und die Fluktuation der übrigen, die zu- 
meist durch Enttäuschung ausgelöst wurde. 

Es bedarf wohl verbindlicher Formen und vielleicht auch Regeln, um 
dem Anliegen Gestalt und Ort zu geben. Die Charles-de-Foucauld-Ge- 
meinschaften versuchen dies und berichten seit Jahren in ihren •Viertel- 
jahresheften zum christlichen Leben", Mitten in der Welt6, mit erlebten 
Erfahrungen über solche Bemühungen in Gruppen. 

Es gibt auch andere, noch schlichtere Versuche: In manchen katholi- 
schen Gemeinden und im Umkreis von Ordenshäusern kann man heute 
religiöse Gesprächsgruppen treffen. In solchen Kreisen ist oft vom •letz- 
ten Platz" die Rede, und dazu gesellt sich seit einiger Zeit der Begriff 

Richter, Flüchten oder Standhalten, Reinbek 1968; Horst-Eberhard Richter, Lernziel Soli- 
darität, Reinbek 1971. 
6 Deutsche Ausgabe der Hefte Jesus Caritas, hrsg. i. A. der Bruderschaften Charles de 
Foucauld, Schriftleitung und Vertrieb: J. Rintelen, 8032 Lochham, Aubinger Str. 36. 



Wo ist der letzte Platz? 135 

•Wüste". Die Wüste scheint zumindest gedanklich ein Anziehungspunkt 
für religiös Suchende zu sein. 

Dabei fällt auf, daß dies in einem Ton geschieht, als handele es sich 
um Selbstverständlichkeiten. Wie ist das möglich? Kann es sein, daß da 
in einer arbeitsteilig denkenden Gesellschaft diese Begriffe unreflektiert 
in die Mentalität der heute Lebenden übernommen werden? Ist es denk- 
bar, daß der •letzte Platz" eine gelegentliche Abwechslung im gleichför- 
migen Leben sein darf, hier aber Christen zu einem elitären Selbstver- 
ständnis verhilft? 

Und die Wüste? Ist das Wort nicht längst zum Synonym für Freizeit, 
Abstand-nehmen, Ruhepause geworden? Was ereignet sich, wenn z. B. 
Ordensleute sich zu ihrem •Wüstentag" zurückziehen? Bringen sie dann 
etwas mit, das erinnern könnte an das, was Jesus in der Wüste erlebt hat 
und nach ihm viele Menschen? 

Jesus erlebte in der Wüste die große Versuchung. Matthäus berichtet 
uns, daß sich dies unmittelbar nach seiner Taufe durch Johannes ereig- 
nete (Mt 3,13-4,1). Und dann begann er sein öffentliches Wirken (Mt 
4,12 ff). Die Wüste mit ihren Versuchungen ist so etwas wie eine Dreh- 
tür gewesen, durch die Gottes Sohn seinen Weg unter uns Menschen 
nehmen mußte. Für den, der in die Nachfolge Jesu eintritt, kann die 
Wüste die gleiche Bedeutung haben. Und da wir Sünder sind, können 
wir aus der Versuchung als Menschen zurückkommen, die davon sehr 
geprägt worden sind. Die Wüste kann zu einem tödlichen Ort werden 
für den, der da versucht wird. 

Wie ist es möglich, daß fromme Christen sehr ernste Lebenserfahrun- 
gen von Menschen der Bibel und von anderen, die sich auf die Nach- 
folge Jesu eingelassen haben, einfach dem allgemeinen Zeitgeist zuord- 
nen? 

Auf Fragen, warum die Wüste und der letzte Platz so einfach im reli- 
giösen Sprachgebrauch verwendet werden, kann man zuweilen hören, 
das sei nötig, um vom heutigen Menschen verstanden zu werden, um 
ihm näher zu sein. 

Aber welche Bedeutung haben dann die Lebenszeugnisse der Bibel 
und mancher Heiligenleben? Eine solche Um-Interpretation von erleb- 
ten und erlittenen Begriffen wie •der letzte Platz" und •Wüste" ist nur 
möglich, wenn die, die sie so leicht verwenden, Bürger sind im Trend 
der Moderne, wo religiöse Begriffe und Bilder •in" sind, wie es heißt. 

Menschen, die den •letzten Platz" suchen, werden offenbar stets 
durch die Wüste geführt. Das lehrt die Bibel. Dies ist aber auch an der 
kleinen Auswahl der oben angebotenen Lebensbeschreibungen aus un- 
serer Zeit ablesbar. 



Ursula Adams 136 

Zur Erfahrung der Wüste gehören nicht nur Hunger und Durst, Ein- 
samkeit und Obdachlosigkeit und manches weitere. Dazu gehört auch 
eine Erfahrung, die in der religiösen Sprache mit •dunkle Nacht der 
Seele" umschrieben wird. - In der Wüste ist sicherlich viel Licht, aber 
•wo viel Licht ist, ist auch viel Schatten", sagt ein altes Sprichwort. 

Das Wort von der •dunklen Nacht der Seele" tritt heute selten auf, 
woraus wohl nicht geschlossen werden kann, daß sie so benannte Erfah- 
rung im Leben einzelner Menschen nicht mehr vorkommt. Vielleicht ha- 
ben die Erkenntnisse der modernen Psychologie die Erfahrung der 
•dunklen Nacht der Seele" unter den Begriff Depression subsumiert, wo 
sie dann als religiöse Erfahrung, die immer auch Erfahrung mit Gott ist, 
im Verborgenen bleiben darf. Hier ist auch ihr ureigenster Ort. 

Der bekannteste Zeuge einer Wegstrecke im Dunkeln ist Johannes 
vom Kreuz. Es gibt viele Heilige und große Christen, von denen wir 
über Zeiten tiefster Dunkelheit wissen. Zu den Letzten ist sicher Rein- 
hold Schneider zu zählen, der zur Zeit wiederentdeckt wird. Sein •Win- 
ter in Wien"7 ist wie die Summe eines Lebens zu verstehen, das ihn 
durch dunkle Schluchten geführt hat. 

Das Wort von der •dunklen Nacht der Seele" verbirgt sich nicht nur 
in Reinhold Schneiders •Winter in Wien" unter anderen Begriffen. 
Auch unter den großen Heiligen haben viele solche Zeiten anders be- 
nannt als mit dem von Johannes vom Kreuz gefundenen Bild. Franzis- 
kus etwa, der Zeitgenosse der Minnesänger, findet Bilder, in denen er 
sogar den leiblichen Tod •Bruder" nennt (Sonnengesang). Zuvor schon 
hatte er seinen kranken und von verständnislosen Mitmenschen total 
überlasteten Körper •Bruder Esel" genannt. Und in einer Unterhaltung 
mit einem Mitbruder soll er sogar die Erfahrung der Verweigerung eines 
Obdachs bei den eigenen Mitbrüdern als •die vollkommene Freude" be- 
zeichnet haben. - Wer sich näher mit Franziskus beschäftigt hat, weiß, 
daß es sich hier um Zeiten tiefster Dunkelheit gehandelt haben muß, die 
im Glauben an Gottes Wegbegleitung als •Bruder" und als •Freude" ge- 
deutet wurden. 

Bis heute erfahren Menschen die Dunkelheit der Seele. Bis heute ver- 
suchen wohl die meisten, dies nach außen zu verbergen. Viele mögen da- 
bei aus der Verheißung des Psalms 23 leben: •Und müßte ich gehen in 
dunkler Schlucht... Du bist bei mir." (V. 4) •Der Herr läßt mich rasten 
auf grüner Au, führt mich zur Ruh an lebendige Wasser, gewährt meiner 
Seele Erquickung..." (V. 2f) Und manch einer von solchen wird sich 
wohl auch daran erinnern, daß Jesus einmal mit seinen verzweifelten 

7 Freiburg l31982. 



Wo ist der letzte Platz? 137 

Jüngern im selben Boot gesessen hat (Mk 4,35-41; Mt 8,23-27; Lk 
8,22-25). 

Am letzten Platz begegnet Gott 

Von Menschen, die in eine •dunkle Nacht der Seele" geraten sind und 
hiervon Zeugnis abgelegt haben, erfahren wir, daß Gott sich total ver- 
bergen kann. Wir lesen z. B. in Briefen an Charles de Foucauld oder 
Carlo Carretto, sie hätten vorher wohl nur gemeint, Gott nahe zu sein. 
Aber sie bezeichnen ihre Zweifel nicht als Einbildung. Und so geht das 
Zeugnis dieser Menschen weiter: Am Ende bekennen sie, daß sie Gott 
da getroffen haben, wo er sich restlos verhüllt hatte. 

Der bibelkundige Leser mag hier denken: •Das kann jeder Fromme 
von vornherein wissen! Denn so ist Gott neben allen Propheten gewe- 
sen, angefangen bei Mose, wo Er in der Feuersäule vorausging." Frei- 
lich finden sich solche Erfahrungen in manchen Heiligenleben, aber das 
macht sie doch nicht zu einer für jedermann bei Bedarf abrufbaren eige- 
nen Lebenserfahrung! 

Jesus wußte wohl, daß nur wenige Menschen eine •dunkle Nacht" 
oder gar eine •Wüste" aushalten können. Auf diesem Weg können wohl 
nur sehr wenige Menschen Gott erfahren. 

Vielleicht hat er uns darum im Gleichnis vom Jüngsten Gericht etwas 
zeigen wollen, das für jeden Menschen im ganz normalen Alltag zu er- 
fahren ist. Bei Mt 25,31 ff hören wir, daß jeder Mensch Gott im Bettler, 
im Kranken, im Obdachlosen, im Strafgefangenen usw. begegnen kann. 
So einfach ist das und für jeden Christen im Alltag möglich! 

So einladend ist Gott. Er läßt sich im Alltag antreffen. Und dies gilt 
für jeden! 

Freilich kosten solche Treffen für den, der sich darauf einläßt, einen 
hohen Preis. Es ist ja nicht zu übersehen, daß Gott sich - wie wir bei Mt 
25,31 ff erfahren - im Gewand der Störenden, der Lästigen, der Kran- 
ken, wohl auch der ansteckend Kranken verbirgt. 

Wer sich einmal darauf eingelassen hat, erfährt, wie das Leben aus 
der Sicht der Verachteten, Zukurzgekommenen, der Abgeschobenen 
aussieht. Gott, der den Menschen kennt, vermittelt dadurch seine eigene 
Sicht aus der Erfahrung dieser Menschen. 

Die, die den Preis für solche •Treffen" zahlen, sprechen gewöhnlich 
nicht darüber, weil die Begegnung mit Gott für solche Menschen unver- 
gleichbar mehr wiegt. Menschen aus der gesellschaftlichen und berufli- 
chen Oberschicht haben zudem einen nüchternen •menschlichen 
Grund", nicht hierüber zu sprechen. Für solche gilt, was einer den Kriti- 



Ursula Adams 138 

kern des kostbar gekleideten Lordkanzlers von England - Thomas Mo- 
rus - entgegengehalten hat: •Niemand trägt das Bußgewand über dem 
Hermelin."8 Im Gegenteil: Solche Menschen suchen ihren persönlichen 
Umgang mit den Bettlern vor den Augen dieser Welt zu verbergen. 

Darum noch einmal: Gott macht uns die Begegnung mit ihm sehr ein- 
fach. Mitten im Alltag dürfen wir ihm begegnen, auf einer Parkbank, im 
U-Bahn-Tunnel, im Gefängnis, im Hospital... 

Und weil es •so einfach" ist, ist die Strafe für den, der diese Begeg- 
nungsmöglichkeit verpaßt, wohl so schwer, wie wir bei Mt 25,41 ff er- 
fahren. 

So einladend ist Gott. Im Alltag läßt er sich treffen, und wir dürfen 
hier erfahren, wie wir ihm sogar zum Nächsten werden dürfen. Hier 
drängt sich die Erinnerung an die Frage auf, die der Gesetzeslehrer Je- 
sus stellte und die die zeitlose Geschichte vom barmherzigen Samaritan 
ausgelöst hat (Lk 10,25 ff). Der Ort, wo diese Geschichte spielt, ist über- 
tragbar. Es gibt auch in unserer Welt viele •Straßen zwischen Jerusalem 
und Jericho", wo Menschen unter die Räuber fallen und von Vorbeige- 
henden übersehen werden. Wer hinschaut, wie der Samaritan, und alles 
ihm Mögliche tut, darf im Glauben wissen, daß er Gott selbst zum 
Nächsten geworden ist. 

Es liegt nicht jedem, für die Ärmsten und Lästigen einzutreten. Nicht 
jeder kann solche in seiner Nähe aushalten. Was einer nicht kann, wird 
sicher auch nicht von ihm gefordert werden. Aber jeder kann einem an- 
deren helfen, zumindest unterstützend tätig werden. Dessen bedürfen 
vor allem die, die im Dienst an den Letzten harten Zerreißproben unter- 
worfen werden. Aus eigener Kraft und eigenem Können kann wohl kein 
Mensch solche Belastungsproben allein bestehen. 

So verstanden kann das, was einmal •Karriere nach unten" genannt 
worden ist9, durchaus eine Karriere sein, die am Ende nach oben führt - 
aber dies Letzte gilt nur nach den Maßstäben, die Gott anlegt. Und da- 
mit sind wir wieder beim •Preis" einer solchen •Karriere nach unten". 
Gott ließ seinen Sohn einen Weg gehen, der auf Erden am Kreuz endete. 
In der Sprache der Liturgie des Karfreitags verehren wir ihn so: •...am 
Kreuz erhöht hast..." (Phil 2,8f, ebenso im Hebräerbrief). 

Dieser Platz ist auf ewig besetzt. Hier ist der letzte Platz. 

8 Zitiert nach Peter Berglar, Die Stunde des Thomas Morus. Einer gegen die Macht, Ölten 
1979. (Die erwähnte Kritik knüpfte an den bekannten Holbein-Bildern von Thomas Morus 
an: im Kreis seiner Familie und der Lordkanzler im Porträt.) 
9 Ursula Adams, Karriere nach unten. Ein Weg für Ordensleute und andere Christen, in 
GuL 52 (1979) 201-217. 




