Wo ist der letzte Platz?

Beispiele eines Lebens fiir die Armen

Ursula Adams, Miinster

Das Wort vom letzten Platz wurde von Charles de Foucauld geprégt!
und ins Leben iibersetzt. Doch schon im Neuen Testament ist immer
wieder auf diese christliche Wirklichkeit verwiesen. Jesu oftmals wieder-
holtes Sprechen vom Ernst der Nachfolge (Mt 8,19ff; Lk 9,57ff) und
seine FuBwaschung - ,,Ich habe euch ein Beispiel gegeben, damit auch
ihr so handelt“ (Joh 13,15) - legen davon Zeugnis ab.

GewiB, die Geschichte des Messias ist einmalig. Aber ist nicht jede
menschliche Geschichte einmalig? Ereignisse und Begegnungen, die den
Menschen in seiner personlichen Haltung und seinen Ansichten prigen,
sind verschieden. Aber gemeinsam ist der Auftrag, sich den Menschen
und Christus zuzuwenden mit dem Willen, ihnen zu dienen: ,,Ich habe
euch ein Beispiel gegeben...*

An den nachfolgenden Uberlegungen sind Freunde und gute Weg-
gefihrten, die auf der Suche nach menschenfreundlichen Hilfen fiir die
Armen mit unterwegs sind, beteiligt. Das hier Niedergelegte ist eine Art
von Rechenschaft, mit der ich ihnen danken und mit ihnen beten
mochte. Dem Leser mag der Gedanke kommen, daB er dies oder jenes
dhnlich beurteilt, oder auch, daB er widersprechen mufl. Aber genau
dies ist die Absicht dieser Zeilen: Sie mochten Denkansitze und Fragen
zur Suche nach dem letzten Platz vorlegen; sie mdchten anstoBen und
Moglichkeiten aufzeigen, damit viele ihren eigenen Weg finden konnen,
einen Weg der Nachfolge, der immer einmalig sein wird.

Viele Berichte iiber Christen, die in ithrem spéiteren Leben aus ihrem
Beruf, aus ihrer Karriere, sogar aus ihrem Land auswanderten, um an-
derswo in der Wiiste, bei Armen, immer irgendwo im Abseits weiterzule-
ben, werden in unserer Zeit veréffentlicht. Dabei wird das Ziel des We-
ges klar benannt, meist mit dem zeitlosen Wort Nachfolge Jesu. Selten
erfihrt man, warum einer gemeint hat, seinen Weg der Nachfolge neu
orientieren zu sollen. Noch seltener erfihrt man etwas von dem Weg,
der zu solchen neuen Aufbriichen gefiihrt hat. Vielleicht ist es gut, dal
die Vorgeschichte solcher Neuorientierungen das Geheimnis Gottes und

U Der letzte Platz. Aufzeichnungen und Briefe von Charles de Foucauld, hrsg. von Martha
Gisi, Einsiedeln ¢1967.



Ursula Adams 128

des von IThm Gerufenen bleiben. Das war schon bei Abraham so, von
dem uns die Bibel in Genesis 12ff nur berichtet: ,,Der Herr sprach zu
Abraham: Zieh hinaus aus deinem Land und aus deiner Verwandtschaft
und vom Haus deines Vaters in ein Land, das ich dir zeigen werde... Zu
einem groBBen Volk will ich dich machen... Abraham zog hinweg, wie
ihm der Herr befohlen hatte...“ Das Warum wird nicht niher erldutert.
»Das Land, das ich dir zeigen werde.”“ Mehr wird nicht gesagt. Wir wis-
sen heute, dall dieses Land kein neues Zuhause fiir ihn bereitgehalten
hat. Das ist bis heute so. Niemand erfihrt vorher, was ihm konkret auf
dem Weg der Nachfolge einmal begegnen wird. ,,Die Fiichse haben ihre
Hohlen und die Vogel ihre Nester; der Menschensohn aber hat keinen
Ort, wo er sein Haupt hinlegen kann*“, sagte Jesus seinen Jiingern (Mt
8,20), aber auch das andere: ,,Ich gehe, euch eine himmlische Heimat zu
bereiten.“ (Joh 14,3) Freilich, dazwischen steht das Kreuz, und das hat
viele Gesichter und viele Lasten.

Auf der Suche nach dem letzten Platz - Ausschnitte aus Lebenswegen

I. In ihrer Kinderzeit hérte sie oft von beriihmten Ahnen. ,,Kann das der
Sinn meines Lebens sein, einen alten Stammbaum zu pflegen?* fragte
sie sich immer wieder.

In der Schule lernte sie Kinder kennen, deren Familien als ,kleine
Leute* bezeichnet wurden. Gern wire sie einmal bei solchen zu Gast ge-
wesen. Da geht es so menschlich zu, dachte sie immer und hielt das fiir
anziehend, weil sie selbst in einer sehr distanzierten Welt lebte. Ihr In-
teresse fiir die ,kleinen Leute“ brachte ihr zu Hause Schwierigkeiten.
Aber immer fanden sich Menschen aus dem Kreis der Hausangestellten,
die Tiiren zu 6ffnen wufiten.

Irgendwann begegnete sie unter den ,,Kleinen* solchen, die man
»Arme“ nennt. Zu diesen durfte man gehen, weil sie Hilfe nétig haben
und auch bekommen sollen. Solche Dienste heifien ,, Caritas* lernte sie.

Seitdem sie lesen konnte, fand sie immer wieder Lebenszeugnisse von
Menschen, die nicht nur zu den Armen gegangen waren, sondern auch
solche, die ganz zu den Armen zogen und bei ihnen blieben. Franziskus
ist heute besonders bekannt, aber nach ihm sind viele Menschen dhnli-
che Wege gegangen. Unsere Zeitgenossen waren und sind z. T. noch
Charles de Foucauld, Jacques Loew, die Kleinen Briider und Schwe-
stern Jesu und andere, die nicht dffentlich bekannt sind. Man trifft sie
da, wo die Armsten leben. So etwas ist gelebte Caritas, begriff sie.

Manche, tber die sie las, beriefen sich auf Jesus. Im Abendmahlsbe-
richt bei Lukas heillt die entsprechende Weisung an die Jiinger: ,,Die



Wo ist der letzte Platz? 129

Grollen dieser Welt lassen sich Wohltiter nennen. Unter euch soll es
nicht so sein, sondern der Grofite unter euch sei wie der Letzte und der
Erste wie der Knecht.” (Lk 22,25f) Der Letzte, das ist einer, der zu den
anderen aufschaut — wie Jesus bei der Fullwaschung. Das Kreuz war der
allerletzte Platz.

Dieses Letzte entdeckte sie erst in spiteren Jahren, nachdem sie schon
20 Jahre fur die und unter denen gearbeitet hatte, die man heute als die
sozial schwichsten Randgruppen bezeichnet. Wihrend dieser Zeit hat
sie eine Zeitlang Menschen aus dem Stand, den man ,die kleinen
Leute“ nennt, als ihre engsten Mitarbeiter im Dienst an den Armen zu-
gezogen. Dabei kam es zu konfliktreichen Machtkdmpfen, wobei alle
Beteiligten lernen mufiten, daB sie sich im anderen verschitzt hatten.

Unsere Berichterstatterin erkannte, dal3 der letzte Platz nicht so ein-
fach durch solche partnerschaftlich verstandene, aber sehr arglos orga-
nisierte Zusammenarbeit zu finden ist. Und sie begriff, daB3 sie durch ihr
fachliches Wissen und Konnen, durch ihre jahrelangen praktischen Er-
fahrungen die Verantwortung fir das Ganze in dem den Armen gewid-
meten Werk ibernehmen mufite. Sie erkannte auch, daB dies ihre per-
sonliche Verpflichtung war, die sie den anderen nicht iiberlassen durfte,
einfach weil sie etwas sah, was andere nicht sahen, z. B. Gefahren, die
zu meiden waren, Chancen, die dringend einzuldsen waren.

Zuerst meinte sie, diese neue Sicht habe den Charakter der Gering-
schitzung anderer. Dann erkannte sie, daB3 es sich vielmehr um eine
niichterne Einschitzung von Gegebenheiten handelte. Es gibt zweifellos
Rangunterschiede, auch zwischen Menschen. ,,Es gibt Menschen, die ...
miissen mehr tun als andere, weil sie mehr kénnen, mehr sehen, mehr
einsehen.“ Solche ,kommen sich iibrigens im allgemeinen nicht als et-
was Besseres vor, sondern die Diskrepanz zwischen dem, was sie sehen,
und dem, was sie tun, ist so groB3, da3 sie unter dieser Diskrepanz eher
leiden“2.

Fortan machte sie in ihrem Dienst fiir die Armen die fiir sie neue Er-
fahrung, daB3 sie von anderen als ,,die da oben* eingeschiitzt wurde. Ein
solches Denken entspricht wohl der Mentalitit unserer Zeit, wobei der,
der ,.,oben“ steht, an dieser Stelle oft mehr Schelte und Priigel in des
Wortes weitester Bedeutung einstecken muB3, als er je zuvor erlebt hat.
Ein solcher mul diesen Platz oft noch verteidigen gegen andere, die da
»die groBBe Welt“ vermuten, in der man Macht und EinfluB haben kann,
um so ,,mit Macht* Gutes tun zu kdnnen.

? Robert Spaemann, Moralische Grundbegriffe, Miinchen 1982, 95,



Ursula Adams 130

Der Berichterstatterin erwuchs aus solchen Erfahrungen eine Ahnung,
daB der ,letzte Platz“ durchaus da sein kann, wo andere meinen, ,,nach
oben” schauen zu miissen.

II. In seiner Familie galt er schon frith als etwas Besonderes, weil er als
einziger der Geschwister tdglich in die Stadt zum Gymnasium fuhr. Spi-
ter wechselte er vom Priesterseminar in einen alten und angesehenen Or-
den. Jetzt war nicht nur die Familie, sondern das ganze Dorf stolz auf
den ,,Sohn*, der es zu etwas gebracht hatte.

Er selbst empfand diesen gesellschaftlichen Aufstieg und die mit dem
Ordensleben gegebene soziale Sicherung und Versorgung als Verrat an
dem, was er eigentlich suchte.

Was war dieses Eigentliche?

Jahre spiter, als er vom Orden fiir einen Dienst unter obdachlosen Fa-
milien in einer westdeutschen GroBstadt freigestellt worden war, be-
zeichnete er diesen neuen Lebensabschnitt als eine Zeit, in der er seine
eigentliche Berufung endlich klar erkennen kénne.

Andere Christen schlossen sich ihm an. Sie kamen aus der katholi-
schen und aus der evangelischen Kirche, einige waren ohne kirchlichen
Hintergrund. Alle versuchten, den Obdachlosen zu dienen. Sie hatten
Erfolg und fanden viel Beachtung.

Jetzt wurde es nétig, ein Haus zu mieten und fir Einrichtung zu sor-
gen, denn die Mitarbeiter muBlten versorgt werden. Da meinte er eines
Tages, jetzt sei sein Leben wieder genauso reich und gesichert, wie frii-
her im Kloster. Er ging neu auf die Suche nach dem letzten Platz. Auf
diesem Weg verlieB er seinen Orden und lieB sich von den Pflichten sei-
nes Priesteramtes 16sen. Die neue Bindung, die er dafiir eintauschte, ver-
pflichtet ihn jetzt wiederum lebenslang. Er meinte, nun stehe er am
»letzten Platz“, aber seine Begriindung verrit Zweifel und Bitterkeit:
Viele Christen und einige Fachleute der Obdachlosenarbeit hatten ein
vernichtendes Urteil iiber ihn festgeschrieben...

Er wanderte aus in ein anderes Land und hinterlie keine Anschrift.
So kann er nicht erfahren, dal man bei den Armen in den Obdachlosen-
siedlungen der GroBistadt immer noch gelegentliche Fragen nach ihm
hdren kann. Enttduschte Hoffnungen schwingen darin. Die, die am An-
fang seiner Wegstrecke auf der Suche nach dem letzten Platz seine Ge-
fahrten waren, erfinden heute Geschichten iiber sein Wohlergehen an ir-
gendeinem fernen Ort. - Vielleicht sind so etwas erlaubte Notliigen.

II1. In den 50er Jahren horte er von Charles de Foucauld. Das war in
der Zeit, als die Offentlichkeit nach und nach mit immer zahlreicheren



Wo ist der letzte Platz? 131

Verdffentlichungen iiber den Menschen Foucauld und seine Botschaft
an unsere Zeit bekanntgemacht wurde. ,,Der letzte Platz“ spielt darin
eine groB3e Rolle. Dies wurde zum Programm fiir sein Leben und fiihrte
ihn in eine Gemeinschaft der Kleinen Briider Jesu. Damals war er be-
reits Priester und wollte in einem fremden Land als wirklich armer Klei-
ner Bruder neu anfangen.

In einer GroBstadt fand er irgendwo in den Slums zwei Zimmer: eines
fiir sich, das zweite wurde Kapelle.

Er suchte eine Arbeit, bei der man geringes Ansehen hat und schwer
arbeiten muB}. So fragte er bei der Verwaltung der stidtischen Miillab-
fuhr an. Als er seine Adresse angeben mufBte, wurde er abgewiesen.
Leute aus dieser Gegend galten als unzuverldssig. Spontan erginzte er
seine Angaben zur Person: ,,Ich bin Priester und...“ Daraufhin bekam er
sofort die Stelle.

Erst spater erfuhr er, dal die Miillabfuhr eine sehr starke Gewerk-
schaft besitzt und daB3 man dort keineswegs ,,am letzten Platz* arbeitet.
Er behielt seine Stelle dennoch bei und begniigte sich fortan, unter den
Armsten zu wohnen und die Belastungen dieses Lebens mitzutragen:
enge, feuchte Riume, Lirm, Schmutz und viele Sorgen...

Zu dieser Lebensentscheidung verhalf ihm wiederum ein Hinweis aus
Aufzeichnungen und Briefen Charles de Foucaulds: ,,Jesus... nahm ein
fiir allemal so sehr den letzten Platz ein, daB} keiner jemals geringer sein
kann als er.”3

Lunser letzter Platz kann immer nur der zweitletzte sein“, meinte er
einmal lichelnd.

IV. Nach dem Zweiten Weltkrieg lernte sie Menschen kennen, die auf
der Flucht alles verloren hatten. Viele waren krank, blieben aber drztlich
unbetreut. Da entstand in ihr der Wunsch, spiter einmal Armenirztin zu
werden. Sie war zu jung, um zu wissen, dal} es so etwas nicht als eigen-
stdndigen Beruf gibt bei uns, und zu unerfahren, um einschitzen zu kon-
nen, daBl in ihrer Familie nur gesellschaftlich anerkannte Karrieren ak-
zeptiert wurden. So plauderte sie ihren Wunsch, Armen als Arztin mog-
lichst kostenlos helfen zu wollen, arglos aus und erlebte, wie dieser
naive Plan totgeredet wurde.

Sie wéhlte nach dem Abitur eine andere Studienrichtung, von der sie
sich erhoffte, Armen zu mehr Recht und Gerechtigkeit zu verhelfen. Ein
tiefer christlicher Impuls duBlerte sich darin.

* Der letzte Platz, a.a.0. (Anm. 1), 17.



Ursula Adams 132

Ordensleute versuchten immer wieder, sie fiir diese oder jene Gemein-
schaft zu gewinnen. Aber darunter begegnete ihr keine, die in der Nihe
von Armen lebte und sich nur diesen als zugeordnet verstand.

Spater entdeckte sie wihrend einer Reise zu verschiedenen Missions-
stationen in einem Land der Dritten Welt, daf sie hier sehr gut hétte Ar-
menéirztin sein kdnnen. Aber da hatte sie ihre andere Ausbildung bereits
mit zwei Staatsexamen abgeschlossen und konnte das hierbei erworbene
Wissen und Kénnen nur in ihrem Heimatland fiir Arme nutzbar ma-
chen.

Seither bemiiht sie sich um die Armen ihres Landes. Dabei macht sie
die Erfahrung, daB3 sie mit ihren Bemithungen nur ernst genommen
wird, wenn sie auf andere zumindest den Eindruck einer gutbiirgerli-
chen Lebensweise macht. Ihre Lebensrealitiit sieht aber oft ganz anders
aus. Dadurch wird ihr Dienst auf ungew6hnliche Weise kompliziert.

V. Jahrzehnte hindurch diente er seiner Stadt als einer der Hiiter der 6f-
fentlichen Ordnung und Sicherheit. Zu seinem Bezirk zihlte auch eine
Strafle, wo sogenannte Stundenhotels sind. Die Frauen, die sich nachts
vor diesen Hidusern anbieten, erfiillten ihn mit groBem Mitleid. Oft
machte er sich Gedanken, wie es solchen wohl zumute sein moge und
wie hart ihr Leben - vor allem im Winter - sein miisse. Ganz selten
konnte er einen Dienst leisten, der wohl als Hilfe empfunden wurde.

Nach seiner Pensionierung begann er, Nacht fiir Nacht mit einem
kleinen Handkarren warme Getrianke durch die Prostituiertenstralle zu
fahren. Der ungewohnliche Dienst sprach sich rasch herum, und bald
erzdhlte man sich davon auch in sozialen Arbeitskreisen anderer Stidte.
Die Reaktionen sind bis heute (seit etwa acht Jahren) recht unterschied-
lich: Die einen staunen, andere wundern sich, wieder andere riimpfen
die Nase.

Ob irgendwo einer dem Beispiel folgt, ist der Verfasserin nicht be-
kannt. Sie hat Frauen befragt, die so ,,bedient“ werden, und diese be-
zeichneten gerade diesen Dienst als gro3e Hilfe. Dabei erzéhlten sie leb-
haft, wie weh Kalte und Durst und das stindige Preisgegeben-sein tun,
und welch ein Geschenk dann ein Glas Tee sei. Am meisten scheint da-
bei die Erfahrung wert zu sein, daf3 es wenigstens einen Menschen gibt,
der nachts an sie denkt und gerade ihnen helfen will.

Wenn man diesen Frauen auf der Strale zuhort, dann dringt sich der
Eindruck auf, daf} diese sich am letzten Platz befinden. Ob der pensio-
nterte Ordnungsbeamte wohl ahnt, was der Charles-de-Foucauld-Bru-
der von seinem Ordensgriinder gelernt hat: dall er am ,zweitletzten
Platz* dient?!



Wo ist der letzte Platz? 133
Resiimee

Finf Abschnitte aus Lebenswegen sind hier aufgeschrieben worden.
Fiinf sehr unterschiedliche Versuche, im eigenen Leben den letzten Platz
zu finden, um dort den Armsten zu dienen. Gibt es noch weitere Ge-
meinsamkeiten?

Man konnte jetzt Uberlegungen zur gesellschaftlichen Herkunft der
einzelnen anstellen. Das war einmal iblich, zumal im Rahmen der Moti-
vationsforschung iiber die Frage der Berufswahl fiir einen sozialen
Dienst. Seitdem Helmut Schelsky versucht hat, die Biirger der Bundesre-
publik Deutschland mit dem Begriff ,nivellierte Mittelstandsgesell-
schaft* auf eine Ebene zu bringen, scheinen Uberlegungen zur gesell-
schaftlichen Herkunft einzelner zum Verbotenen gezidhit zu werden.
Aber was ist die ,nivellierte Mittelstandsgesellschaft” denn anderes als
eine einheitliche Konsumgesellschaft? Das Letzte aber betrifft nur die
Fassade. Dahinter begegnen uns nach wie vor alle bekannten gesell-
schaftlichen Schichten mit dem jeweiligen und gleichgebliebenen Selbst-
verstindnis.

Solche Uberlegungen sind hier dennoch nicht abwegig, denn eines
taucht zumindest in vier Beispielen deutlich auf: Die beschriebenen Le-
bensabschnitte haben erkennbare Vorgeschichten, die diese Menschen
vorgepriagt haben in Richtung auf die Suche nach dem letzten Platz.
Diese Menschen sind solche, die ,,aus dem Rahmen* des in ihrem Le-
bensumfeld Ublichen ,fallen“. An dieser Stelle zeigt sich etwas Allge-
meingiiltiges, das man in der sogenannten Randgruppenarbeit immer
wieder antrifft. Wo Menschen den Armsten, den am Leben Gescheiter-
ten, den Storenden und Verstorten nahe sein und vor allem einen Beweis
der Treue und Zuverldssigkeit bringen wollen, da treffen sie mancher-
orts auf andere, die von einem anderen Selbstverstindnis geprigt sind.
Da sind z. B. berufliche Sozialdienste, denen eine auf Distanz bedachte
berufliche Beziehung als die einzig richtige und darum ausschlieBlich er-
laubte Hilfeleistung gilt. Das fiihrt oft zu Konflikten, auf die hier nicht
eingegangen werden soll*.

Wer fiir sich, wie die Menschen aus den fiinf Beispielen, die Nihe der
Armsten sucht, trifft dort oft andere Menschen guten Willens, die sich
ebenso auf die Armsten einlassen mdchten. Darunter sind stets auch sol-
che, die selbst krank, beruflich gescheitert oder gar nicht erst zum Zuge
gekommen sind®. Gewif3 haben auch solche das Recht, andern zu helfen,

* Vgl. hierzu: Ursula Adams, Berufung als Lebensberuf? Fragen und Denkansdtze zum Ver-
hdltnis von Dienstleistungstitigkeit und Berufung, in: GuL 54 (1981) 352-364.
5 Vgl. z. B. Wolfgang Schmidbauer, Die hilflosen Helfer, Reinbek 1978; Horst-Eberhard



Ursula Adams 134

aber sie miissen dabei um ihre Grenzen wissen. Leider kénnen das nur
wenige, weil die meisten solcher Helfer dazu neigen, sich selbst an den
noch schwicheren Hilflosen zu messen und daraus Uberlegenheit mei-
nen ableiten zu konnen. Niemand kann mit Hilfe der Armsten ,,Karriere
machen®. Denn diese haben weder Macht noch EinfluB zu vergeben.
Fir solche Helfer ist das Scheitern fast zwangsldufig. Oft werden die
Armsten dabei um eine Enttduschung ,,reicher“.

Auf der Suche nach einer Spiritualitit des , letzten Platzes*

Die beschriebenen Lebensbeispiele und die dabei mitgeteilten Erfahrun-
gen legen es nahe, eine Spiritualitit des letzten Platzes zu suchen.

Wer bietet sie, die Spiritualitit des letzten Platzes? So etwas ist nicht
theoretisch zu entwickeln. Sie kann nur im Leben gefunden werden, und
hierfiir braucht man eigene Lebenserfahrungen.

Es ist durchaus nicht so, als gidbe es nichts, was hier hilfreich sein
konnte. Dennoch ist die Geschichte jedes Menschen so einmalig, daB
»Patentrezepte* nicht hilfreich sind. Jeder muBl immer neu suchen, und
die Kirche hat dabei die Aufgabe, in jeder Zeit und fiir jeden Menschen
als Ort zur Verfiigung zu sein. Denn wir Menschen miissen andere Men-
schen finden konnen, die mit uns fragen und suchen diirfen.

Nach der Art der Selbsthilfegruppen ist dieses Anliegen allerdings
kaum zu 16sen. Versuche in dieser Richtung hat es jahrelang unter Mit-
arbeitern in der Obdachlosenarbeit gegeben, die aber nichts erbracht ha-
ben. Vielmehr waren diese Versuche zusitzlich belastet durch den stén-
digen ,,Zulauf* Neugieriger und die Fluktuation der iibrigen, die zu-
meist durch Enttduschung ausgeldst wurde.

Es bedarf wohl verbindlicher Formen und vielleicht auch Regeln, um
dem Anliegen Gestalt und Ort zu geben. Die Charles-de-Foucauld-Ge-
meinschaften versuchen dies und berichten seit Jahren in ihren ,, Viertel-
jahresheften zum christlichen Leben“, Mitten in der Welts, mit erlebten
Erfahrungen iiber solche Bemiihungen in Gruppen.

Es gibt auch andere, noch schlichtere Versuche: In manchen katholi-
schen Gemeinden und im Umkreis von Ordenshidusern kann man heute
religiose Gespriachsgruppen treffen. In solchen Kreisen ist oft vom , letz-
ten Platz“ die Rede, und dazu gesellt sich seit einiger Zeit der Begriff

Richter, Fliichten oder Standhalten, Reinbek 1968; Horst-Eberhard Richter, Lernziel Soli-
daritdt, Reinbek 1971.

¢ Deutsche Ausgabe der Hefte Jesus Caritas, hrsg. i. A. der Bruderschaften Charles de
Foucauld, Schriftleitung und Vertrieb: J. Rintelen, 8032 Lochham, Aubinger Str. 36.



Wo ist der letzte Platz? 135

. Wiiste“. Die Wiiste scheint zumindest gedanklich ein Anziehungspunkt
fiir religios Suchende zu sein.

Dabei fillt auf, daf3 dies in einem Ton geschieht, als handele es sich
um Selbstverstindlichkeiten. Wie ist das moglich? Kann es sein, dal3 da
in einer arbeitsteilig denkenden Gesellschaft diese Begriffe unreflektiert
in die Mentalitit der heute Lebenden iibernommen werden? Ist es denk-
bar, daB der ,letzte Platz* eine gelegentliche Abwechslung im gleichfor-
migen Leben sein darf, hier aber Christen zu einem elitiren Selbstver-
stdndnis verhilft?

Und die Wiiste? Ist das Wort nicht lingst zum Synonym fir Freizeit,
Abstand-nehmen, Ruhepause geworden? Was ereignet sich, wenn z. B.
Ordensleute sich zu ihrem ,,Wiistentag® zurtickziehen? Bringen sie dann
etwas mit, das erinnern konnte an das, was Jesus in der Wiiste erlebt hat
und nach ihm viele Menschen?

Jesus erlebte in der Wiiste die grofie Versuchung. Matthius berichtet
uns, daB sich dies unmittelbar nach seiner Taufe durch Johannes ereig-
nete (Mt 3,13-4,1). Und dann begann er sein offentliches Wirken (Mt
4,12ff). Die Wiiste mit ihren Versuchungen ist so etwas wie eine Dreh-
tiir gewesen, durch die Gottes Sohn seinen Weg unter uns Menschen
nehmen mufite. Fiir den, der in die Nachfolge Jesu eintritt, kann die
Wiiste die gleiche Bedeutung haben. Und da wir Siinder sind, kénnen
wir aus der Versuchung als Menschen zuriickkommen, die davon sehr
geprigt worden sind. Die Wiiste kann zu einem tddlichen Ort werden
fiir den, der da versucht wird.

Wie ist es moglich, daBl fromme Christen sehr ernste Lebenserfahrun-
gen von Menschen der Bibel und von anderen, die sich auf die Nach-
folge Jesu eingelassen haben, einfach dem allgemeinen Zeitgeist zuord-
nen?

Auf Fragen, warum die Wiiste und der letzte Platz so einfach im reli-
giosen Sprachgebrauch verwendet werden, kann man zuweilen horen,
das sei nétig, um vom heutigen Menschen verstanden zu werden, um
ihm néher zu sein.

Aber welche Bedeutung haben dann die Lebenszeugnisse der Bibel
und mancher Heiligenleben? Eine solche Um-Interpretation von erleb-
ten und erlittenen Begriffen wie ,,der letzte Platz* und ,,Wiiste® ist nur
moglich, wenn die, die sie so leicht verwenden, Biirger sind im Trend
der Moderne, wo religiose Begriffe und Bilder ,,in“ sind, wie es heil3t.

Menschen, die den ,letzten Platz* suchen, werden offenbar stets
durch die Wiiste gefiihrt. Das lehrt die Bibel. Dies ist aber auch an der
kleinen Auswahl der oben angebotenen Lebensbeschreibungen aus un-
serer Zeit ablesbar.



Ursula Adams 136

Zur Erfahrung der Wiiste gehoren nicht nur Hunger und Durst, Ein-
samkeit und Obdachlosigkeit und manches weitere. Dazu gehért auch
eine Erfahrung, die in der religiésen Sprache mit ,,dunkle Nacht der
Seele* umschrieben wird. — In der Wiiste ist sicherlich viel Licht, aber
»Wo viel Licht ist, ist auch viel Schatten®, sagt ein altes Sprichwort.

Das Wort von der ,,dunklen Nacht der Seele* tritt heute selten auf,
woraus wohl nicht geschlossen werden kann, daB sie so benannte Erfah-
rung im Leben einzelner Menschen nicht mehr vorkommt. Vielleicht ha-
ben die Erkenntnisse der modernen Psychologie die Erfahrung der
»dunklen Nacht der Seele* unter den Begriff Depression subsumiert, wo
sie dann als religiose Erfahrung, die immer auch Erfahrung mit Gott ist,
im Verborgenen bleiben darf. Hier ist auch ihr ureigenster Ort.

Der bekannteste Zeuge einer Wegstrecke im Dunkeln ist Johannes
vom Kreuz. Es gibt viele Heilige und groBe Christen, von denen wir
iiber Zeiten tiefster Dunkelheit wissen. Zu den Letzten ist sicher Rein-
hold Schneider zu zihlen, der zur Zeit wiederentdeckt wird. Sein ,, Win-
ter in Wien*” ist wie die Summe eines Lebens zu verstehen, das ihn
durch dunkle Schluchten gefiihrt hat.

Das Wort von der ,dunklen Nacht der Seele* verbirgt sich nicht nur
in Reinhold Schneiders ,Winter in Wien“ unter anderen Begriffen.
Auch unter den grofien Heiligen haben viele solche Zeiten anders be-
nannt als mit dem von Johannes vom Kreuz gefundenen Bild. Franzis-
kus etwa, der Zeitgenosse der Minnesinger, findet Bilder, in denen er
sogar den leiblichen Tod ,,Bruder* nennt (Sonnengesang). Zuvor schon
hatte er seinen kranken und von verstindnislosen Mitmenschen total
tiberlasteten Korper ,,Bruder Esel“ genannt. Und in einer Unterhaltung
mit einem Mitbruder soll er sogar die Erfahrung der Verweigerung eines
Obdachs bei den eigenen Mitbriidern als ,,die vollkommene Freude“ be-
zeichnet haben. - Wer sich ndher mit Franziskus beschiiftigt hat, weif,
daB3 es sich hier um Zeiten tiefster Dunkelheit gehandelt haben muB, die
im Glauben an Gottes Wegbegleitung als ,,Bruder” und als ,,Freude* ge-
deutet wurden.

Bis heute erfahren Menschen die Dunkelheit der Seele. Bis heute ver-
suchen wonl die meisten, dies nach aufien zu verbergen. Viele mogen da-
bei aus der VerheiBung des Psalms 23 leben: ,,Und miiBte ich gehen in
dunkler Schlucht... Du bist bei mir.“ (V. 4) ,,Der Herr 148t mich rasten
auf griiner Au, fiihrt mich zur Ruh an lebendige Wasser, gewiihrt meiner
Seele Erquickung...“ (V. 2f) Und manch einer von solchen wird sich
wohl auch daran erinnern, daB3 Jesus einmal mit seinen verzweifelten

7 Freiburg 131982,



Wo ist der letzte Platz? 137

Jiingern im selben Boot gesessen hat (Mk 4,35-41; Mt 8,23-27; Lk
8,22-25).

Am letzten Platz begegnet Gott

Von Menschen, die in eine ,,dunkle Nacht der Seele“ geraten sind und
hiervon Zeugnis abgelegt haben, erfahren wir, dal Gott sich total ver-
bergen kann. Wir lesen z. B. in Briefen an Charles de Foucauld oder
Carlo Carretto, sie hitten vorher wohl nur gemeint, Gott nahe zu sein.
Aber sie bezeichnen ihre Zweifel nicht als Einbildung. Und so geht das
Zeugnis dieser Menschen weiter: Am Ende bekennen sie, dafl sie Gott
da getroffen haben, wo er sich restlos verhiillt hatte.

Der bibelkundige Leser mag hier denken: ,,Das kann jeder Fromme
von vornherein wissen! Denn so ist Gott neben allen Propheten gewe-
sen, angefangen bei Mose, wo Er in der Feuersiule vorausging.” Frei-
lich finden sich solche Erfahrungen in manchen Heiligenleben, aber das
macht sie doch nicht zu einer fiir jedermann bei Bedarf abrufbaren eige-
nen Lebenserfahrung!

Jesus wuBte wohl, daB nur wenige Menschen eine ,,dunkle Nacht*
oder gar eine ,,Wiiste* aushalten kénnen. Auf diesem Weg kénnen wohl
nur sehr wenige Menschen Gott erfahren.

Vielleicht hat er uns darum im Gleichnis vom Jingsten Gericht etwas
zeigen wollen, das fiir jeden Menschen im ganz normalen Alltag zu er-
fahren ist. Bei Mt 25,31 f héren wir, daB jeder Mensch Gott im Bettler,
im Kranken, im Obdachlosen, im Strafgefangenen usw. begegnen kann.
So einfach ist das und fiir jeden Christen im Alitag moglich!

So einladend ist Gott. Er 14Bt sich im Alltag antreffen. Und dies gilt
fir jeden!

Freilich kosten solche Treffen fiir den, der sich darauf einlidf3t, einen
hohen Preis. Es ist ja nicht zu ilibersehen, dal3 Gott sich — wie wir bei Mt
25,31 ff erfahren — im Gewand der Storenden, der Listigen, der Kran-
ken, wohl auch der ansteckend Kranken verbirgt.

Wer sich einmal darauf eingelassen hat, erfihrt, wie das Leben aus
der Sicht der Verachteten, Zukurzgekommenen, der Abgeschobenen
aussieht. Gott, der den Menschen kennt, vermittelt dadurch seine eigene
Sicht aus der Erfahrung dieser Menschen.

Die, die den Preis fiir solche ,, Treffen“ zahlen, sprechen gewdhnlich
nicht dariiber, weil die Begegnung mit Gott fiir solche Menschen unver-
gleichbar mehr wiegt. Menschen aus der gesellschaftlichen und berufli-
chen Oberschicht haben zudem einen niichternen ,menschlichen
Grund*, nicht hieriiber zu sprechen. Fiir solche gilt, was einer den Kriti-



Ursula Adams 138

kern des kostbar gekleideten Lordkanziers von England - Thomas Mo-
rus - entgegengehalten hat: ,,Niemand trigt das BuBgewand iiber dem
Hermelin.“® Im Gegenteil: Solche Menschen suchen ihren persdnlichen
Umgang mit den Bettlern vor den Augen dieser Welt zu verbergen.

Darum noch einmal: Gott macht uns die Begegnung mit ihm sehr ein-
fach. Mitten im Alltag diirfen wir ihm begegnen, auf einer Parkbank, im
U-Bahn-Tunnel, im Gefdngnis, im Hospital...

Und weil es ,,s0 einfach® ist, ist die Strafe fiir den, der diese Begeg-
nungsmoglichkeit verpaBt, wohl so schwer, wie wir bei Mt 25,41 ff er-
fahren.

So einladend ist Gott. Im Alltag 148t er sich treffen, und wir diirfen
hier erfahren, wie wir ihm sogar zum Nichsten werden diirfen. Hier
dringt sich die Erinnerung an die Frage auf, die der Gesetzeslehrer Je-
sus stellte und die die zeitlose Geschichte vom barmherzigen Samaritan
ausgeldst hat (Lk 10,25 ff). Der Ort, wo diese Geschichte spielt, ist iiber-
tragbar. Es gibt auch in unserer Welt viele ,,StraBen zwischen Jerusalem
und Jericho®, wo Menschen unter die Riuber fallen und von Vorbeige-
henden tbersehen werden. Wer hinschaut, wie der Samaritan, und alles
ihm Mégliche tut, darf im Glauben wissen, daB er Gott selbst zum
Néchsten geworden ist.

Es liegt nicht jedem, fiir die Armsten und Lastigen einzutreten. Nicht
jeder kann solche in seiner Nihe aushalten. Was einer nicht kann, wird
sicher auch nicht von ihm gefordert werden. Aber jeder kann einem an-
deren helfen, zumindest unterstiitzend titig werden. Dessen bediirfen
vor allem die, die im Dienst an den Letzten harten ZerreiBproben unter-
worfen werden. Aus eigener Kraft und eigenem Konnen kann wohl kein
Mensch solche Belastungsproben allein bestehen.

So verstanden kann das, was einmal ,,Karriere nach unten“ genannt
worden ist’, durchaus eine Karriere sein, die am Ende nach oben fiihrt —
aber dies Letzte gilt nur nach den MaBstiben, die Gott anlegt. Und da-
mit sind wir wieder beim ,,Preis* einer solchen ,,Karriere nach unten®.
Gott lieB seinen Sohn einen Weg gehen, der auf Erden am Kreuz endete.
In der Sprache der Liturgie des Karfreitags verehren wir ihn so: ,,...am
Kreuz erhoht hast...“ (Phil 2,8f, ebenso im Hebrierbrief).

Dieser Platz ist auf ewig besetzt. Hier ist der letzte Platz.

8 Zitiert nach Peter Berglar, Die Stunde des Thomas Morus. Einer gegen die Macht, Olten
1979. (Die erwihnte Kritik kniipfte an den bekannten Holbein-Bildern von Thomas Morus
an: im Kreis seiner Familie und der Lordkanzler im Portrit.)

* Ursula Adams, Karriere nach unten. Ein Weg fiir Ordensleute und andere Christen, in
GulL 52 (1979) 201-217.





