Worauf der Friede griindet

Eine franziskanische Besinnung zur Demut

Rolf Kiihn, Singen

Wahrheit der Demut: die schépferische Selbsteinschitzung

,,Deckmaintel fiir Furchtsamkeit, dem menschlichen Geschick mit Ent-
schiedenheit entgegenzutreten, so erschien die Demut Friedrich Nietz-
sche!, dem groBen Verichter aller ,feigen“ Tugenden. Nur der Uber-
Mensch solle noch Recht auf Leben haben. Alles andere Hoffen, gebo-
ren aus der Erfahrung der Daseinsgebrechlichkeit, berge die Unterwiir-
figkeit des Geduckten und AngepaBten in sich. Demut kann in einer
solchen Sicht also nicht mehr sein als die Rechtfertigung des Leer-Aus-
gehenden, desjenigen, der verzagt und dennoch mit der Zuwendung von
Welt und Menschen rechnet. In der Tat, wer unvoreingenommen das
Wort ,,Demut® heute hért, dem erscheint allzu Kleinmiitiges damit ver-
bunden. Und wo die Worte abgenutzt sind, da ist auch zumeist deren In-
halt gestorben. Gehért also die Demut der Vergangenheit an? Ist sie die
Haltung einer Zeit, wo die technische Beherrschung noch nicht die Na-
turkrifte in ihren Griff gezwungen hatte?

Ganz anders das Sprechen von Demut bei Franziskus. Er weill Gro-
Bes, ja Gewaltiges von ihr: ,,Alles Wesen der Wirklichkeit” zerbricht an
der Demut?! Sie umschlieBt eine Standhaftigkeit, die alles Sein trégt. Sie
beinhaltet ein MaB, das alle Anspriiche nach ihrer Berechtigung beur-
teilt. Sie erlaubt ein Weltverhalten, das alles Geschaffene erst zur Ei-
gentlichkeit fithrt. Sie trégt einen Glauben, der iberall Briicken baut.
Demut ist hier Geduld, die alles Gute aufspiirt; ein Friede, der alle We-
sen miteinander versdhnt.

Diese Gegensitzlichkeit der Beurteilung offenbart nicht nur eine ver-
zweigte Bedeutungsgeschichte der Grundiiberzeugungen, die mit der
Demut gegeben sind3. Der Unterschied der ideengeschichtlichen Ein-
schitzung ist vielmehr auch ein Spiegel von immerwihrenden Entschei-
dungen des menschlichen Herzens. Stets neu sind sie wieder zu vollzie-

U Morgenrote, 38, in: Friedrich Nietzsche, Werke, 5 Bde., hrsg. von K. Schlechta, Berlin
1972, Bd. 2; Gétzendimmerung, 31, in: ebd., Bd. 3.

2 Gruf} an die Tugenden, in: Die Schriften des heiligen Franziskus von Assisi, hrsg. von L.
Hardick/E. Grau, Werl ¢1980, 132.

3 Vgl. z.B. W. Schiitz, Demut, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 2, Darmstadt
1972, 57-59; O. Schaffner, Demut, in: Handbuch theologischer Grundbegriffe. Studienaus-
gabe, Bd. 1, Miinchen 1962, 217-225 (jeweils mit Literaturangaben).



Rolf Kiihn 140

hen vor dem Anspruch, der Wirklichkeit in Wahrheit zu begegnen! Erin-
nert sei nur an den alt- und neutestamentlichen Stellenwert der Demut
als Mitte der Existenz. Die Transzendenz Jahwes relativiert alle Ansitze
zur Selbstvergédttlichung. Und an der jesuanischen Proklamation des
Reiches Gottes werden alle LeistungsmaBstibe irdisch-religidser Her-
kunft bedeutungslos: ,,Wer sich selbst erhoht, wird erniedrigt, wer sich
aber selbst erniedrigt, wird erhéht werden.“ (Lk 18,14b)

In diesem Lehrgleichnis von Pharisder und Zllner wird die demiitige
Haltung nicht als ein seelischer Zustand beschrieben, der sich in Emp-
findungen oder Erbaulichkeiten erschépft. Es geht um das ,,Gerechtfer-
tigt-Sein“, mit anderen Worten: um die von Jesus verbindlich ausgelegte
Feststellung des tatsdchlichen Seins vor Gott. Franziskus hat dies in
einer unmif3verstiindlichen Deutlichkeit erkannt, wenn er in aller Kiirze
schreibt: ,Was der Mensch vor Gott ist, das ist er, und nicht mehr.“*
Dieser Leitsatz hat zwei Konsequenzen. Er bindet einmal die Demut an
das Geheimnis Gottes, und zum anderen 146t er sie zur Krisis, zum Ur-
teil, werden. Aller scheinhafter Anspruch der Welt zerschellt an einer
Gesinnung, die der Philipper-Hymnus zur letzten Realitit erhebt
(2,6 -7a): ,,Er war Gott gleich, hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu
sein, sondern er entdullerte sich und wurde wie ein Sklave.“ Die Chri-
stuskonformitit umschlieBt die Umkehrung aller Besitzanspriiche, denn
ihre ,,Herrschaft“ ist die Selbstlosigkeit des Dienstes am Néchsten. Und
dieser zeigt sich — wie Gott — immer neu. Er stellt stets die bisherigen
Einschitzungen in Frage. Er sorgt fiir das iiberraschend Neue, so daB3
die Demut einem stindigen Exodus gleicht. GewiB, es ist der Weg in die
Freiheit, aber auch in die EntbloBung! So bleibt die Demut getragen von
Hoffnung und Glaube, um sich in der Liebe zu verwirklichen. Was
Nietzsche mithin der Demut vorwirft, nimlich der Welt auszuweichen,
ist somit die duBlerste Verkehrung ihres Wesens. Demut schafft das Sein,
die Schopfung, neu. Und gerade dies taucht bei Franziskus so unnach-
ahmlich auf. Bei ihm vereinen sich tiefste Gottzugewandtheit und leben-
digste Annahme der Weltwirklichkeit. Deshalb wird nicht nur der ganze
Mensch in den Demutsdienst gerufen, sondern Gott selbst wird die De-
mut genannt. So offenbart sich alles Dasein im Licht einer Giite, die als
Moglichkeit allen Dingen und Menschen zugemutet wird. An diesem
Punkte mufl dann der Friedensgedanke ankniipfen.

¢ Ermahnungen 19, in: Die Schriften, aaO. (Anm. 2), 107.



Worauf der Friede griindet 141
Ort der Demut: eine Handbreit Erde

Franziskus kiiBt Aussiitzige, wirft Stralenrdubern nach, was sie ihm
noch gelassen haben, wobei er ihnen zuruft: ,Nehmt auch das noch!“
Er predigt vor Papst, Sultan und Tieren, singt vor feindlich zerstrittenen
Biirgerschaften und Bischofen. Seinem liebsten Mitbruder malt er eigen-
handig ein Meditationsbild und verfa3t dazu einen Segensspruch, als in-
nere Abgriinde eine bodenlose Traurigkeit bei diesem Weggefdhrten
aufkommen lassen. Die Zeichnung zeigt ein Antlitz, wohl Bruder Leo
selbst oder Adam, iiber dessen Kopf und Stirn sich das Kreuz, in der
von Franziskus bevorzugten Tau-Form, herabsenkt. Dariiber und darun-
ter stehen die Worte: ,,Gott segne und behiite Dich. Er zeige Dir Sein
Angesicht und erbarme sich Deiner. Er wende Sein Angesicht Dir zu
und gebe Dir Frieden. Gott segne Dich, Bruder Leo!*> Eine Unzahl von
Legenden haben sich um diese Gesten der Versdhnung geschlungen.
Das historisch Uberzeichnete driickt die unstillbare Sehnsuchtshoffnung
des Menschen aus: Es muB einen Ort und eine Zeit in dieser Welt ge-
ben, in der die riickhaltlose Menschenzugewandtheit Gottes erneut Ge-
stalt annimmt! Die absolute Voraussetzungslosigkeit der Begegnung, die
Durchdringung von Gabe und Beschenktsein — ohne neue Abhéngigkeit
— muB moglich sein!

Dazu bedarf es der Demut als der illusionsfreien Selbstannahme der
menschlichen Geschopflichkeit. Wer sich so selbst bestimmt, hat im ei-
gentlichen Sinne — recht verstanden — kein Selbstsein mehr; denn seine
Wirklichkeit liegt in der Relation, die alle Geschopfe zugleich umfal3t.
Dieses neue Verhiltnis zu allem Geschaffenen ist Einsicht in die not-
wendige Begrenzung, die mit der Abhéngigkeit von der Naturgesetzlich-
keit gegeben ist. Aber noch tiefer ist diese Haltung Verzicht auf Herr-
schaftsanspriiche, die besorgt nach dem Besitz und seiner Vermehrung
Ausschau halten. Echte Schopfungseinwurzelung beldf3t aber auch dem
anderen seine Freiheit und umstrickt ihn nicht mit Revolutionsprogram-
men, welche Gewalt zum Prinzip erheben. Ebensowenig unterwirft die
Demut die Sehnsucht nach Existenzsinn einer rein leistungsbezogenen
Nutzen-Berechnung, die unterdriickender sein kann als Gewalt und
Ideologie.

Die dem Geschopfsein zugewiesenen Grenzen bedeuten nach Franzis-
kus eine Unmittelbarkeit zur Briiderlichkeit, die Dinge wie Menschen
umspannt. Das Netz der schépferisch-demiitigen Verflechtungen 148t je-
den in einer Menschlichkeit leben, die nie verloren geht. Rauber, Bettler

5 Abbildung in: A. Rotzetter, Die Demut Gottes. Meditationen, Lieder, Gebete, Einsiedeln
31980, 86.



Rolf Kiihn 142

und Zerstrittene fallen aus diesem grundlegenden Schopfungssinn nicht
heraus, sondern in ihrem tiefsten Wesen werden Gerechtigkeit und
Friede auch bei ihnen als immer noch vorhanden gesetzt. Sie bendtigen
nur des Anrufs und der symbolisch-realen Verwirklichung, damit ihre
Gegenwart hervorzuleuchten vermag.

Reinhold Schneider hat in seinem fiir die Biihne eingerichteten, dra-
matischen Spiel ,,Innozenz und Franziskus“¢ die Frage nach dem Ort
der Demut indirekt beantwortet, wenn er die spekulative Unfixierbarkeit
des Reiches Gottes bildhaft-konkret an die ,,Handbreit Erde“ bindet,
auf der jeder steht: ,Denn mehr war nicht nétig, das Kreuz einzuram-
men. Das Kreuz steht. Aber wir wissen nicht wo. Alles wankt vom Auf-
gang in den Untergang. Nur diese kleine Handbreit Erde nicht.“ Es ist
dieselbe Erde, auf der Franziskus sich nackt zum Sterben ausstreckte. Es
war seine letzte Demutsgeste, die er mit vollem BewuBtsein in die Weihe
der zelebrierten Feier erhebt. Sein Lieblingsgebick wird gereicht und
verteilt, das Johannesevangelium gesungen, wihrend die Briider sich um
ihn versammeln. Was vollzieht sich in diesen zeichenhaften Verdichtun-
gen der entbloBten Beriihrung mit dem Boden und der preisenden An-
nahme ihrer Gaben? Die gesamte Schépfung scheint sich zu ihrem We-
sen zu verdichten, so wie Franziskus ganz er selbst wird. Alles gereicht
zur Vereinigung mit Gott, aus dessen Hinden alles stammt. Durch die
Ilusionslosigkeit einer solchen Weg-Gabe seiner selbst, die nichts mehr
von der Welt ausschlieBt, weil dieses nackte Sterben alles einbezieht,
wirkt es als einmaliges Zeichen. Und doch: Jeder vermag sich darin wie-
derzuerkennen! So leuchtet mit diesem Bilde eine in jeder Alltdglichkeit
gegenwirtige Moglichkeit auf. Die Nacktheit des Bodens ist das demuts-
volle Vertrautsein mit jeglichem Gegenstand. Dieser bindet das Ich
nicht mehr an sich, sondern er ruft zur Riickkehr an den Vater auf.
Diese Geste gestaltet den schopferischen Darstellungsraum der Liebe
neu, denn kein Ort und keine Zeit sind mehr herausgenommen aus der
Verwandlungsméglichkeit in einen letzten tragenden Sinn. Franziskus’
Tat duBert sich ohne Anstrengung. Allein so kann sie das Zeichen gna-
denhaft-anmutiger Geldst- wie Gelassenheit sein, die sich als Freude
mitteilt. Er braucht nicht gierig um seine Identitit besorgt zu sein. Des-
halb bekundet sich die Werthaftigkeit seines Tuns vor allem als Dich-
tung und Gesang. So lautet der SchluB des ,,Sonnengesanges*, nachdem
auch der Tod als Bruder in seiner Ernsthaftigkeit besungen wurde:

Preist meinen Herrn und spendet ihm Dank und Segen
Und bleibt in groBer Demut ihm untergeben.

¢ Wiesbaden 1955, 59f.



Worauf der Friede griindet 143

Dies ist die Sprache gewihrter Freiheit in der Demut.

Erich Auerbach hat in seinem Werk iiber die dargestellte Wirklichkeit
in der abendlindischen Literatur’ darauf hingewiesen, daf3 sich demi-
tig-konkrete Alltdglichkeit und offentlich-schauspielerisches Auftreten
bei Franziskus nicht widersprechen. Sie gehen eine Synthese ein, die je-
den zur Selbstpriifung und zum Miterleben auffordert. Dadurch wird
die Demut sinnenhaft und einleuchtend. Das Sich-Demiitigen im alltdg-
lichen Getriebe ist dann heiligste ,,Sachlichkeit®, wie Edith Stein sagen
wiirde. Es aktiviert alle Kriifte der Hingabe und fithrt an den Grenzfall,
der die allein evangeliumsgemife Haltung ist: dem Ubel nicht auswei-
chen und ihm sich doch nicht widersetzen! Mit der Demut dndert sich
so das Gesetz, unter dem Welt erscheint. Die Spitze des Kreuzes senkt
sich genau an den Ort ein, wo das Entscheidende vorgeht: in die Trauer
des Gottsuchenden, in den Besitzsinn des Raffgierigen, in die Unrast
des Friedlosen, in die Machtpldne des Gewaltigen. Mit dem Kreuz bohrt
sich das Bild der Demut ein und bewirkt Verdnderung von der erschiit-
terten Wahrheitsmitte her.

Zeit der Demut: die Geduld

Wie eine Saat muBl solches Anderswerden wachsen. Franziskus weil3
nicht nur um die menschliche ,,Zerbrechlichkeit“, die das Ertragen un-
tereinander nétig macht, sondern er stiftet in der Demut auch ein neues
Verhiltnis des Menschen zu seiner Zeitlichkeit. So wie Gott Geduld ist,
so sollen auch die Briider ,streben nach der Demut und Geduld und
dem reinen, einfiltigen, echten Frieden des Geistes“®. Jeder Mensch lebt
ja seine ihm eigene Zeitlichkeit als Sorge und Vorausdenken. Damit be-
setzt er bereits die Offenheit der Zukunft, die eigentlich das immer neue
Hereinbrechen-wollen des Reiches Gottes beinhaltet. Folglich engt der
nur auf seine Zeit bedachte Mensch die Moglichkeiten der Mit-Teilung
Gottes ein und offenbart darin sein zutiefst abgrenzendes Wesen. Fran-
ziskus zielt mit einer inneren Treffsicherheit genau auf diesen verhérte-
ten Kern der menschlichen Existenzweise, die den wichtigsten spirituel-
len Grundgesetzen zugerechnet werden muB}, wenn er schreibt: ,,Der
Knecht Gottes kann nicht erkennen, wie groB3 in ihm Geduld und De-
mut sind, wenn alles nach seinem Wunsch geschieht. Wenn aber eine
Zeit kommt, daB jene, die seinen Wiinschen entsprechend handeln miif3-

7 Mimesis, Bern 41967, 156 ff.
8 Nicht bullierte Regel 17, in: Die Schriften, aaO. (Anm. 2), 190.



Rolf Kiihn 144

ten, ihm das Gegenteil antun, was er dann an Geduld und Demut hat,
das besitzt er, und nicht mehr.*?

DaB} dieser Satz parallel zu der oben zitierten Haltung des Vor-
Gott-Seins steht!?, kann nicht verwundern, denn die Geduld erweist sich
als das Merkmal dessen, was der Mensch wesenhaft vor Gott ist. Da die
Zceitlichkeit unser Verhiltnis zu allen Erfahrungen prigt, spricht sich in
Geduld oder Ungeduld unser Bezug zur Schépfung insgesamt aus. Und
darin wiederum zeigt sich unser Glaube in seinem wirklichen Verhalten.
Entweder nehme ich die Welt, mit all ihren Erscheinungen, als eine in
Gottes Liebe geborgene Realitit, an oder aber ich setze meine Zeitent-
wiirfe dagegen und errichte so eine Art Gegenwelt. Deren mangelnde
Aufmerksamkeit fiir den Nichsten wird in der Ungeduld vor allem als
Fehlen an Achtung empfunden, welches zutiefst verletzt. Das Vertrauen
in die Entwicklungsfihigkeit der besonderen Gaben beim Gegeniiber
wird erschiittert, weil ihm ein fremder Zeitrhythmus aufgezwungen wird.
Ungeduld ist ethisch verwerflich, da sie nur sich selbst gelten 148t und
so die Zeitlichkeit und die Welt des anderen ausschlieBlich von der je ei-
genen Zeit her in den Blick nimmt. Im letzten steht der Versuch dahin-
ter, den Ereignissen einen anderen Sinn zu geben, ja, ihre Heilsbedeu-
tung abzuédndern, so wenn Petrus Jesus vom Leiden zuriickhalten will.
Wenn in dem Zusammenhang der Name ,,Satan* fillt (Mt 16,23), dann
kommt dieser Benennung ein tiefer Sinn zu, sofern das Verlangen den
eigenen Plan verfolgt, anstatt auf die von Gott zugemessene Zeit zu ver-
trauen. So steht der Ungeduldige der Heilsperspektive fern, die Gott als
den in seiner eigenen Schopfung Gekreuzigten zum Wartenden am letz-
ten Platze macht. Wer diesen Ort nicht einnimmt, steht folglich auch
nicht in der Erlosungszeit, die von der Offenheit der achtungsvollen Be-
gegnung gekennzeichnet ist, damit jeder ganz er selbst sein kann.

Was willentlich wie unbewuBt in der Ungeduld durchbricht, erscheint
als das Bose selbst, welchem die Demut gerade nicht ausweicht. Sie ist
ja das Gegenteil der Selbstbezogenheit. Das Boése 6ffnet sich nicht dem
Guten auBlerhalb des Besitzes, der als sicher gilt. Von daher bestimmt
also Franziskus die Endlichkeit des Menschen als Selbstverstrickung,
wenn er von der Nichterfiillung unserer Wiinsche die Offenbarung unse-
res eigentlichen Wesens abhingig macht. Das Bose der Ungeduld als
Anderssein von Gott bringt eine neue Qualitit in die Welt, deren Ur-

° Ermahnungen 13, in: Die Schriften, aa0O. (Anm. 2), 105f. Im iibrigen unter ausdriickli-
chem Bezug auf die ,,Friedfertigen* aus den Seligpreisungen Mt 5,9f. Vgl. ebd., 106: , Jene
sind in Wahrheit friedfertig, die bei allem, was sie in dieser Welt erleiden, um der Liebe
unseres Herrn Jesus Christus willen in Geist und Leib den Frieden bewahren.*

' Vgl. Anm. 4



Worauf der Friede griindet 145

sprung gewiB nicht absolut ist, aber in unserem eigenen Wirken ruht.
Anstatt demiitig aufzumerken, welche Giite dem je besonderen Anliegen
des anderen Wesens gerecht werden kénnte, hat sich die Ungeduld be-
reits immer fiir das Selbst entschieden.

Werk der Demut: der Friede

Dinglich gewordene Ungeduld ist die Gewalt. Ihre Ausiibung wie ihr
Erleiden fiihrt auf beiden Seiten zur Erstarrung. Und damit offenbart
die Erstarrungslosigkeit, als Gegenteil der Demut, einen Zwang, der ei-
nem blinden Mechanismus gleichkommt. Angetrieben von der Unge-
duld, fragt die Gewalt nach keiner Begrenzung mehr; vielmehr will sie
ihre eigene Schopfungsabsicht ganz durchsetzen. Das aber bedeutet: Sie
folgt dem Gesetz der illusionshaften Machtausweitung.

DaB Franziskus einen besonderen Bezug zum Frieden besitzt, liegt
folglich nicht an einer romantischen Ubermalung des ,,Spielmann Got-
tes* oder dhnlichen Verharmlosungen seiner Gestalt, sondern diese Frie-
densrealitéit ist dem Heiligen zutiefst eingeschrieben. Demut und Ge-
duld als Grundgesetze der Weltverdnderung, als je neue Sicht der Dinge
und seiner selbst, fordern geradezu, daB Raum und Zeit als Lebensrecht
fiir alle sichergestellt sind. Es gibt keine Ausnahmen, die irgendwelche
Anspriiche begriinden, Herrschaft mit Machtmitteln durchzusetzen: ,,De-
miitigt euch, damit ihr von Thm erhoben werdet. Behaltet darum nichts
von euch fir euch selbst, damit euch ganz aufnehme, der sich euch ganz
hingibt.“1!

Rechtshindel, Geld und Waffen, von Franziskus rigoros verbannt,
verhindern gerade die Erkenntnis der Hingabenotwendigkeit, auf dem
alles leibliche, seelische und religiése Leben beruht. In ihrer Zweckaus-
richtung werden finanzielle und militdrische Mittel angehéuft, weshalb
sich Geld und Krieg auch stindig miteinander verbinden. Aber diesem
Gesetz liegt ein noch wichtigeres zugrunde. Weil die Machtausweitung
grenzenlos ist, streben ihr alle Gedanken zu, wie Reinhold Schneider im-
mer wieder betont hat, um dagegen die Einfachheit des Franziskus zu
setzen. In der Vorstellung von der Besitzergreifung der Welt ohne Hin-
dernis liegt der Keim alles Kriegerischen. Die ideologischen Grinde
konnen dafiir ganz unterschiedlich sein: Die Rasse, das Wirtschaftliche
oder die religiése und politische Orthodoxie liefern genug Vorwinde.
Wo sich der einzelne deshalb diesem GroBeren in seinem Denken und
Fiihlen unterwirft, da ist der Friede bereits gebrochen. Die Demut denkt

' Brief an den gesamten Orden, in: Die Schriften, aaO. (Anm. 2), 92.



Rolf Kiihn 146

nicht ,,groB3“ — nicht einmal von Gott, in einem gewissen Sinn. Deshalb
ist sie die Friedenshiiterin, denn sie lenkt die Gedanken und willentli-
chen Triebkrifte auf einen Herrschaftsbereich, der von dieser Welt aus-
genommen ist, ohne ihr zu entfliehen. Damit orientiert sich die Demut
an einem Maf3stab, der nie in einer gétzendienerischen GréBe fixiert
werden kann, sondern immer wieder alle Herrschaftsanspriiche auf-
sprengt zugunsten dessen, was in der Welt nicht zdhlen soll: Schwach-
heit, Angewiesensein, Geltung des Andersgearteten, Dienst an allem Le-
bendigen.

Im ,,GroBen Franziskusleben“ des hl. Bonaventura, der diese offi-
zielle Heiligenlegende der Franziskaner verfafite, wird gleich zu Beginn
dieses Friedensamt als mafgebliche Berufung herausgestellt: , Seine
Worte waren weder leer noch verachtenswert, sondern voll der Kraft des
Heiligen Geistes; sie drangen ins Innerste der Herzen und brachten die
Zuhorer zum Staunen. Bei jeder Predigt verkiindigte er den Frieden und
begriite die Zuhorer, indem er sagte: ,Der Herr gebe euch den Frie-
den!* Wie er spiter bezeugte, hat der Herr ihn durch eine Offenbarung
diesen Gruf} gelehrt. So kam es, daB er nach dem Wort des Propheten
(Jes 52,7) und selbst vom Geist der Propheten beriihrt, den Frieden ver-
kiindigte, das Heil der Seelen predigte und durch heilsame Ermahnun-
gen viele zum wahren Frieden fiihrte, die vorher von Christus getrennt
und darum dem Heile fern waren.“'?> DaB der einfache, ja so selbstver-
stindliche Friedensgruf3 an alle hier auf eine besondere Offenbarung zu-
riickgefiihrt wird, zeigt an, wie wenig wir diese elementare Friedfertig-
keit besitzen. Wir wahnen uns in ihrer Kenntnis und siedeln den Frieden
damit irrtiimlicherweise in einem Gefiihl oder politisch-historischen
Blockdenken an. Vorrangig jedoch ist der Friede der Machbarkeit entzo-
gen und ganz Gabe Gottes. Er bleibt sein ausschlieBliches Verséhnungs-
geschenk, das ins Heil zu Ihm und untereinander versetzt.

Diese Erkenntnis vom bereits grundlegend eingestifteten Frieden ist
an die Demutshaltung gekniipft, weil eben nur sie das totale Verfiigt-
sein aller Gaben von Gott her wirklich anerkennt und vollzieht. Wo der
Friede gemacht werden soll, anstatt ihn als gottgestiftete Realitit anzuer-
kennen, da werden erneut Interessen abgesteckt, die den Keim des Zwi-
stes weiterfiihren. Dal3 gerade die Sprache des Franziskus die Zuhorer
in der Tiefe beriihrte, lag an den zutiefst ligenfreien Worten, die keiner
Auslegungskunst bedurften, sondern die Sache selbst im Gesprochen-
sein gegenwirtig setzten. Im Innersten getroffen, sinnt niemand mehr
nach iiber Fallen und Hintergedanken: Er darf er selbst sein, so wie der

12 Franziskus, Engel des sechsten Siegels, hrsg. von S. Clasen, Werl 1962, 270; vgl. ebd., 273.



Worauf der Friede griindet 147

Anrufende ganz er selbst in seinem Friedensangebot ist. In letzter Kon-
sequenz kommt es durch Franziskus zu einem realen Geschehen, wie
beim Sakrament; d. h. der Verkiindigte bedeutet den Inhalt selbst. In der
Gabe des Friedens wird dessen Urheber erfahren und angenommen.

Spannung des Friedens: Ausharren in der Demut

Zwei Fragen konnen mit dem bisher Gesagten auftauchen, welche als
die beiden Pole der Friedensproblematik iiberhaupt erscheinen. Wird
der Friede auf der einen Seite zum absoluten Selbstzweck erhoben, dann
kann er an dieser Unbedingtheit zugrunde gehen. Davon zeugen alle
Utopien, die ihn im rein Zukiinftigen ansiedeln. Auf der anderen Seite
soll der Friede mit politischen und militarischen Mitteln herbeigefiihrt
werden. Aber gerade dies scheint ihn wieder im Prinzip aufzuheben,
weil diese Vermittlung Strategien einsetzt, die dem Ziel zuwiderlaufen.
Und gerade da, wo die Mittel der technischen Beherrschung wachsen,
ist die Gefahr besonders groB3, daBl die Zusammenschau beider Notwen-
digkeiten nicht mehr gelingt. Es fehlt das geistige Fundament, eben die
Demut, auf der die Friedensfrage je neu ausgetragen werden muB.

Sikularisierung, Toleranz- und Humanititsgedanke haben die neu-
zeitliche Politisierung der Friedensidee zur Folge gehabt. Man muf} sich
aber verdeutlichen, daB3 dahinter eine iltere Uberzeugung weiterlebt,
wie sie besonders noch bei Franziskus greifbar wurde: Der gesamte Kos-
mos harrt auf einen Friedenszustand. Meist wurde diese Hoffnung spiri-
tualistisch verflacht, aber in Verbindung mit der Politisierung kam es zu
immer neuen Friedenssynthesen, welche die Gegensatze nach der einen
oder anderen Seite hin aufldsten. Schon hier wird deutlich, da3 Friede
die ethische Qualitit voraussetzt, eine groBle Spannung ertragen zu kon-
nen. Gegenwart und Zukunft, Mittel und Zweck, Erwartung und Ent-
scheidung miissen je neu miteinander vers6hnt werden. Wo diese offene
Bereitschaft nicht vorhanden ist, wo also das demiitige Gelten-lassen
der integralen Schopfungswirklichkeit nicht mehr akzeptiert wird, da
fehlt dem Frieden der Boden zur Verwirklichung.

Der kosmisch-utopische wie der personal-geschichtliche Friedens-
aspekt sind bereits tief in der biblischen Tradition verankert. ,,Schalom*
beendet Kampf und Streit wie auch Siinde und inneren Schrecken. Ge-
meint ist also ein Gutsein aller Bereiche und Situationen, was nur noch
iiberboten wird von der spiteren Gleichstellung des Friedens mit der
Schopfung insgesamt. Ri 6,24 festigt ihn darum auf Jahwe selbst: ,,Der
Herr ist Friede.“ Hier liegt die Begriindung fiir die schon angesprochene
Tatsache, da3 der Friede der Machbarkeit entzogen ist und statt dessen



Rolf Kiihn 148

als Gabe erscheint. Sie kann sich konkretisieren in einem umfassenden
eschatologischen Friedensreich (vgl. Jes 32,15ff; Hos 2,20ff) oder in ei-
nem demiitigen Friedensfiirsten: ,Juble laut, Tochter Zion! ... Siehe,
dein Konig kommt zu dir. Er ist gerecht und hilft, er ist demiitig und rei-
tet auf einem Esel.“ (Sach 9,9) Diese Weltzeit vollendet sich also nicht
aus sich selbst heraus zu einem immanenten Friedenszustand. Der
Friede wird, wie seine Vershnung mit der Gerechtigkeit, erwartet: ,,Ich
will horen, was Jahwe redet: ... Es begegnen einander Huld und Treue;
Gerechtigkeit und Friede kiissen sich.“ (Ps 85,9.11) Dieser Austausch
der groBten Giiter firr den Menschen verlangen die Gabe des Glaubens,
des Ausharren-kénnens, wozu die Demut — als die Geduld Gottes selbst
— allein verhilft. Denn was nicht erreichbar ist auf der natiirlichen
Ebene, das erfordert das Herabsteigen der Transzendenz in ihrem Nied-
rigwerden der Entduflerung Gottes. Die Inkarnation bleibt der stirkste
Impuls des Christentums fiir den Wunsch nach Frieden. Und in seinem
Gefolge erhielten das Freiheitsprinzip und der Freiheitsgedanke ihre
hochste Wiirde. Das gilt auch, wenn der Rang der Friedensrealitit in un-
seren Tagen eine neue BewuBtseinsschwelle zu erreichen scheint.
Schon nach Eph 6,14f kann die christliche Botschaft vom Heil als
Mitteilung des Friedens schlechthin verstanden werden: , Giirtet euch
mit der Wahrheit ..., um fiir das Evangelium vom Frieden zu kimpfen.“
Das Im-Frieden-Sein ist die Zusammenfassung in einem Leib. Was fern
war, ist sich nahe gekommen, da die ,, Wand der Feindschaft niedergeris-
sen ist“: ,,Er ist unser Friede.“ (Eph 2, 14) Also keine Befriedungsaktion
schafft den Frieden, sondern die Person Christi allein ist sein Funda-
ment und seine innerste Wirklichkeit. An seiner Gestalt entscheidet sich
mithin auch, ob Frieden herrscht, der nicht aufrechenbar ist in behibige
Ruhe und geordnetes Wohlergehen. Das Gegenteil kann sogar eintreten:
»Meint ihr, ich sei gekommen, um Frieden auf die Erde zu bringen?
Nein, sage ich euch, nicht Frieden, sondern Spaltung.“ Dieses Lukas-
wort (12,51) bringt auf seine Weise die Spannung zum Ausdruck, die
dem Frieden innewohnt, falls er nicht angenommen und realisiert wird
in der Demutshaltung, die als Gesinnung Christi gegen jeden gottes-
feindlichen Machtanspruch auftritt. Es bleibt folglich bei der wesentli-
chen Gleichheit der Friedensrealitit mit den innersten Wesen Christi.
Kosmische und soziale Aspekte sind Auswirkungen davon, wie 1 Kor
14,33 zeigt: ,,Gott ist nicht ein Gott der Unordnung, sondern ein Gott
des Friedens.“ Was hier vom prophetischen Wort in der Gemeinde gilt,
macht jedoch Jingerschaft und deren Aufgabe schlechthin aus. Denn
das vordringlichste Amt, wie es Franziskus buchstabengetreu ausiibte,
ist ja das Friedensworzs (Luk 10,5f): ,,Wenn ihr in ein Haus kommt, so



Worauf der Friede griindet 149

sagt als erstes: Friede diesem Haus! Und wenn dort ein Mann des Frie-
dens wohnt, wird der Friede, den ihr ihm wiinscht, auf ihm ruhen; an-
dernfalls wird er zu euch zuriickkehren.“ Eine solche Kraft der Frie-
densstiftung, die durch keine Verneinung EinbuBe erleidet, kann nur
Gottes Gabe, d. h. Jesus selbst, sein. Ihn weitergeben, 148t die ,,Friedens-
stifter* deshalb mit dem Geber identisch werden. Sie kénnen nichts an-
deres mehr sein denn ,,S6hne Gottes“, wie es die Seligpreisungen der
Bergpredigt in ihrer Klarstellung der zuletzt allein zihlenden MaBstéibe
festhalten (Mt 5,9). Diese personale Friedensverdichtung greift Paulus
bewufit auf. Er wendet die universale Friedensvorstellung konkret auf
den einzelnen Glaubigen an. Der Friede herrscht im Innern eines jeden
als die allein denkbare Existenzweise der Christuszugehérigkeit, worin
er sich wieder ganz mit Franziskus trifft (Kol 3,15): ,,In unserem Herzen
herrsche der Friede Christi; dazu seid ihr berufen als Glieder des einen
Leibes. Seid dankbar!“

Christusnachfolge: Verinnerlichung des Friedens

Einer Zeit wie der unsrigen, die auf den Einsatz von Mitteln und
Techniken fixiert ist, wird es immer schwer fallen, diese Verinnerlichung
des Friedens neu nachzuvollzichen. Sie wittert dahinter Sentimentalitiit,
der sie selbst verfallen ist, weil sie in Tugenden — wie gerade der Demut
- keine Wirkung mehr erkennen will. Wenn allerdings der Friede pro-
portional zum Ausharren auf Gott steht, so ist diese Haltung gerade die
duBerste Aktivitdt, wie Franziskus es gezeigt hat. Denn der Friede ist be-
reits gewdhrt; er ist da als die volle Wirklichkeit in der einen Person des
Gekreuzigten. Dieser entledigte sich aller Machtmittel, um dem reinen
Geheimnis Gottes in sich und um sich herum Raum zu verschaffen. In
Jesu Worten und Taten trat diese Wirklichkeit Gottes als dessen unwan-
delbare Treue vor die Augen und in die Herzen der Menschen. So wur-
den sie zu Glaubenden des Friedens: sie erkannten ihre allererste Wiirde
darin, Gottes Schopfungsabsicht ganz Raum zu gewihren.

Das Zeugnis des Friedens bei Franziskus, wie auch bei Maximilian
Kolbe oder Mutter Teresa, kann dann als Friedensstiftung erkannt wer-
den, wenn ihr demutsvolles Tun als personale Verwirklichung der Chri-
stusnachfolge in das Gottesgeheimnis hinein begriffen wird. Der Friede
ist kein Werk neben dem Glauben, sondern dessen bekenntnishafte Au-
Berung einer real geschehenen inneren Umkehr. Dann entsprechen sich
Verinnerlichung des Friedens und seine Sichtbarmachung in dem, was
wir Person nennen: ein Wesen, das zu sich selbst gefunden hat durch die
Hingabe an das je groBere Geheimnis Gottes. Damit erscheinen als die



Rolf Kiihn 150

eigentlich friedenstiftenden Werke dann jene, die Menschen zum Glau-
ben gelangen lassen. Erst so ist das Ubel des Unfriedens an der demuts-
losen Wurzel blofigelegt. Denn wer glaubt, benétigt nicht mehr den mes-
senden Vergleich, aus dem MifBitrauen und Aggression erwachsen.

Ob man diese Sachlage mit dem Begriff eines christlichen Pazifismus
umschreibt, ist eine Frage des Vokabulars. Die Konsequenzen selbst
sind klar. Frieden bringen kann nur, wer im Frieden ist. Vertrauen griin-
det sich auf Gottes realisierten Friedenswillen, nicht auf Mittel. Diese
stabilisieren eine Situation nur solange, wie sie von einer personalen Re-
lation umfangen ist. Das heiBt, es muB eine neue, eindeutige Sprache ge-
funden werden, die ohne ideologische Ausfliichte Christi Friedensab-
sicht ins Werk setzt. Der Kirche - und mit ihr allen Menschen heute -
wird ein solches Wort vom GeschichtsbewuBtsein her zugemutet. So
wichtig folglich Mafnahmen zur Friedenssicherung sind, sie kénnen
dort nur greifen, wo der Sinn von anderswoher wahrgenommen wird als
aus der Selbstbehauptung. So wie Riistung deren geschichtlicher Aus-
druck ist, so ist die eigentliche Friedensaufgabe eine im konkretesten
Sinne religiose. Es geht in der Gegenwart und in der Zukunft darum, ob
die Menschen in sich und in ihren gesellschaftlichen Verhiltnissen dem
Geheimnis Gottes Raum zu geben vermégen. Insofern ist Friedensarbeit
schwer, weil sie eine Umgestaltung der zeitgendssischen Grundvorstel-
lungen von Menschsein voraussetzt. Kein neues Denken kann wachsen
ohne Zeugen. Deshalb diirften die gesetzten Zeichen in Auschwitz und
Kalkutta, wie einst in Assisi, einmal zu den groBen Offenbarungen unse-
res Jahrhunderts gehoren. Sie verweisen darauf, daB die Wahrheit des
Lebens, auch des politischen, in der Hingabe als solcher erkannt wird.
Beziiglich der Abriistungsvorstellungen hat jeder Gldubige eine relative
Meinungsfreiheit. Ob er mit der gegenseitigen atomaren Bedrohung le-
ben kann, steht als Frage vor seinem Gewissen. Dessen Entscheid darf
sich in einem Punkt jedoch nie vom Pluralismus der Ansichten in Unge-
wiBheit bringen lassen: daB der Friede erschienen ist! Nicht nur das
Weihnachtsfest, jede sakramental-gldubige Geste lebt von dieser einen
Wirklichkeit: ,,0, einen so heiligen und so lieben, wohlgefilligen, demii-
tigen Frieden stiftenden, liebenswiirdigen und liebevollen und iiber alles
zu ersehnenden Bruder und Sohn zu haben, der sein Leben fiir seine
Schafe (vgl. Joh 10, 15) hingegeben hat.“!? Im Blick auf Ihn zu leben ist
die Berufung der Christen.

3 Franziskus, Brief an die Gliubigen 11, in: Die Schriften, aaO. (Anm. 2), 64.





