
Worauf der Friede gründet 
Eine franziskanische Besinnung zur Demut 

Rolf Kühn, Singen 

Wahrheit der Demut: die schöpferische Selbsteinschätzung 

•Deckmäntel für Furchtsamkeit", dem menschlichen Geschick mit Ent- 
schiedenheit entgegenzutreten, so erschien die Demut Friedrich Nietz- 
sche1, dem großen Verächter aller •feigen" Tugenden. Nur der Über- 
Mensch solle noch Recht auf Leben haben. Alles andere Hoffen, gebo- 
ren aus der Erfahrung der Daseinsgebrechlichkeit, berge die Unterwür- 
figkeit des Geduckten und Angepaßten in sich. Demut kann in einer 
solchen Sicht also nicht mehr sein als die Rechtfertigung des Leer-Aus- 
gehenden, desjenigen, der verzagt und dennoch mit der Zuwendung von 
Welt und Menschen rechnet. In der Tat, wer unvoreingenommen das 
Wort •Demut" heute hört, dem erscheint allzu Kleinmütiges damit ver- 
bunden. Und wo die Worte abgenutzt sind, da ist auch zumeist deren In- 
halt gestorben. Gehört also die Demut der Vergangenheit an? Ist sie die 
Haltung einer Zeit, wo die technische Beherrschung noch nicht die Na- 
turkräfte in ihren Griff gezwungen hatte? 

Ganz anders das Sprechen von Demut bei Franziskus. Er weiß Gro- 
ßes, ja Gewaltiges von ihr: •Alles Wesen der Wirklichkeit" zerbricht an 
der Demut2! Sie umschließt eine Standhaftigkeit, die alles Sein trägt. Sie 
beinhaltet ein Maß, das alle Ansprüche nach ihrer Berechtigung beur- 
teilt. Sie erlaubt ein Weltverhalten, das alles Geschaffene erst zur Ei- 
gentlichkeit führt. Sie trägt einen Glauben, der überall Brücken baut. 
Demut ist hier Geduld, die alles Gute aufspürt; ein Friede, der alle We- 
sen miteinander versöhnt. 

Diese Gegensätzlichkeit der Beurteilung offenbart nicht nur eine ver- 
zweigte Bedeutungsgeschichte der Grundüberzeugungen, die mit der 
Demut gegeben sind3. Der Unterschied der ideengeschichtlichen Ein- 
schätzung ist vielmehr auch ein Spiegel von immerwährenden Entschei- 
dungen des menschlichen Herzens. Stets neu sind sie wieder zu vollzie- 

1 Morgenröte, 38, in: Friedrich Nietzsche, Werke, 5 Bde., hrsg. von K. Schlechta, Berlin 
1972, Bd. 2; Götzendämmerung, 31, in: ebd., Bd. 3. 
2 Gruß an die Tugenden, in: Die Schriften des heiligen Franziskus von Assist, hrsg. von L. 
Hardick/E. Grau, Werl H980, 132. 
3 Vgl. z.B. W. Schütz, Demut, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 2, Darmstadt 
1972, 57-59; O. Schaffner, Demut, in: Handbuch theologischer Grundbegriffe. Studienaus- 
gabe, Bd. 1, München 1962, 217-225 (jeweils mit Literaturangaben). 



Rolf Kühn 140 

hen vor dem Anspruch, der Wirklichkeit in Wahrheit zu begegnen! Erin- 
nert sei nur an den alt- und neutestamentlichen Stellenwert der Demut 
als Mitte der Existenz. Die Transzendenz Jahwes relativiert alle Ansätze 
zur Selbstvergöttlichung. Und an der jesuanischen Proklamation des 
Reiches Gottes werden alle Leistungsmaßstäbe irdisch-religiöser Her- 
kunft bedeutungslos: •Wer sich selbst erhöht, wird erniedrigt, wer sich 
aber selbst erniedrigt, wird erhöht werden." (Lk 18,14b) 

In diesem Lehrgleichnis von Pharisäer und Zöllner wird die demütige 
Haltung nicht als ein seelischer Zustand beschrieben, der sich in Emp- 
findungen oder Erbaulichkeiten erschöpft. Es geht um das •Gerechtfer- 
tigt-Sein", mit anderen Worten: um die von Jesus verbindlich ausgelegte 
Feststellung des tatsächlichen Seins vor Gott. Franziskus hat dies in 
einer unmißverständlichen Deutlichkeit erkannt, wenn er in aller Kürze 
schreibt: •Was der Mensch vor Gott ist, das ist er, und nicht mehr."4 

Dieser Leitsatz hat zwei Konsequenzen. Er bindet einmal die Demut an 
das Geheimnis Gottes, und zum anderen läßt er sie zur Krisis, zum Ur- 
teil, werden. Aller scheinhafter Anspruch der Welt zerschellt an einer 
Gesinnung, die der Philipper-Hymnus zur letzten Realität erhebt 
(2,6-7a): •Er war Gott gleich, hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu 
sein, sondern er entäußerte sich und wurde wie ein Sklave." Die Chri- 
stuskonformität umschließt die Umkehrung aller Besitzansprüche, denn 
ihre •Herrschaft" ist die Selbstlosigkeit des Dienstes am Nächsten. Und 
dieser zeigt sich - wie Gott - immer neu. Er stellt stets die bisherigen 
Einschätzungen in Frage. Er sorgt für das überraschend Neue, so daß 
die Demut einem ständigen Exodus gleicht. Gewiß, es ist der Weg in die 
Freiheit, aber auch in die Entblößung! So bleibt die Demut getragen von 
Hoffnung und Glaube, um sich in der Liebe zu verwirklichen. Was 
Nietzsche mithin der Demut vorwirft, nämlich der Welt auszuweichen, 
ist somit die äußerste Verkehrung ihres Wesens. Demut schafft das Sein, 
die Schöpfung, neu. Und gerade dies taucht bei Franziskus so unnach- 
ahmlich auf. Bei ihm vereinen sich tiefste Gottzugewandtheit und leben- 
digste Annahme der Weltwirklichkeit. Deshalb wird nicht nur der ganze 
Mensch in den Demutsdienst gerufen, sondern Gott selbst wird die De- 
mut genannt. So offenbart sich alles Dasein im Licht einer Güte, die als 
Möglichkeit allen Dingen und Menschen zugemutet wird. An diesem 
Punkte muß dann der Friedensgedanke anknüpfen. 

Ermahnungen 19, in: Die Schriften, aaO. (Anm. 2), 107. 



Worauf der Friede gründet 141 

Ort der Demut: eine Handbreit Erde 

Franziskus küßt Aussätzige, wirft Straßenräubern nach, was sie ihm 
noch gelassen haben, wobei er ihnen zuruft: •Nehmt auch das noch!" 
Er predigt vor Papst, Sultan und Tieren, singt vor feindlich zerstrittenen 
Bürgerschaften und Bischöfen. Seinem liebsten Mitbruder malt er eigen- 
händig ein Meditationsbild und verfaßt dazu einen Segensspruch, als in- 
nere Abgründe eine bodenlose Traurigkeit bei diesem Weggefährten 
aufkommen lassen. Die Zeichnung zeigt ein Antlitz, wohl Bruder Leo 
selbst oder Adam, über dessen Kopf und Stirn sich das Kreuz, in der 
von Franziskus bevorzugten Tau-Form, herabsenkt. Darüber und darun- 
ter stehen die Worte: •Gott segne und behüte Dich. Er zeige Dir Sein 
Angesicht und erbarme sich Deiner. Er wende Sein Angesicht Dir zu 
und gebe Dir Frieden. Gott segne Dich, Bruder Leo!"5 Eine Unzahl von 
Legenden haben sich um diese Gesten der Versöhnung geschlungen. 
Das historisch Überzeichnete drückt die unstillbare Sehnsuchtshoffnung 
des Menschen aus: Es muß einen Ort und eine Zeit in dieser Welt ge- 
ben, in der die rückhaltlose Menschenzugewandtheit Gottes erneut Ge- 
stalt annimmt! Die absolute Voraussetzungslosigkeit der Begegnung, die 
Durchdringung von Gabe und Beschenktsein - ohne neue Abhängigkeit 
- muß möglich sein! 

Dazu bedarf es der Demut als der illusionsfreien Selbstannahme der 
menschlichen Geschöpflichkeit. Wer sich so selbst bestimmt, hat im ei- 
gentlichen Sinne - recht verstanden - kein Selbstsein mehr; denn seine 
Wirklichkeit liegt in der Relation, die alle Geschöpfe zugleich umfaßt. 
Dieses neue Verhältnis zu allem Geschaffenen ist Einsicht in die not- 
wendige Begrenzung, die mit der Abhängigkeit von der Naturgesetzlich- 
keit gegeben ist. Aber noch tiefer ist diese Haltung Verzicht auf Herr- 
schaftsansprüche, die besorgt nach dem Besitz und seiner Vermehrung 
Ausschau halten. Echte Schöpfungseinwurzelung beläßt aber auch dem 
anderen seine Freiheit und umstrickt ihn nicht mit Revolutionsprogram- 
men, welche Gewalt zum Prinzip erheben. Ebensowenig unterwirft die 
Demut die Sehnsucht nach Existenzsinn einer rein leistungsbezogenen 
Nutzen-Berechnung, die unterdrückender sein kann als Gewalt und 
Ideologie. 

Die dem Geschöpfsein zugewiesenen Grenzen bedeuten nach Franzis- 
kus eine Unmittelbarkeit zur Brüderlichkeit, die Dinge wie Menschen 
umspannt. Das Netz der schöpferisch-demütigen Verflechtungen läßt je- 
den in einer Menschlichkeit leben, die nie verloren geht. Räuber, Bettler 

5 Abbildung in: A. Rotzetter, Die Demut Gottes. Meditationen, Lieder, Gebete, Einsiedeln 
'1980, 86. 



Rolf Kühn J42 

und Zerstrittene fallen aus diesem grundlegenden Schöpfungssinn nicht 
heraus, sondern in ihrem tiefsten Wesen werden Gerechtigkeit und 
Friede auch bei ihnen als immer noch vorhanden gesetzt. Sie benötigen 
nur des Anrufs und der symbolisch-realen Verwirklichung, damit ihre 
Gegenwart hervorzuleuchten vermag. 

Reinhold Schneider hat in seinem für die Bühne eingerichteten, dra- 
matischen Spiel •Innozenz und Franziskus"6 die Frage nach dem Ort 
der Demut indirekt beantwortet, wenn er die spekulative Unfixierbarkeit 
des Reiches Gottes bildhaft-konkret an die •Handbreit Erde" bindet, 
auf der jeder steht: •Denn mehr war nicht nötig, das Kreuz einzuram- 
men. Das Kreuz steht. Aber wir wissen nicht wo. Alles wankt vom Auf- 
gang in den Untergang. Nur diese kleine Handbreit Erde nicht." Es ist 
dieselbe Erde, auf der Franziskus sich nackt zum Sterben ausstreckte. Es 
war seine letzte Demutsgeste, die er mit vollem Bewußtsein in die Weihe 
der zelebrierten Feier erhebt. Sein Lieblingsgebäck wird gereicht und 
verteilt, das Johannesevangelium gesungen, während die Brüder sich um 
ihn versammeln. Was vollzieht sich in diesen zeichenhaften Verdichtun- 
gen der entblößten Berührung mit dem Boden und der preisenden An- 
nahme ihrer Gaben? Die gesamte Schöpfung scheint sich zu ihrem We- 
sen zu verdichten, so wie Franziskus ganz er selbst wird. Alles gereicht 
zur Vereinigung mit Gott, aus dessen Händen alles stammt. Durch die 
Illusionslosigkeit einer solchen Weg-Gabe seiner selbst, die nichts mehr 
von der Welt ausschließt, weil dieses nackte Sterben alles einbezieht, 
wirkt es als einmaliges Zeichen. Und doch: Jeder vermag sich darin wie- 
derzuerkennen! So leuchtet mit diesem Bilde eine in jeder Alltäglichkeit 
gegenwärtige Möglichkeit auf. Die Nacktheit des Bodens ist das demuts- 
volle Vertrautsein mit jeglichem Gegenstand. Dieser bindet das Ich 
nicht mehr an sich, sondern er ruft zur Rückkehr an den Vater auf. 
Diese Geste gestaltet den schöpferischen Darstellungsraum der Liebe 
neu, denn kein Ort und keine Zeit sind mehr herausgenommen aus der 
Verwandlungsmöglichkeit in einen letzten tragenden Sinn. Franziskus' 
Tat äußert sich ohne Anstrengung. Allein so kann sie das Zeichen gna- 
denhaft-anmutiger Gelöst- wie Gelassenheit sein, die sich als Freude 
mitteilt. Er braucht nicht gierig um seine Identität besorgt zu sein. Des- 
halb bekundet sich die Werthaftigkeit seines Tuns vor allem als Dich- 
tung und Gesang. So lautet der Schluß des •Sonnengesanges", nachdem 
auch der Tod als Bruder in seiner Ernsthaftigkeit besungen wurde: 

Preist meinen Herrn und spendet ihm Dank und Segen 
Und bleibt in großer Demut ihm untergeben. 

Wiesbaden 1955, 59 f. 



Worauf der Friede gründet 143 

Dies ist die Sprache gewährter Freiheit in der Demut. 
Erich Auerbach hat in seinem Werk über die dargestellte Wirklichkeit 

in der abendländischen Literatur7 darauf hingewiesen, daß sich demü- 
tig-konkrete Alltäglichkeit und öffentlich-schauspielerisches Auftreten 
bei Franziskus nicht widersprechen. Sie gehen eine Synthese ein, die je- 
den zur Selbstprüfung und zum Miterleben auffordert. Dadurch wird 
die Demut sinnenhaft und einleuchtend. Das Sich-Demütigen im alltäg- 
lichen Getriebe ist dann heiligste •Sachlichkeit", wie Edith Stein sagen 
würde. Es aktiviert alle Kräfte der Hingabe und führt an den Grenzfall, 
der die allein evangeliumsgemäße Haltung ist: dem Übel nicht auswei- 
chen und ihm sich doch nicht widersetzen! Mit der Demut ändert sich 
so das Gesetz, unter dem Welt erscheint. Die Spitze des Kreuzes senkt 
sich genau an den Ort ein, wo das Entscheidende vorgeht: in die Trauer 
des Gottsuchenden, in den Besitzsinn des Raffgierigen, in die Unrast 
des Friedlosen, in die Machtpläne des Gewaltigen. Mit dem Kreuz bohrt 
sich das Bild der Demut ein und bewirkt Veränderung von der erschüt- 
terten Wahrheitsmitte her. 

Zeit der Demut: die Geduld 

Wie eine Saat muß solches Anderswerden wachsen. Franziskus weiß 
nicht nur um die menschliche •Zerbrechlichkeit", die das Ertragen un- 
tereinander nötig macht, sondern er stiftet in der Demut auch ein neues 
Verhältnis des Menschen zu seiner Zeitlichkeit. So wie Gott Geduld ist, 
so sollen auch die Brüder •streben nach der Demut und Geduld und 
dem reinen, einfältigen, echten Frieden des Geistes"8. Jeder Mensch lebt 
ja seine ihm eigene Zeitlichkeit als Sorge und Vorausdenken. Damit be- 
setzt er bereits die Offenheit der Zukunft, die eigentlich das immer neue 
Hereinbrechen-wollen des Reiches Gottes beinhaltet. Folglich engt der 
nur auf seine Zeit bedachte Mensch die Möglichkeiten der Mit-Teilung 
Gottes ein und offenbart darin sein zutiefst abgrenzendes Wesen. Fran- 
ziskus zielt mit einer inneren Treffsicherheit genau auf diesen verhärte- 
ten Kern der menschlichen Existenzweise, die den wichtigsten spirituel- 
len Grundgesetzen zugerechnet werden muß, wenn er schreibt: •Der 
Knecht Gottes kann nicht erkennen, wie groß in ihm Geduld und De- 
mut sind, wenn alles nach seinem Wunsch geschieht. Wenn aber eine 
Zeit kommt, daß jene, die seinen Wünschen entsprechend handeln müß- 

Mimesis, Bern "1967, 156 ff. 
Nicht bullierte Regel 17, in: Die Schriften, aaO. (Anm. 2), 190. 



Rolf Kühn 144 

ten, ihm das Gegenteil antun, was er dann an Geduld und Demut hat, 
das besitzt er, und nicht mehr."9 

Daß dieser Satz parallel zu der oben zitierten Haltung des Vor- 
Gott-Seins steht10, kann nicht verwundern, denn die Geduld erweist sich 
als das Merkmal dessen, was der Mensch wesenhaft vor Gott ist. Da die 
Zeitlichkeit unser Verhältnis zu allen Erfahrungen prägt, spricht sich in 
Geduld oder Ungeduld unser Bezug zur Schöpfung insgesamt aus. Und 
darin wiederum zeigt sich unser Glaube in seinem wirklichen Verhalten. 
Entweder nehme ich die Welt, mit all ihren Erscheinungen, als eine in 
Gottes Liebe geborgene Realität, an oder aber ich setze meine Zeitent- 
würfe dagegen und errichte so eine Art Gegenwelt. Deren mangelnde 
Aufmerksamkeit für den Nächsten wird in der Ungeduld vor allem als 
Fehlen an Achtung empfunden, welches zutiefst verletzt. Das Vertrauen 
in die Entwicklungsfähigkeit der besonderen Gaben beim Gegenüber 
wird erschüttert, weil ihm ein fremder Zeitrhythmus aufgezwungen wird. 
Ungeduld ist ethisch verwerflich, da sie nur sich selbst gelten läßt und 
so die Zeitlichkeit und die Welt des anderen ausschließlich von der je ei- 
genen Zeit her in den Blick nimmt. Im letzten steht der Versuch dahin- 
ter, den Ereignissen einen anderen Sinn zu geben, ja, ihre Heilsbedeu- 
tung abzuändern, so wenn Petrus Jesus vom Leiden zurückhalten will. 
Wenn in dem Zusammenhang der Name •Satan" fällt (Mt 16,23), dann 
kommt dieser Benennung ein tiefer Sinn zu, sofern das Verlangen den 
eigenen Plan verfolgt, anstatt auf die von Gott zugemessene Zeit zu ver- 
trauen. So steht der Ungeduldige der Heilsperspektive fern, die Gott als 
den in seiner eigenen Schöpfung Gekreuzigten zum Wartenden am letz- 
ten Platze macht. Wer diesen Ort nicht einnimmt, steht folglich auch 
nicht in der Erlösungszeit, die von der Offenheit der achtungsvollen Be- 
gegnung gekennzeichnet ist, damit jeder ganz er selbst sein kann. 

Was willentlich wie unbewußt in der Ungeduld durchbricht, erscheint 
als das Böse selbst, welchem die Demut gerade nicht ausweicht. Sie ist 
ja das Gegenteil der Selbstbezogenheit. Das Böse öffnet sich nicht dem 
Guten außerhalb des Besitzes, der als sicher gilt. Von daher bestimmt 
also Franziskus die Endlichkeit des Menschen als Selbstverstrickung, 
wenn er von der Nichterfüllung unserer Wünsche die Offenbarung unse- 
res eigentlichen Wesens abhängig macht. Das Böse der Ungeduld als 
Anderssein von Gott bringt eine neue Qualität in die Welt, deren Ur- 

9 Ermahnungen 13, in: Die Schriften, aaO. (Anm. 2), 105f. Im übrigen unter ausdrückli- 
chem Bezug auf die •Friedfertigen" aus den Seligpreisungen Mt 5,9f. Vgl. ebd., 106: •Jene 
sind in Wahrheit friedfertig, die bei allem, was sie in dieser Welt erleiden, um der Liebe 
unseres Herrn Jesus Christus willen in Geist und Leib den Frieden bewahren." 
10 Vgl. Anm. 4 



Worauf der Friede gründet 145 

sprung gewiß nicht absolut ist, aber in unserem eigenen Wirken ruht. 
Anstatt demütig aufzumerken, welche Güte dem je besonderen Anliegen 
des anderen Wesens gerecht werden könnte, hat sich die Ungeduld be- 
reits immer für das Selbst entschieden. 

Werk der Demut: der Friede 

Dinglich gewordene Ungeduld ist die Gewalt. Ihre Ausübung wie ihr 
Erleiden führt auf beiden Seiten zur Erstarrung. Und damit offenbart 
die Erstarrungslosigkeit, als Gegenteil der Demut, einen Zwang, der ei- 
nem blinden Mechanismus gleichkommt. Angetrieben von der Unge- 
duld, fragt die Gewalt nach keiner Begrenzung mehr; vielmehr will sie 
ihre eigene Schöpfungsabsicht ganz durchsetzen. Das aber bedeutet: Sie 
folgt dem Gesetz der illusionshaften Machtausweitung. 

Daß Franziskus einen besonderen Bezug zum Frieden besitzt, liegt 
folglich nicht an einer romantischen Übermalung des •Spielmann Got- 
tes" oder ähnlichen Verharmlosungen seiner Gestalt, sondern diese Frie- 
densrealität ist dem Heiligen zutiefst eingeschrieben. Demut und Ge- 
duld als Grundgesetze der Weltveränderung, als je neue Sicht der Dinge 
und seiner selbst, fordern geradezu, daß Raum und Zeit als Lebensrecht 
für alle sichergestellt sind. Es gibt keine Ausnahmen, die irgendwelche 
Ansprüche begründen, Herrschaft mit Machtmitteln durchzusetzen: •De- 
mütigt euch, damit ihr von Ihm erhoben werdet. Behaltet darum nichts 
von euch für euch selbst, damit euch ganz aufnehme, der sich euch ganz 
hingibt."11 

Rechtshändel, Geld und Waffen, von Franziskus rigoros verbannt, 
verhindern gerade die Erkenntnis der Hingabenotwendigkeit, auf dem 
alles leibliche, seelische und religiöse Leben beruht. In ihrer Zweckaus- 
richtung werden finanzielle und militärische Mittel angehäuft, weshalb 
sich Geld und Krieg auch ständig miteinander verbinden. Aber diesem 
Gesetz liegt ein noch wichtigeres zugrunde. Weil die Machtausweitung 
grenzenlos ist, streben ihr alle Gedanken zu, wie Reinhold Schneider im- 
mer wieder betont hat, um dagegen die Einfachheit des Franziskus zu 
setzen. In der Vorstellung von der Besitzergreifung der Welt ohne Hin- 
dernis liegt der Keim alles Kriegerischen. Die ideologischen Gründe 
können dafür ganz unterschiedlich sein: Die Rasse, das Wirtschaftliche 
oder die religiöse und politische Orthodoxie liefern genug Vorwände. 
Wo sich der einzelne deshalb diesem Größeren in seinem Denken und 
Fühlen unterwirft, da ist der Friede bereits gebrochen. Die Demut denkt 

11 Brief an den gesamten Orden, in: Die Schriften, aaO. (Anm. 2), 92. 



Rolf Kühn 146 

nicht •groß" - nicht einmal von Gott, in einem gewissen Sinn. Deshalb 
ist sie die Friedenshüterin, denn sie lenkt die Gedanken und willentli- 
chen Triebkräfte auf einen Herrschaftsbereich, der von dieser Welt aus- 
genommen ist, ohne ihr zu entfliehen. Damit orientiert sich die Demut 
an einem Maßstab, der nie in einer götzendienerischen Größe fixiert 
werden kann, sondern immer wieder alle Herrschaftsansprüche auf- 
sprengt zugunsten dessen, was in der Welt nicht zählen soll: Schwach- 
heit, Angewiesensein, Geltung des Andersgearteten, Dienst an allem Le- 
bendigen. 

Im •Großen Franziskusleben" des hl. Bonaventura, der diese offi- 
zielle Heiligenlegende der Franziskaner verfaßte, wird gleich zu Beginn 
dieses Friedensamt als maßgebliche Berufung herausgestellt: •Seine 
Worte waren weder leer noch verachtenswert, sondern voll der Kraft des 
Heiligen Geistes; sie drangen ins Innerste der Herzen und brachten die 
Zuhörer zum Staunen. Bei jeder Predigt verkündigte er den Frieden und 
begrüßte die Zuhörer, indem er sagte: ,Der Herr gebe euch den Frie- 
den!' Wie er später bezeugte, hat der Herr ihn durch eine Offenbarung 
diesen Gruß gelehrt. So kam es, daß er nach dem Wort des Propheten 
(Jes 52,7) und selbst vom Geist der Propheten berührt, den Frieden ver- 
kündigte, das Heil der Seelen predigte und durch heilsame Ermahnun- 
gen viele zum wahren Frieden führte, die vorher von Christus getrennt 
und darum dem Heile fern waren."12 Daß der einfache, ja so selbstver- 
ständliche Friedensgruß an alle hier auf eine besondere Offenbarung zu- 
rückgeführt wird, zeigt an, wie wenig wir diese elementare Friedfertig- 
keit besitzen. Wir wähnen uns in ihrer Kenntnis und siedeln den Frieden 
damit irrtümlicherweise in einem Gefühl oder politisch-historischen 
Blockdenken an. Vorrangig jedoch ist der Friede der Machbarkeit entzo- 
gen und ganz Gabe Gottes. Er bleibt sein ausschließliches Versöhnungs- 
geschenk, das ins Heil zu Ihm und untereinander versetzt. 

Diese Erkenntnis vom bereits grundlegend eingestifteten Frieden ist 
an die Demutshaltung geknüpft, weil eben nur sie das totale Verfügt- 
sein aller Gaben von Gott her wirklich anerkennt und vollzieht. Wo der 
Friede gemacht werden soll, anstatt ihn als gottgestiftete Realität anzuer- 
kennen, da werden erneut Interessen abgesteckt, die den Keim des Zwi- 
stes weiterführen. Daß gerade die Sprache des Franziskus die Zuhörer 
in der Tiefe berührte, lag an den zutiefst lügenfreien Worten, die keiner 
Auslegungskunst bedurften, sondern die Sache selbst im Gesprochen- 
sein gegenwärtig setzten. Im Innersten getroffen, sinnt niemand mehr 
nach über Fallen und Hintergedanken: Er darf er selbst sein, so wie der 

Franziskus, Engel des sechsten Siegels, hrsg. von S. Clasen, Werl 1962, 270; vgl. ebd., 273. 



Worauf der Friede gründet 147 

Anrufende ganz er selbst in seinem Friedensangebot ist. In letzter Kon- 
sequenz kommt es durch Franziskus zu einem realen Geschehen, wie 
beim Sakrament; d.h. der Verkündigte bedeutet den Inhalt selbst. In der 
Gabe des Friedens wird dessen Urheber erfahren und angenommen. 

Spannung des Friedens: Ausharren in der Demut 

Zwei Fragen können mit dem bisher Gesagten auftauchen, welche als 
die beiden Pole der Friedensproblematik überhaupt erscheinen. Wird 
der Friede auf der einen Seite zum absoluten Selbstzweck erhoben, dann 
kann er an dieser Unbedingtheit zugrunde gehen. Davon zeugen alle 
Utopien, die ihn im rein Zukünftigen ansiedeln. Auf der anderen Seite 
soll der Friede mit politischen und militärischen Mitteln herbeigeführt 
werden. Aber gerade dies scheint ihn wieder im Prinzip aufzuheben, 
weil diese Vermittlung Strategien einsetzt, die dem Ziel zuwiderlaufen. 
Und gerade da, wo die Mittel der technischen Beherrschung wachsen, 
ist die Gefahr besonders groß, daß die Zusammenschau beider Notwen- 
digkeiten nicht mehr gelingt. Es fehlt das geistige Fundament, eben die 
Demut, auf der die Friedensfrage je neu ausgetragen werden muß. 

Säkularisierung, Toleranz- und Humanitätsgedanke haben die neu- 
zeitliche Politisierung der Friedensidee zur Folge gehabt. Man muß sich 
aber verdeutlichen, daß dahinter eine ältere Überzeugung weiterlebt, 
wie sie besonders noch bei Franziskus greifbar wurde: Der gesamte Kos- 
mos harrt auf einen Friedenszustand. Meist wurde diese Hoffnung spiri- 
tualistisch verflacht, aber in Verbindung mit der Politisierung kam es zu 
immer neuen Friedenssynthesen, welche die Gegensätze nach der einen 
oder anderen Seite hin auflösten. Schon hier wird deutlich, daß Friede 
die ethische Qualität voraussetzt, eine große Spannung ertragen zu kön- 
nen. Gegenwart und Zukunft, Mittel und Zweck, Erwartung und Ent- 
scheidung müssen je neu miteinander versöhnt werden. Wo diese offene 
Bereitschaft nicht vorhanden ist, wo also das demütige Gelten-lassen 
der integralen Schöpfungswirklichkeit nicht mehr akzeptiert wird, da 
fehlt dem Frieden der Boden zur Verwirklichung. 

Der kosmisch-utopische wie der personal-geschichtliche Friedens- 
aspekt sind bereits tief in der biblischen Tradition verankert. •Schalom" 
beendet Kampf und Streit wie auch Sünde und inneren Schrecken. Ge- 
meint ist also ein Gutsein aller Bereiche und Situationen, was nur noch 
überboten wird von der späteren Gleichstellung des Friedens mit der 
Schöpfung insgesamt. Ri 6,24 festigt ihn darum auf Jahwe selbst: •Der 
Herr ist Friede." Hier liegt die Begründung für die schon angesprochene 
Tatsache, daß der Friede der Machbarkeit entzogen ist und statt dessen 



Rolf Kühn 148 

als Gabe erscheint. Sie kann sich konkretisieren in einem umfassenden 
eschatologischen Friedensreich (vgl. Jes 32,15 ff; Hos 2,20 ff) oder in ei- 
nem demütigen Friedensfürsten: •Juble laut, Tochter Zion! ... Siehe, 
dein König kommt zu dir. Er ist gerecht und hilft, er ist demütig und rei- 
tet auf einem Esel." (Sach 9,9) Diese Weltzeit vollendet sich also nicht 
aus sich selbst heraus zu einem immanenten Friedenszustand. Der 
Friede wird, wie seine Versöhnung mit der Gerechtigkeit, erwartet: •Ich 
will hören, was Jahwe redet: ... Es begegnen einander Huld und Treue; 
Gerechtigkeit und Friede küssen sich." (Ps 85,9.11) Dieser Austausch 
der größten Güter für den Menschen verlangen die Gabe des Glaubens, 
des Ausharren-könnens, wozu die Demut - als die Geduld Gottes selbst 
- allein verhilft. Denn was nicht erreichbar ist auf der natürlichen 
Ebene, das erfordert das Herabsteigen der Transzendenz in ihrem Nied- 
rigwerden der Entäußerung Gottes. Die Inkarnation bleibt der stärkste 
Impuls des Christentums für den Wunsch nach Frieden. Und in seinem 
Gefolge erhielten das Freiheitsprinzip und der Freiheitsgedanke ihre 
höchste Würde. Das gilt auch, wenn der Rang der Friedensrealität in un- 
seren Tagen eine neue Bewußtseinsschwelle zu erreichen scheint. 

Schon nach Eph 6,14 f kann die christliche Botschaft vom Heil als 
Mitteilung des Friedens schlechthin verstanden werden: •Gürtet euch 
mit der Wahrheit..., um für das Evangelium vom Frieden zu kämpfen." 
Das Im-Frieden-Sein ist die Zusammenfassung in einem Leib. Was fern 
war, ist sich nahe gekommen, da die •Wand der Feindschaft niedergeris- 
sen ist": •Er ist unser Friede." (Eph 2,14) Also keine Befriedungsaktion 
schafft den Frieden, sondern die Person Christi allein ist sein Funda- 
ment und seine innerste Wirklichkeit. An seiner Gestalt entscheidet sich 
mithin auch, ob Frieden herrscht, der nicht aufrechenbar ist in behäbige 
Ruhe und geordnetes Wohlergehen. Das Gegenteil kann sogar eintreten: 
•Meint ihr, ich sei gekommen, um Frieden auf die Erde zu bringen? 
Nein, sage ich euch, nicht Frieden, sondern Spaltung." Dieses Lukas- 
wort (12,51) bringt auf seine Weise die Spannung zum Ausdruck, die 
dem Frieden innewohnt, falls er nicht angenommen und realisiert wird 
in der Demutshaltung, die als Gesinnung Christi gegen jeden gottes- 
feindlichen Machtanspruch auftritt. Es bleibt folglich bei der wesentli- 
chen Gleichheit der Friedensrealität mit den innersten Wesen Christi. 
Kosmische und soziale Aspekte sind Auswirkungen davon, wie 1 Kor 
14,33 zeigt: •Gott ist nicht ein Gott der Unordnung, sondern ein Gott 
des Friedens." Was hier vom prophetischen Wort in der Gemeinde gilt, 
macht jedoch Jüngerschaft und deren Aufgabe schlechthin aus. Denn 
das vordringlichste Amt, wie es Franziskus buchstabengetreu ausübte, 
ist ja das Friedens wort (Luk 10,50: •Wenn ihr in ein Haus kommt, so 



Worauf der Friede gründet 149 

sagt als erstes: Friede diesem Haus! Und wenn dort ein Mann des Frie- 
dens wohnt, wird der Friede, den ihr ihm wünscht, auf ihm ruhen; an- 
dernfalls wird er zu euch zurückkehren." Eine solche Kraft der Frie- 
densstiftung, die durch keine Verneinung Einbuße erleidet, kann nur 
Gottes Gabe, d.h. Jesus selbst, sein. Ihn weitergeben, läßt die •Friedens- 
stifter" deshalb mit dem Geber identisch werden. Sie können nichts an- 
deres mehr sein denn •Söhne Gottes", wie es die Seligpreisungen der 
Bergpredigt in ihrer Klarstellung der zuletzt allein zählenden Maßstäbe 
festhalten (Mt 5,9). Diese personale Friedensverdichtung greift Paulus 
bewußt auf. Er wendet die universale Friedensvorstellung konkret auf 
den einzelnen Gläubigen an. Der Friede herrscht im Innern eines jeden 
als die allein denkbare Existenzweise der Christuszugehörigkeit, worin 
er sich wieder ganz mit Franziskus trifft (Kol 3,15): •In unserem Herzen 
herrsche der Friede Christi; dazu seid ihr berufen als Glieder des einen 
Leibes. Seid dankbar!" 

Christusnachfolge: Verinnerlichung des Friedens 

Einer Zeit wie der unsrigen, die auf den Einsatz von Mitteln und 
Techniken fixiert ist, wird es immer schwer fallen, diese Verinnerlichung 
des Friedens neu nachzuvollziehen. Sie wittert dahinter Sentimentalität, 
der sie selbst verfallen ist, weil sie in Tugenden - wie gerade der Demut 
- keine Wirkung mehr erkennen will. Wenn allerdings der Friede pro- 
portional zum Ausharren auf Gott steht, so ist diese Haltung gerade die 
äußerste Aktivität, wie Franziskus es gezeigt hat. Denn der Friede ist be- 
reits gewährt; er ist da als die volle Wirklichkeit in der einen Person des 
Gekreuzigten. Dieser entledigte sich aller Machtmittel, um dem reinen 
Geheimnis Gottes in sich und um sich herum Raum zu verschaffen. In 
Jesu Worten und Taten trat diese Wirklichkeit Gottes als dessen unwan- 
delbare Treue vor die Augen und in die Herzen der Menschen. So wur- 
den sie zu Glaubenden des Friedens: sie erkannten ihre allererste Würde 
darin, Gottes Schöpfungsabsicht ganz Raum zu gewähren. 

Das Zeugnis des Friedens bei Franziskus, wie auch bei Maximilian 
Kolbe oder Mutter Teresa, kann dann als Friedensstiftung erkannt wer- 
den, wenn ihr demutsvolles Tun als personale Verwirklichung der Chri- 
stusnachfolge in das Gottesgeheimnis hinein begriffen wird. Der Friede 
ist kein Werk neben dem Glauben, sondern dessen bekenntnishafte Äu- 
ßerung einer real geschehenen inneren Umkehr. Dann entsprechen sich 
Verinnerlichung des Friedens und seine Sichtbarmachung in dem, was 
wir Person nennen: ein Wesen, das zu sich selbst gefunden hat durch die 
Hingabe an das je größere Geheimnis Gottes. Damit erscheinen als die 



Rolf Kühn 150 

eigentlich friedenstiftenden Werke dann jene, die Menschen zum Glau- 
ben gelangen lassen. Erst so ist das Übel des Unfriedens an der demuts- 
losen Wurzel bloßgelegt. Denn wer glaubt, benötigt nicht mehr den mes- 
senden Vergleich, aus dem Mißtrauen und Aggression erwachsen. 

Ob man diese Sachlage mit dem Begriff eines christlichen Pazifismus 
umschreibt, ist eine Frage des Vokabulars. Die Konsequenzen selbst 
sind klar. Frieden bringen kann nur, wer im Frieden ist. Vertrauen grün- 
det sich auf Gottes realisierten Friedenswillen, nicht auf Mittel. Diese 
stabilisieren eine Situation nur solange, wie sie von einer personalen Re- 
lation umfangen ist. Das heißt, es muß eine neue, eindeutige Sprache ge- 
funden werden, die ohne ideologische Ausflüchte Christi Friedensab- 
sicht ins Werk setzt. Der Kirche - und mit ihr allen Menschen heute - 
wird ein solches Wort vom Geschichtsbewußtsein her zugemutet. So 
wichtig folglich Maßnahmen zur Friedenssicherung sind, sie können 
dort nur greifen, wo der Sinn von anderswoher wahrgenommen wird als 
aus der Selbstbehauptung. So wie Rüstung deren geschichtlicher Aus- 
druck ist, so ist die eigentliche Friedensaufgabe eine im konkretesten 
Sinne religiöse. Es geht in der Gegenwart und in der Zukunft darum, ob 
die Menschen in sich und in ihren gesellschaftlichen Verhältnissen dem 
Geheimnis Gottes Raum zu geben vermögen. Insofern ist Friedensarbeit 
schwer, weil sie eine Umgestaltung der zeitgenössischen Grundvorstel- 
lungen von Menschsein voraussetzt. Kein neues Denken kann wachsen 
ohne Zeugen. Deshalb dürften die gesetzten Zeichen in Auschwitz und 
Kalkutta, wie einst in Assisi, einmal zu den großen Offenbarungen unse- 
res Jahrhunderts gehören. Sie verweisen darauf, daß die Wahrheit des 
Lebens, auch des politischen, in der Hingabe als solcher erkannt wird. 
Bezüglich der Abrüstungsvorstellungen hat jeder Gläubige eine relative 
Meinungsfreiheit. Ob er mit der gegenseitigen atomaren Bedrohung le- 
ben kann, steht als Frage vor seinem Gewissen. Dessen Entscheid darf 
sich in einem Punkt jedoch nie vom Pluralismus der Ansichten in Unge- 
wißheit bringen lassen: daß der Friede erschienen ist! Nicht nur das 
Weihnachtsfest, jede sakramental-gläubige Geste lebt von dieser einen 
Wirklichkeit: •O, einen so heiligen und so lieben, wohlgefälligen, demü- 
tigen Frieden stiftenden, liebenswürdigen und liebevollen und über alles 
zu ersehnenden Bruder und Sohn zu haben, der sein Leben für seine 
Schafe (vgl. Joh 10,15) hingegeben hat."13 Im Blick auf Ihn zu leben ist 
die Berufung der Christen. 

13 Franziskus, Brief an die Gläubigen II, in: Die Schriften, aaO. (Anm. 2), 64. 




