EINUBUNG UND WEISUNG

Die Bergpredigt
Selig, die reinen Herzens sind - Selig die Barmherzigen

Schon in der Welt der Natur ist der Berg etwas Besonderes. Seit alters her ist er
Symbol fiir den Bereich, wo der Himmel die Erde beriihrt; der Berg gilt in der
Uberlieferung als der Ort, von dem her Gottes Wort den Menschen zukommt.
Von oben her (de arriba, wie das Grundwort dafiir in der Dimension der spiritu-
ellen Erfahrung des Ignatius von Loyola lautet), vom Sinai her gibt Mose weiter,
was Gott ihm zu verkiinden auftrug.

Nicht zufillig predigt auch Jesus vom Berg her (vgl. Mt 5,1-7,29; Lk
6,17-49). ,,Natiirlich liegt nahe, woran der fromme Jude denkt, wenn von dem
Berg die Rede ist: Er meint den Sinai. Matthius scheint also bewuBit auf die
Ubergabe der Bundestafeln am Sinai anzuspielen. Fiir ihn bezieht sich Jesus mit
den Seligpreisungen auf den BundesschluB nach dem Auszug aus Agypten.“!
Durch Jesus, den Mittler des Neuen Bundes, wird uns das Wort Gottes, das er
an sich selbst leibhaftig ist, gesagt. Auf sein Wort sollen wir horen — inmitten der
Volksscharen, die fiir Gesamt-Israel stehen, ,,das als Gottesvolk zur Jiingerschaft
berufen ist und das sich nun zu entscheiden hat, ob es die definitive Auslegung
der Sinai-Tora durch Jesus annimmt und dadurch zum wahren Gottesvolk
wird“2,

I. Phase: Zeit der Sammlung — Ganzheitlich in der Gegenwart existieren

Auf daB wir wiahrend der Zeit der eigentlichen Betrachtung sensibel genug sind,
tiefer als gewdhnlich den Sinn der Seligpreisungen zu vernehmen, wollen wir
uns zur Zeit der Sammlung besonders bemiihen, Adrend zu existieren, den Hor-
sinn schirfen. Dies geschieht, indem wir zunéchst einmal die Gerdusche um uns
herum bewuBt wahrnehmen. Sobald ich darauf achte, fillt mir das leise Ticken
der Wanduhr auf, hore ich vielleicht Schritte vor der Tiir und das Zwitschern
eines Vogels vor dem Fenster. Es sind im Grunde vertraute Klinge. Kein Gewit-
ter zieht auf, mit keinem Donner ist zu rechnen. Die Atmosphire ist weithin ru-
hig. - Nichts, was durch Mark und Bein geht, kein schriller Lirm und kein Ge-
schrei kommt auf und st6ért. Die Monotonie vorbeifahrender Autos wirkt ein-
schldfernd. Eine ziemlich ruhige Zeit.

Und doch: Wir leben in einer Welt von Lauten und Stimmen, von Wohlklang
und MiBklang, von Ténen und Gerduschen; Frequenzen sind Wirklichkeit. Wir
sitzen inmitten von Wellen und Schwingungen. Ein Teil der Wellen wird hérbar,

! Leo Zirker, Die Bergpredigt. Das Wort Gottes neu héren, Miinchen 1983, 18.
? Gerhard Lohfink, Wem gilt die Bergpredigt? Eine redaktionskritische Untersuchung von Mt
4,23-5,2 und 7,28, in: Theologische Quartalschrift 163 (1983) 280.



Einiibung und Weisung 152

Frequenzen, die ich spiire. Information geschieht. Unendlich viele Wellen
nehme ich jedoch nicht unmittelbar wahr. Viel Funkverkehr und viele Sendun-
gen bleiben unsichtbar, unhérbar. Nur fiir manches habe ich eine Antenne.

Lérm von auBen dringt nach innen. Doch nicht nur von auBen, auch von in-
nen her wird es laut. Sprachfetzen, Wortgerdusche und Gerede entstehen intern.
Dies wahrnehmen. Auch Stimmungen besitzen eine Lautung,

Die laute Vielfalt von aufien verklingt im Inneren - erzeugt dort zuweilen
auch neue Tone. So nehme ich mich wahr: ein Wesen, das hért, ja héren muB.
Nicht nur das Ohr hért, sondern das ganze Selbst hért. Mein ganzer Leib ist be-
troffen. Offen zum Héren sammle ich mich. Ich tue freiwillig und bewuBt, wer
ich bin: ein hérendes Wesen. Ich kann héren, das Laute des Wortes nach innen
nehmen - bin nicht wie eine Bergwand, die nur ein Echo zuriickwirft.

Gibt es nicht die Erfahrung, in einer Art und Weise zu héren, so da das je ei-
gene Lied aufklingen kann, ein Lied, das zugleich die Priisenzweise eines ande-
ren ist? Eine solche Weise ist kein willkiirlicher oder abstrakter Modus, sondern
eine Weise im musikalischen Sinn des Wortes. Wer vermag die verborgene Me-
lodie zu héren, die ein Herz beriihrt, wenn es sich den Worten Jesu 6ffnet, seine
Weise von Gegenwart erlebt?

Fir die Betrachtung sammeln wir uns im Bereich des Herzens. Jeder nehme
sein Herz und so sich selbst wahr. Ich hére in mich hinein, hére meinem Herzen
zu, das schldgt; vernehme die lebendige Rhythmik dieses inneren Zentrums. Da-
bei werde ich still. Schweige immer tiefer. Vielleicht kommt mir dann der Ge-
danke: Ich bin wohl kein guter Mensch, aber zumindest bin ich nicht ganz und
gar herzlos, sondern ich habe ein Herz. Dorthin sammle ich mich.

Das eigene Herz tut treu seinen Dienst — Tag und Nacht, selbstverstindlich;
oft nicht beachtet, iiberanstrengt, verwundet, aber zumindest ein wenig intakt.
Ein lebendiger Muskel in mir sorgt fiir den Atem. Das Herz schldgt am rechten
Fleck, dort, wohin es gehért, auf der linken Seite oben in mir. Es pulsiert, ver-
teilt den Lebenssaft, das Blut, in mir, bringt zusammen und verteilt.

Gott génnt mir mein Herz, das ich hére und spiire. Unter mancher Riicksicht
ist es vielleicht rein, unter mancher unrein - auf jeden Fall ist es mein Herz.

In der folgenden Betrachtung geht es um die Reinheit des Herzens und um
die Barmherzigkeit, also um etwas — das Wort sagt es schon —, das mit der Mitte
im Menschen zu tun hat, mit seinem Herzen. Daher soll schon die Konzentra-
tion im Bereich des Herzens stattfinden; sich also nicht irgendwo sammeln, an
irgendeinem Shakra (Meditationspunkt), sondern im Herzen, in diesem und kei-
nem anderen Shakra; sich — in dieser Mitte — zu Beginn - mitten.

2. Phase: Zeit des Betrachtens — Das Vernehmen der Seligpreisungen

In dieser Zeitphase lasse ich mir gesagt sein: ,,Selig sind die Barmherzigen — se-
lig, die reinen Herzens sind.” (Mt 5,7f)

Von meinem Herzen her, mit der Kraft meines Herzens lasse ich das Bild vom
Berg der Seligpreisungen entstehen, die Gestalt Jesu, der spricht und predigt



Einiibung und Weisung 153

vom Berg her - zu den Menschen, die ihm zuhoren oder weghdren, mit bereitem
und offenem oder verhirtetem Herzen. Menschen am Ful3 des Berghanges, von
woher Jesus auftritt - die Szenerie der Landschaft. kch male innerlich und lasse -
wie von der anderen Seite her - mir das Bild zugleich schenken;ich achte darauf,
wie der Hang des Berges sich erstreckt; iiber dem Gefilde der Himmel; Kontu-
ren von Menschen. Ich lasse mir Zeit, das Bild zu sehen: den See von Galilda -
das Ufer - den Berg.

Ich probiere, einen Ort zu finden im Volk, das zuhort. Von wo aus wire es mir
recht, dabeizusein, zuzuhdren? Moglichst unerkannt mitten in der Menge, be-
scheiden im Hintergrund oder am Rande? Dringe ich mich riicksichtslos in die
erste Reihe, obwohl dies eigentlich nicht mein Platz ist?

Er spricht. Er, der ein ganz reines Herz hat, predigt, méchte den Menschen in
seinem Zentrum, in seinem Personkern, in seinem Herzen treffen — nicht mit
zwingender Gewalt, sondern mit befreiender Michtigkeit. Er hat nichts fiir sich
zuriickbehalten, alles gegeben: sich selbst, sein ganzes Leben - restlos. Sein ge-
6ffnetes Herz wird dafiir das Zeichen sein.

Der Messias predigt vom Berg her. Ich lasse mir Zeit und mache nicht seine
Worte, sondern schaue, wie er von sich her spricht. Ich bescheide mich damit,
schweigend zu héren, und warte. Und bin doch mit ganzem Herzen dabei.

Von ihm her méchte ich mir ein neues Herz schenken lassen. So bete ich in-
nerlich: ,Ein reines Herz erschaffe mir, Herr, mein Gott. (Ps 51,12) ,Dein Blick
soll mich treffen und richten, so daB ich wieder recht bin vor Dir. Dein Wort ist
so michtig, daB es mein Herz zu ldutern vermag.*

Ich halte mein Herz hin, auch wenn es mir momentan vorkommt, als ware es
fast nichts anderes als ein Pfuhl von Bosheit, Neid und Streit; trotz meiner
Angst, mein Herz wire vor allem eine Quelle von Gemeinheiten, von Hinterlist
und Tiicke. Mag auch ein Gefiihl von Unreinheit mir sagen: ,Du bist wie ein
Aussitziger, wie ausgesetzt; Du gehorst nicht hierher; Deine Lust nach Rache
und Vergeltung, Deine Sucht nach Bestrafung des anderen hat exkommunizie-
rend gewirkt. Daran bist Du selber schuld: ein Siinder.” Mein Gewissen klagt
mich an, vermittelt mir das Gefiihl: Du bist nicht recht, sondern unrein. Meine
Siinde erzeugt eine Seelenlage, in der ich mich gar nicht selig fithle, sondern
recht ungliicklich. — So bin ich da: mit meinem ehrlichen Bekenntnis vor dem,
der die Barmherzigkeit in Person ist. Auf meiner Seite ein Herz wie eine Riuber-
hohle - und dennoch: darinnen wohnt Hoffnung auf den, der das Heil predigt.

Selig, die reinen Herzens sind! Dieses Wort sich von ihm schenken lassen. Viel-
leicht kostet es Miihe, bis ich bereit bin, mich in der Tiefe meines Herzens davon
umwandeln zu lassen. Geduld. Im Blickfeld Jesu will ich mir in meinem Herzen
sagen lassen, wie es bei mir um Rein und Unrein steht. Ich kenne ja meine mil3-
lungene Freiheitsgeschichte: ,Nicht irgend etwas war schuld und auch nicht die
oder der, sondern ich selber bin ja die Ursache, der Grund gewesen, dal} ich
jetzt so bin; mea culpa, meine Schuld, mein Herz war schuld daran‘ - oft ist man
viel weniger schuld, als man meint, und umgekehrt, aber das kilmmert mich jetzt
nicht —, ich fiithle mich schuldig, habe das Gespiir: Ich bin unrein.



Einiibung und Weisung 154

»Selig, die reinen Herzens sind“ - hier wird kein Mensch seliggepriesen, der
von Anfang an schon schuldlos, rein, gereinigt existiert, sondern der die Gabe
Gottes nehmen mag mit neu(!) geschenktem Herzen, der die Vergebung glauben
mag - das ist Gliick, eine Spur von Seligkeit. Nach einer guten Beichte entsteht
zuweilen auch dieses Gefiihl: Gottes Liebe ist groBer als mein Blédsinn, meine
Schuld und meine Siinde. Ich fithle mich wieder schuldlos und rein.

Vergebung - das Alte wird weggenommen und ein neues Herz eingerdumt;
nicht in dem Sinn: Sprechen wir nicht mehr davon; sondern die aite Geschichte
ist wirklich auch alte Geschichte, ein neuer Anfang jetzt. Mag dies auch mit
Schmerz verbunden sein, das Ziel ist: Nun bin ich wieder recht, gerechtfertigt,
kann aufrecht und aufrichtig leben. Das Erhalten eines neuen Herzens ist das
Ausrdumen, ja das Wegnehmen-lassen des alten Herzens.

Innerlich Jesu Wort horen: , Selig, die reinen Herzens sind“, und im eigenen
Herzen auswirken lassen. Die michtig reinigende Kraft seines Wortes ins eigene
Herz nehmen, auf daB es frei und heil werde.

Wird Barmherzigkeit erfahren, so ist oft eine Freude da: wie eine Spur von Se-
ligkeit. Diese trostliche Erfahrung wollen wir zulassen. Das Wort von der Barm-
herzigkeit soll innerlich neu erlebt werden.

Er ist die Barmherzigkeit selbst, die Seligkeit selbst, die da sagt: ,Selig die
Barmherzigen.“ Wie von Du zu Du diese Wahrheit horen. Ein wenig spiiren die
innere Seligkeit, die dieses Von-Herz-zu-Herz mit sich bringt. Bleiben im Wort
des Barmherzigen. Dieses Von-Herz-zu-Herz ist etwas sehr Personliches, ge-
schieht im Verborgenen und ist doch sehr wirklich und wirksam:; verweilen vor
dem, der da spricht: , Selig die Barmherzigen.“

Aus Barmbherzigkeit bin ich hinausgeboren in die Wirklichkeit. Das hebrii-
sche Wort fiir ,,Barmherzigkeit* (hebr. rachum = barmherzig) kann auch gele-
sen werden im Sinne von ,MutterschoB“ (hebr. rechem) Es bedeutet also den
Bereich, wo aus Liebe, aus Mogen neues Leben in diese Welt hinein entlassen
wird. In diesem Sinn ist Gott, die Liebe selbst, jemand, der auch die miitterliche
Seite an sich tragt. Gott 146t mich sein in Raum und Zeit. Jesus ist barmherzig.

In Begegnung geschieht Verwandlung. Spiiren, wie gut es ist, wenn man sich
jetzt ein wenig ein neues, reines Herz schaffen 14Bt. Es ist doch gut. Dank, die
Antwort auf die Erfahrung von Umsonst.

So spiire ich: Gott meint es gut mit mir; ich lasse ihn wirken. Die Zeit der Be-
trachtung und Verwandlung mag ausklingen.

So wie ein Wort verklingt, zeigt sich zuweilen auch das Erleben von In-Bezie-
hung-sein-mit-jemandem in einer anderen, weniger intensiven Weise, nicht der-
art unmittelbar wieder.

Predigt am Berg - sie fand damals auch ein Ende, doch ein Ende, das weiter-
gewirkt hat, Anfang fiir Neues war.
Ich versuche, nicht krampfhaft das Erleben der Nahe des Barmherzigen zu hal-
ten, sondern gebe gerne frei, so daB ich dann, sobald es Zeit ist, neu héren kann.
Abschied mit Wiederkehr.



Einiibung und Weisung 155
3. Phase: Zeit der Reflexio - Neues BewuBtsein und praktische Konsequenzen

Die Frucht der Betrachtung ist bei jedem Ubenden eine andere. Vielleicht fiihlt
sich jemand neu erméchtigt, in seinen Beziehungen nicht mehr so oberflachlich
und duBerlich zu sein. Denn ihm ist aufgegangen, wie gut es ist, mit ganzem Her-
zen und nicht halbherzig dabeizusein. Er fragt sich: Bejahe ich radikal genug die
Wandlung meines Herzens zu einem ungeteilten, aufrichtigen Herzen?

Das Wort Jesu: , Liebe Deinen Nichsten wie Dich selbst” (Mt 22,39), meint
dies fiir mich nicht auch, ich soll barmherzig zu mir selbst sein? Bin ich das ge-
niigend, oder quile und analysiere ich mich immer wieder wegen Siinden, die
mir schon vergeben sind? Sollte ich mir nicht mehr Barmherzigkeit schenken
lassen, positiver auf Herzlichkeit reagieren?

Ein anderer fragt sich: Bin ich zu anderen barmherzig, oder will ich auf meine
stindigen Sticheleien letztlich doch nicht verzichten, obwohl der andere sich
durch solche Gemeinheiten langsam, aber sicher wie unter einer Dornenkrone
fiihlt? Sollte ich nicht 6fter die Weisung Jesu wagen: ,,Tut Gutes denen, die euch
hassen* (Lk 6,27)? Es ist doch gut, die Vergeltungsmechanismen zu durchbre-
chen. Feindesliebe will nicht bloB das eigene, sondern auch das Leben des ande-
ren retten. Habe ich ein Herz fiir andere? Schenke ich Barmherzigkeit weiter,
oder mochte ich sie lieber fiir mich behalten?

Wie steht es um mein Herz? Brennt unter viel Asche noch ein Feuer, oder ist
mein Herz wie ein erloschener Vulkan - obgleich es doch normalerweise der Ort
ist, wo die Liebe brennt? Ist es verwundet, voller Stiche und Narben?

Man kann im Kontext der Betrachtung die Zehn Gebote durchgehen und in
eigene Sprache iibersetzen, um so zu sehen, womit man - auf den ersten Blick
zumindest — Schwierigkeiten hat, aber besser noch, um zu spiiren, in welchen
Bereichen diese Weisungen mich ermichtigen, mehr Mensch zu sein. Gottes
Weisungen miissen auf jeden Fall befreiend und erlosend wirken. Fir Jesus
,kann es niemals einen echten Zielkonflikt zwischen der Ehre Gottes und dem
Wohl des Menschen geben, weil Gott seine Ehre gerade darin sieht, daf der
Mensch heil wird. Damit ist das Gesetz noch einmal unter die Liebe und die
Barmherzigkeit gestellt. Wo ein Gebot den Menschen nicht zur Liebe fithren
kann, beansprucht es ihn nicht. Und wo einzelne Gebote miteinander kollidie-
ren, sind diejenigen verpflichtender, die der Barmherzigkeit entsprechen‘.

Daher prige ich mir ein, wie wesentlich das Wort Jesu von der Barmherzigkeit
ist. Wie gut und wahr sind die Worte der Bergpredigt, die Seligpreisungen; wie
gut ist es, ein wenig mehr daraus zu leben, als ich es gewohnt war. So ziehe ich
die eine oder andere praktische Konsequenz, versuche dabei nicht mehr an alte
Wunden zu denken, sondern an das, was noch alles moglich ist mit diesem mei-
nem Herzen: von Herz zu Herz. Inmitten der Niichternheit des Alltags will ich
dasein mit meinem Herzen, das im Verborgenen schlagt. Wie gut, wenn von
dorther sich die Barmherzigkeit ausbreitet, durch den Leib hindurch sich aus-
wirkt und so dem Leben gedient wird. Paul Imhof, Miinchen

3 Leo Zirker, aa0. (Anm. 1), 42.





