
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Die Bergpredigt 

Selig, die reinen Herzens sind - Selig die Barmherzigen 

Schon in der Welt der Natur ist der Berg etwas Besonderes. Seit alters her ist er 
Symbol für den Bereich, wo der Himmel die Erde berührt; der Berg gilt in der 
Überlieferung als der Ort, von dem her Gottes Wort den Menschen zukommt. 
Von oben her (de arriba, wie das Grundwort dafür in der Dimension der spiritu- 
ellen Erfahrung des Ignatius von Loyola lautet), vom Sinai her gibt Mose weiter, 
was Gott ihm zu verkünden auftrug. 

Nicht zufällig predigt auch Jesus vom Berg her (vgl. Mt 5,1-7,29; Lk 
6,17-49). •Natürlich liegt nahe, woran der fromme Jude denkt, wenn von dem 
Berg die Rede ist: Er meint den Sinai. Matthäus scheint also bewußt auf die 
Übergabe der Bundestafeln am Sinai anzuspielen. Für ihn bezieht sich Jesus mit 
den Seligpreisungen auf den Bundesschluß nach dem Auszug aus Ägypten."1 

Durch Jesus, den Mittler des Neuen Bundes, wird uns das Wort Gottes, das er 
an sich selbst leibhaftig ist, gesagt. Auf sein Wort sollen wir hören - inmitten der 
Volksscharen, die für Gesamt-Israel stehen, •das als Gottesvolk zur Jüngerschaft 
berufen ist und das sich nun zu entscheiden hat, ob es die definitive Auslegung 
der Sinai-Tora durch Jesus annimmt und dadurch zum wahren Gottesvolk 
wird"2. 

1. Phase: Zeit der Sammlung - Ganzheitlich in der Gegenwart existieren 

Auf daß wir während der Zeit der eigentlichen Betrachtung sensibel genug sind, 
tiefer als gewöhnlich den Sinn der Seligpreisungen zu vernehmen, wollen wir 
uns zur Zeit der Sammlung besonders bemühen, hörend zu existieren, den Hör- 
sinn schärfen. Dies geschieht, indem wir zunächst einmal die Geräusche um uns 
herum bewußt wahrnehmen. Sobald ich darauf achte, fällt mir das leise Ticken 
der Wanduhr auf, höre ich vielleicht Schritte vor der Tür und das Zwitschern 
eines Vogels vor dem Fenster. Es sind im Grunde vertraute Klänge. Kein Gewit- 
ter zieht auf, mit keinem Donner ist zu rechnen. Die Atmosphäre ist weithin ru- 
hig. - Nichts, was durch Mark und Bein geht, kein schriller Lärm und kein Ge- 
schrei kommt auf und stört. Die Monotonie vorbeifahrender Autos wirkt ein- 
schläfernd. Eine ziemlich ruhige Zeit. 

Und doch: Wir leben in einer Welt von Lauten und Stimmen, von Wohlklang 
und Mißklang, von Tönen und Geräuschen; Frequenzen sind Wirklichkeit. Wir 
sitzen inmitten von Wellen und Schwingungen. Ein Teil der Wellen wird hörbar, 

1 Leo Zirker, Die Bergpredigt. Das Wort Gottes neu hören, München 1983, 18. 
2 Gerhard Lohfink, Wem gilt die Bergpredigt? Eine redaktionskritische Untersuchung von Mt 
4,23-5,2 und 7,28f, in: Theologische Quartalschrift 163 (1983) 280. 



Einübung und Weisung 152 

Frequenzen, die ich spüre. Information geschieht. Unendlich viele Wellen 
nehme ich jedoch nicht unmittelbar wahr. Viel Funkverkehr und viele Sendun- 
gen bleiben unsichtbar, unhörbar. Nur für manches habe ich eine Antenne. 

Lärm von außen dringt nach innen. Doch nicht nur von außen, auch von in- 
nen her wird es laut. Sprachfetzen, Wortgeräusche und Gerede entstehen intern. 
Dies wahrnehmen. Auch Stimmungen besitzen eine Lautung. 

Die laute Vielfalt von außen verklingt im Inneren - erzeugt dort zuweilen 
auch neue Töne. So nehme ich mich wahr: ein Wesen, das hört, ja hören muß. 
Nicht nur das Ohr hört, sondern das ganze Selbst hört. Mein ganzer Leib ist be- 
troffen. Offen zum Hören sammle ich mich. Ich tue freiwillig und bewußt, wer 
ich bin: ein hörendes Wesen. Ich kann hören, das Laute des Wortes nach innen 
nehmen - bin nicht wie eine Bergwand, die nur ein Echo zurückwirft. 

Gibt es nicht die Erfahrung, in einer Art und Weise zu hören, so daß das je ei- 
gene Lied aufklingen kann, ein Lied, das zugleich die Präsenzweise eines ande- 
ren ist? Eine solche Weise ist kein willkürlicher oder abstrakter Modus, sondern 
eine Weise im musikalischen Sinn des Wortes. Wer vermag die verborgene Me- 
lodie zu hören, die ein Herz berührt, wenn es sich den Worten Jesu öffnet, seine 
Weise von Gegenwart erlebt? 

Für die Betrachtung sammeln wir uns im Bereich des Herzens. Jeder nehme 
sein Herz und so sich selbst wahr. Ich höre in mich hinein, höre meinem Herzen 
zu, das schlägt; vernehme die lebendige Rhythmik dieses inneren Zentrums. Da- 
bei werde ich still. Schweige immer tiefer. Vielleicht kommt mir dann der Ge- 
danke : Ich bin wohl kein guter Mensch, aber zumindest bin ich nicht ganz und 
gar herzlos, sondern ich habe ein Herz. Dorthin sammle ich mich. 

Das eigene Herz tut treu seinen Dienst - Tag und Nacht, selbstverständlich; 
oft nicht beachtet, überanstrengt, verwundet, aber zumindest ein wenig intakt. 
Ein lebendiger Muskel in mir sorgt für den Atem. Das Herz schlägt am rechten 
Fleck, dort, wohin es gehört, auf der linken Seite oben in mir. Es pulsiert, ver- 
teilt den Lebenssaft, das Blut, in mir, bringt zusammen und verteilt. 

Gott gönnt mir mein Herz, das ich höre und spüre. Unter mancher Rücksicht 
ist es vielleicht rein, unter mancher unrein - auf jeden Fall ist es mein Herz. 

In der folgenden Betrachtung geht es um die Reinheit des Herzens und um 
die BarmAerzigkeit, also um etwas - das Wort sagt es schon -, das mit der Mitte 
im Menschen zu tun hat, mit seinem Herzen. Daher soll schon die Konzentra- 
tion im Bereich des Herzens stattfinden; sich also nicht irgendwo sammeln, an 
irgendeinem Shakra (Meditationspunkt), sondern im Herzen, in diesem und kei- 
nem anderen Shakra; sich - in dieser Mitte - zu Beginn - mitten. 

2. Phase: Zeit des Betrachtens - Das Vernehmen der Seligpreisungen 

In dieser Zeitphase lasse ich mir gesagt sein: •Selig sind die Barmherzigen - se- 
lig, die reinen Herzens sind." (Mt 5,7f) 

Von meinem Herzen her, mit der Kraft meines Herzens lasse ich das Bild vom 
Berg der Seligpreisungen entstehen, die Gestalt Jesu, der spricht und predigt 



Einübung und Weisung 153 

vom Berg her - zu den Menschen, die ihm zuhören oder weghören, mit bereitem 
und offenem oder verhärtetem Herzen. Menschen am Fuß des Berghanges, von 
woher Jesus auftritt - die Szenerie der Landschaft. Ich male innerlich und lasse - 
wie von der anderen Seite her - mir das Bild zugleich schenken; ich achte darauf, 
wie der Hang des Berges sich erstreckt; über dem Gefilde der Himmel; Kontu- 
ren von Menschen. Ich lasse mir Zeit, das Bild zu sehen: den See von Galiläa - 
das Ufer - den Berg. 

Ich probiere, einen Ort zu finden im Volk, das zuhört. Von wo aus wäre es mir 
recht, dabeizusein, zuzuhören? Möglichst unerkannt mitten in der Menge, be- 
scheiden im Hintergrund oder am Rande? Dränge ich mich rücksichtslos in die 
erste Reihe, obwohl dies eigentlich nicht mein Platz ist? 

Er spricht. Er, der ein ganz reines Herz hat, predigt, möchte den Menschen in 
seinem Zentrum, in seinem Personkern, in seinem Herzen treffen - nicht mit 
zwingender Gewalt, sondern mit befreiender Mächtigkeit. Er hat nichts für sich 
zurückbehalten, alles gegeben: sich selbst, sein ganzes Leben - restlos. Sein ge- 
öffnetes Herz wird dafür das Zeichen sein. 

Der Messias predigt vom Berg her. Ich lasse mir Zeit und mache nicht seine 
Worte, sondern schaue, wie er von sich her spricht. Ich bescheide mich damit, 
schweigend zu hören, und warte. Und bin doch mit ganzem Herzen dabei. 

Von ihm her möchte ich mir ein neues Herz schenken lassen. So bete ich in- 
nerlich: ,Ein reines Herz erschaffe mir, Herr, mein Gott.' (Ps 51,12) ,Dein Blick 
soll mich treffen und richten, so daß ich wieder recht bin vor Dir. Dein Wort ist 
so mächtig, daß es mein Herz zu läutern vermag.' 

Ich halte mein Herz hin, auch wenn es mir momentan vorkommt, als wäre es 
fast nichts anderes als ein Pfuhl von Bosheit, Neid und Streit; trotz meiner 
Angst, mein Herz wäre vor allem eine Quelle von Gemeinheiten, von Hinterlist 
und Tücke. Mag auch ein Gefühl von Unreinheit mir sagen: ,Du bist wie ein 
Aussätziger, wie ausgesetzt; Du gehörst nicht hierher; Deine Lust nach Rache 
und Vergeltung, Deine Sucht nach Bestrafung des anderen hat exkommunizie- 
rend gewirkt. Daran bist Du selber schuld: ein Sünder.' Mein Gewissen klagt 
mich an, vermittelt mir das Gefühl: Du bist nicht recht, sondern unrein. Meine 
Sünde erzeugt eine Seelenlage, in der ich mich gar nicht selig fühle, sondern 
recht unglücklich. - So bin ich da: mit meinem ehrlichen Bekenntnis vor dem, 
der die Barmherzigkeit in Person ist. Auf meiner Seite ein Herz wie eine Räuber- 
höhle - und dennoch: darinnen wohnt Hoffnung auf den, der das Heil predigt. 

Selig, die reinen Herzens sind! Dieses Wort sich von ihm schenken lassen. Viel- 
leicht kostet es Mühe, bis ich bereit bin, mich in der Tiefe meines Herzens davon 
umwandeln zu lassen. Geduld. Im Blickfeld Jesu will ich mir in meinem Herzen 
sagen lassen, wie es bei mir um Rein und Unrein steht. Ich kenne ja meine miß- 
lungene Freiheitsgeschichte: ,Nicht irgend etwas war schuld und auch nicht die 
oder der, sondern ich selber bin ja die Ursache, der Grund gewesen, daß ich 
jetzt so bin; mea culpa, meine Schuld, mein Herz war schuld daran' - oft ist man 
viel weniger schuld, als man meint, und umgekehrt, aber das kümmert mich jetzt 
nicht -, ich fühle mich schuldig, habe das Gespür: Ich bin unrein. 



Einübung und Weisung 154 

•Selig, die reinen Herzens sind" - hier wird kein Mensch seliggepriesen, der 
von Anfang an schon schuldlos, rein, gereinigt existiert, sondern der die Gabe 
Gottes nehmen mag mit neu(!) geschenktem Herzen, der die Vergebung glauben 
mag - das ist Glück, eine Spur von Seligkeit. Nach einer guten Beichte entsteht 
zuweilen auch dieses Gefühl: Gottes Liebe ist größer als mein Blödsinn, meine 
Schuld und meine Sünde. Ich fühle mich wieder schuldlos und rein. 

Vergebung - das Alte wird weggenommen und ein neues Herz eingeräumt; 
nicht in dem Sinn: Sprechen wir nicht mehr davon; sondern die alte Geschichte 
ist wirklich auch alte Geschichte, ein neuer Anfang jetzt. Mag dies auch mit 
Schmerz verbunden sein, das Ziel ist: Nun bin ich wieder recht, gerechtfertigt, 
kann aufrecht und aufrichtig leben. Das Erhalten eines neuen Herzens ist das 
Ausräumen, ja das Wegnehmen-lassen des alten Herzens. 

Innerlich Jesu Wort hören: •Selig, die reinen Herzens sind", und im eigenen 
Herzen auswirken lassen. Die mächtig reinigende Kraft seines Wortes ins eigene 
Herz nehmen, auf daß es frei und heil werde. 

Wird Barmherzigkeit erfahren, so ist oft eine Freude da: wie eine Spur von Se- 
ligkeit. Diese tröstliche Erfahrung wollen wir zulassen. Das Wort von der Barm- 
herzigkeit soll innerlich neu erlebt werden. 

Er ist die Barmherzigkeit selbst, die Seligkeit selbst, die da sagt: •Selig die 
Barmherzigen."Wie von Du zu Du diese Wahrheit hören. Ein wenig spüren die 
innere Seligkeit, die dieses Von-Herz-zu-Herz mit sich bringt. Bleiben im Wort 
des Barmherzigen. Dieses Von-Herz-zu-Herz ist etwas sehr Persönliches, ge- 
schieht im Verborgenen und ist doch sehr wirklich und wirksam; verweilen vor 
dem, der da spricht: •Selig die Barmherzigen." 

Aus Barmherzigkeit bin ich hinausgeboren in die Wirklichkeit. Das hebräi- 
sche Wort für •Barmherzigkeit" (hebr. rachum = barmherzig) kann auch gele- 
sen werden im Sinne von •Mutterschoß" (hebr. rechem) Es bedeutet also den 
Bereich, wo aus Liebe, aus Mögen neues Leben in diese Welt hinein entlassen 
wird. In diesem Sinn ist Gott, die Liebe selbst, jemand, der auch die mütterliche 
Seite an sich trägt. Gott läßt mich sein in Raum und Zeit. Jesus ist barmherzig. 

In Begegnung geschieht Verwandlung. Spüren, wie gut es ist, wenn man sich 
jetzt ein wenig ein neues, reines Herz schaffen läßt. Es ist doch gut. Dank, die 
Antwort auf die Erfahrung von Umsonst. 

So spüre ich: Gott meint es gut mit mir; ich lasse ihn wirken. Die Zeit der Be- 
trachtung und Verwandlung mag ausklingen. 
So wie ein Wort verklingt, zeigt sich zuweilen auch das Erleben von In-Bezie- 
hung-sein-mit-jemandem in einer anderen, weniger intensiven Weise, nicht der- 
art unmittelbar wieder. 

Predigt am Berg - sie fand damals auch ein Ende, doch ein Ende, das weiter- 
gewirkt hat, Anfang für Neues war. 
Ich versuche, nicht krampfhaft das Erleben der Nähe des Barmherzigen zu hal- 
ten, sondern gebe gerne frei, so daß ich dann, sobald es Zeit ist, neu hören kann. 
Abschied mit Wiederkehr. 



Einübung und Weisung 155 

3. Phase: Zeit der Reflexio - Neues Bewußtsein und praktische Konsequenzen 

Die Frucht der Betrachtung ist bei jedem Übenden eine andere. Vielleicht fühlt 
sich jemand neu ermächtigt, in seinen Beziehungen nicht mehr so oberflächlich 
und äußerlich zu sein. Denn ihm ist aufgegangen, wie gut es ist, mit ganzem Her- 
zen und nicht halbherzig dabeizusein. Er fragt sich: Bejahe ich radikal genug die 
Wandlung meines Herzens zu einem ungeteilten, aufrichtigen Herzen? 

Das Wort Jesu: •Liebe Deinen Nächsten wie Dich selbst" (Mt 22,39), meint 
dies für mich nicht auch, ich soll barmherzig zu mir selbst sein? Bin ich das ge- 
nügend, oder quäle und analysiere ich mich immer wieder wegen Sünden, die 
mir schon vergeben sind? Sollte ich mir nicht mehr Barmherzigkeit schenken 
lassen, positiver auf Herzlichkeit reagieren? 

Ein anderer fragt sich: Bin ich zu anderen barmherzig, oder will ich auf meine 
ständigen Sticheleien letztlich doch nicht verzichten, obwohl der andere sich 
durch solche Gemeinheiten langsam, aber sicher wie unter einer Dornenkrone 
fühlt? Sollte ich nicht öfter die Weisung Jesu wagen: •Tut Gutes denen, die euch 
hassen" (Lk 6,27)? Es ist doch gut, die Vergeltungsmechanismen zu durchbre- 
chen. Feindesliebe will nicht bloß das eigene, sondern auch das Leben des ande- 
ren retten. Habe ich ein Herz für andere? Schenke ich Barmherzigkeit weiter, 
oder möchte ich sie lieber für mich behalten? 

Wie steht es um mein Herz? Brennt unter viel Asche noch ein Feuer, oder ist 
mein Herz wie ein erloschener Vulkan - obgleich es doch normalerweise der Ort 
ist, wo die Liebe brennt? Ist es verwundet, voller Stiche und Narben? 

Man kann im Kontext der Betrachtung die Zehn Gebote durchgehen und in 
eigene Sprache übersetzen, um so zu sehen, womit man - auf den ersten Blick 
zumindest - Schwierigkeiten hat, aber besser noch, um zu spüren, in welchen 
Bereichen diese Weisungen mich ermächtigen, mehr Mensch zu sein. Gottes 
Weisungen müssen auf jeden Fall befreiend und erlösend wirken. Für Jesus 
•kann es niemals einen echten Zielkonflikt zwischen der Ehre Gottes und dem 
Wohl des Menschen geben, weil Gott seine Ehre gerade darin sieht, daß der 
Mensch heil wird. Damit ist das Gesetz noch einmal unter die Liebe und die 
Barmherzigkeit gestellt. Wo ein Gebot den Menschen nicht zur Liebe führen 
kann, beansprucht es ihn nicht. Und wo einzelne Gebote miteinander kollidie- 
ren, sind diejenigen verpflichtender, die der Barmherzigkeit entsprechen"3. 

Daher präge ich mir ein, wie wesentlich das Wort Jesu von der Barmherzigkeit 
ist. Wie gut und wahr sind die Worte der Bergpredigt, die Seligpreisungen; wie 
gut ist es, ein wenig mehr daraus zu leben, als ich es gewohnt war. So ziehe ich 
die eine oder andere praktische Konsequenz, versuche dabei nicht mehr an alte 
Wunden zu denken, sondern an das, was noch alles möglich ist mit diesem mei- 
nem Herzen: von Herz zu Herz. Inmitten der Nüchternheit des Alltags will ich 
dasein mit meinem Herzen, das im Verborgenen schlägt. Wie gut, wenn von 
dorther sich die Barmherzigkeit ausbreitet, durch den Leib hindurch sich aus- 
wirkt und so dem Leben gedient wird. Paul Imhof, München 

Leo Zirker, aaO. (Anm. 1), 42. 




